
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 65 (2018)

Heft: 1: Fascicule français. La règle du jeu

Artikel: Le Discours à l'Académie française (1693) de Fénelon : entre poétique
et polémique

Autor: Paschoud, Adrien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

Le Discours à l'Académie française (1693) de
Fénelon : entre poétique et polémique

Adrien Paschoud
Université de Bâle

Abstract: Prononcé en 1693, le Discours à l'Académie française de Fénelon est bien
davantage qu'un écrit de pure circonstance. Au-delà de l'éloge de Pellisson, à qui
Fénelon succède au rang d'académicien, se dessine une réflexion plus large sur
les belles-lettres (composition, style, effets) et leur évolution historique. Mais,
surtout, Fénelon déplace le centre de gravité du discours encomiastique à des fins
de polémique religieuse. Car il entend écarter les soupçons, véhiculés par le clan
réformé, qui pesaient sur l'authenticité de la conversion au catholicisme de
Pellisson. Le propos participe d'une « écriture de l'action » (Christian Jouhaud)
destinée à faire taire les voix dissidentes et à conforter ainsi la politique absolutiste.

Keywords: Pellisson, art poétique, absolutisme, controverse confessionnelle,
édification.

Le 31 mars 1693, Fénelon prononce devant les membres de PAcadémie

française l'éloge de celui à qui il succède, Paul Pellisson-Fontanier, décédé

quelques semaines auparavant1. Au-delà des conventions d'usage, cette
allocution mérite qu'on s'y arrête pour deux raisons. En premier lieu, l'exercice
hautement codifié du discours académique est le support d'une réflexion
plus large sur le statut de l'art poétique : composition, style, effets. Fénelon y
trouve matière pour penser l'évolution des belles-lettres entre asianisme et
atticisme. Mais, surtout, l'œuvre de Pellisson infuse dans les principes qui
sous-tendent la propre esthétique de Fénelon. Un dialogue se noue en pointillé

entre une œuvre achevée, réservée à la « postérité » (p. 534), et l'autre
en voie de constitution dans son versant fictionnel2. En second lieu, Fénelon
utilise le registre encomiastique à des fins de polémique confessionnelle,
dérogeant ainsi aux règles de l'Académie française (l'institution ne devait

pas, en principe, être le lieu de débats religieux)3. Dans son allocution, Fé-

1 Fénelon, Discoursprononcé dans l'Académiefrançaiselemarditrente-unièmemarsMDCLXXXXIII
à la réception de Monsieur l'Abbé de Fénelon, Précepteur de Monseigneur le Duc de Bourgogne et de

Monseigneur le Duc d'Anjou, dans Œuvres, éd. Jacques Le Brun, Paris, Gallimard, Bibliothèque
de la Pléiade, 1983,1.1, pp. 531-539. Toutes les citations renverront à cette édition et seront
insérées dans le corps de l'article.
2 La première ébauche des Aventures de Télémague remonte à 1692 ; les Dialogues des morts sont
rédigés la même année pour être achevés en 1695. Fénelon est également l'auteur de fables
pédagogiques. Ces textes sont rédigés dans le cadre du préceptorat du jeune Duc de Bourgogne,
commencé en 1689.

3 Le XXIe statut de PAcadémie française précise en effet qu'« il ne sera mis en délibération
aucune matière concernant la religion ».

31

DOI 10.22015/V.RSLR/65.1.3 Versants 65:1, fascicule français, 2018, pp. 31-43.



Adrien Paschoud

nelon entend battre en brèche les soupçons de crypto-protestantisme qui
entouraient Pellisson. Ce dernier était mort sans avoir reçu les derniers
sacrements, ce qui trahissait selon la Gazette de Rotterdam, un périodique
favorable aux réformés et aux jansénistes, les profondes réserves que cet homme
aurait manifestées à l'encontre du catholicisme (Pellisson était né dans un
milieu protestant et avait abjuré en 1670). Répondant à l'actualité la plus pré-
gnante (la Gazette de Rotterdam paraît le 16 février 1693), le Discours à l'Académie

française participe de fait d'une véritable campagne d'opinion destinée à

exonérer Pellisson de toute accusation de conversion feinte.

Fénelon lecteur de Pellisson : les éléments d'une poétique
Une traduction partielle de l'Odyssée d'Homère, un ouvrage inachevé de

jurisprudence, une Relation contenant l'histoire de l'Académie française (1653,

rééditée en 1672), des écrits théologiques visant à la concorde (Réflexions sur les

différends en matière de religion [1686-1690], De la tolérance des religions [1692]) :

tels sont les ouvrages de Pellisson que Fénelon évoque dans son Discours
à l'Académie française. Le contexte de rédaction de ce corpus pour le moins
disparate, écrit sur près d'une quarantaine d'années, est éludé à dessein4.

Car seul importe le rang éminent que le défunt académicien a occupé au
sein des belles-lettres. De fait, il serait illusoire d'attendre de Fénelon un
discours objectif et critique sur l'œuvre de son prédécesseur compte tenu
du respect écrasant dû aux anciens académiciens. En témoigne à cet égard
le développement consacré à la Relation contenant l'histoire de l'Académie

française. Usant d'un style « noble et léger », Pellisson, « montra » dans ce

« chef-d'œuvre [...] son caractère, qui était la facilité, l'invention, l'élégance,
l'insinuation, la justesse, le tour ingénieux » (p. 533). Audace poétique et

respect des normes se conjuguent remarquablement, poursuit Fénelon :

« [Pellisson] osait heureusement, pour parler comme Horace [Epîtres, II, I, v.

166], ses mains faisaient naître les fleurs de tous côtés ; tout ce qu'il touchait
était embelli » (ibid.)5. Pellisson est également loué pour la maîtrise dont il a

fait preuve sur le plan de la composition. Procédant « pas à pas », l'historiographe

a su « enchaîner les faits les uns dans les autres » (p. 534)6. Loin de se

4 II y a une seule exception : Fénelon rappelle que les volumes qui devaient suivre la première
édition de la Relation contenant l'histoire de l'Académiefrançaise n'ont pu être menés à bien en raison

de l'embastillement de Pellisson sur ordre de Colbert entre 1661 et 1666 (Fénelon, Œuvres,
1.1, éd. cit., p. 536).

5 On trouve dans la Lettre à l'Académie française (1716) un propos exactement semblable pour
désigner l'art rhétorique de Cicéron (Fénelon, Œuvres, éd. Jacques Le Brun, Paris,
Bibliothèque de la Pléiade, 1997, t. II, p. 1152).

6 S'il n'en fait pas explicitement mention, Fénelon a peut-être consulté le Projet de l'histoire de

Louis XIV (1670) de Pellisson, un texte dans lequel est énoncé le devoir de rigueur inhérent à

toute démarche historiographique : « L'histoire passe beaucoup de circonstances que le jour-

32

Versants 65:1, fascicule français, 2018, pp. 31-43.



Le Discours à l'Académie française (1693) de Fénelon

perdre dans la poussière des événements, l'ancien académicien a cerné au
plus près les régimes de causalité historique : Fénelon met alors en avant le

choix heureux des « circonstances »7.

C'est à dessein que Fénelon s'attache avant tout à louer les qualités
littéraires de la Relation contenant l'Histoire de l'Académie française8 (les autres
écrits de Pellisson ne font l'objet que de commentaires succincts). Au travers
de cet ouvrage, Fénelon marque non seulement sa déférence envers son
prédécesseur, mais aussi envers ses pairs. Le panégyrique se dédouble. Fénelon

célèbre l'institution au travers de celui qui en fit l'éloge ; il établit une
continuité entre le passé et le présent. Mêlant sa voix à celle de Pellisson, il
livre un récit glorieux des origines de l'Académie française. Sont évoquées
la sociabilité mondaine du cercle lettré de Valentin Conrart (dont Richelieu
s'inspira), puis la mise en œuvre des objectifs de réforme de la langue. Le
rôle éminent que Racan, Vaugelas, Corneille, Voiture et d'autres y ont
naguère joué est ensuite rappelé : « On y retrouve le mérite et la vertu joints à

l'érudition et à la délicatesse, la naissance et les dignités avec le goût exquis
des lettres » (p. 534). La trame narrative de l'ouvrage de Pellisson est donc

pleinement respectée. Fénelon s'en démarque toutefois sur deux points.
D'abord, il omet les références antiques (l'Académie française est semblable,
selon Pellisson, au siècle d'or d'Auguste) sans doute pour veiller à ne pas
suggérer une quelconque précellence des Modernes sur les Anciens9.
Ensuite, et cela importe bien davantage, Fénelon retrace l'évolution des belles-
lettres. Sous les auspices de la prestigieuse académie, l'écrivain, à l'image

nal et les Mémoires rapportent. Elle ne se met point en peine de combien de pas la tranchée a
été avancée, et quels régiments sont entrés en garde chaque jour, quand cela n'a rien produit
d'extraordinaire. Mais en récompense, sur les actions, et les personnes principales, quand
il est question du Maître, et d'un exemple instruisant de valeur, de fermeté, de grand sens,
comme notre Roy en a donné mille, elle relève et fait valoir bien de petites choses que le journal

et les Mémoires ont accoutumé de négliger. Tout ce qu'elle rencontre de grand, elle le met
dans un plus beau jour par un style plus noble, plus composé, qui renferme beaucoup en peu
d'espace, et où il n'y a point de paroles perdues » (cité par Louis Marin, Le Portrait du roi, Paris,
Minuit, 1981, p. 50). Dans sa Lettre à VAcadémie française, Fénelon définit les lignes programmatiques

d'un traité sur l'écriture historiographique (Œuvres, t. II, éd. cit., p. 1178). Il insiste sur
l'impérieuse nécessité d'unifier le sujet.
7 Cf. Lettre à VAcadémie française, ibid., p. 1179 : « Sans les circonstances, les faits sont décharnés

», écrit Fénelon au sujet du métier d'historiographe. Notons cependant que Pellisson ne
néglige pas, loin s'en faut, les « circonstances » jugées secondaires : « & [je] n'y oublierai pas
même plusieurs petites circonstances qu'un Historien omettrait sans doute » (Pellisson, Relation

contenant l'histoire de l'Académie française, Paris, Le Petit, 1653, p. 3).

8 Ce récit à été commenté par Christian Jouhaud, Les Pouvoirs de la littérature, Paris, Gallimard

/ NRF, 2000, pp. 11-14 et par Hélène Merlin, L'Excentricité académique : littérature,
institution, société, Paris, Les Belles Lettres, 2001, pp. 27-31 et pp. 41-47. Voir aussi Karine Abiven,
L'Anecdote ou la fabrique du petit fait vrai. De Tallemant des Réaux à Voltaire (1630-1/30), Paris,
Garnier, 2015, pp. 375-376.

9 Fénelon commente la Querelle des Anciens et des Modernes dans le chapitre V de la Lettre
à l'Académie française. Il y affiche une position tout en équilibre (Œuvres, t. II, éd. cit., p. 1143).

33

Versants 65:1, fascicule français, 2018, pp. 31-43.



Adrien Paschoud

de l'artiste, a atteint au « vrai » en parfaite conformité avec la doctrine
aristotélicienne : « On a enfin compris, messieurs, qu'il faut écrire comme les

Raphaëls, les Carraches et les Poussins ont peint, non pour chercher de

merveilleux caprices et pour faire admirer leur imagination en se jouant
du pinceau, mais peindre d'après nature » (pp. 535-536)10. Les belles-lettres
sont désormais affranchies d'une esthétique asianiste qui leur a longtemps
porté ombrage. Ayant banni les aberrations d'une imagination déréglée11,
elles privilégient la clarté de l'expression contre les vains ornements d'une
écriture « gothique » (p. 535)12. La métaphore architecturale n'est pas fortuite.
Fénelon établit une analogie entre la perfection des belles-lettres promue
par l'Académie française et l'harmonie des formes, l'équilibre des proportions,

la raison (des qualités qu'incarne l'architecture de la Grèce antique).
Cette analogie traduit l'adéquation du tout et des parties qui doit présider
à la représentation (historiographique, mimétique). Fénelon l'affirmera en
d'autres endroits de son œuvre : « Cette unité de dessein fait qu'on voit d'un
seul coup d'œil l'ouvrage tout entier, comme on voit de la place publique
d'une ville toutes les rues et toutes les portes, quand toutes les rues sont
droites, égales et en symétrie », lit-on dans la Lettre à VAcadémie française
(1716)13. Métaphorisé ici par la rectitude optique (les objets s'offrent par
gradation à un regard surplombant), le principe d'unité confère à la représentation

sa valeur esthétique, pédagogique et morale. La hauteur de vue que
l'observateur du monde physique doit impérativement respecter est un
levier indispensable à la connaissance du vrai.

Le Discours à VAcadémie française part donc d'un éloge circonstancié

pour explorer plus largement le statut de la représentation et pour promouvoir,

en corollaire, le rôle de l'Académie française : Fénelon procède à ce

que nous nommerions aujourd'hui une entreprise de patrimonialisation.
Le travail des académiciens a conduit les hommes de lettres à privilégier le

« naturel », la « simplicité » et le « sublime » (p. 535). Il n'est pas indifférent
que Fénelon s'attache à ces trois termes qui occuperont, de même que la
métaphore architecturale, une place prépondérante dans son esthétique. Le

10 Poussin est évoqué dans les Dialogues des morts, chapitre LU (« Parthasius et Poussin »),

dans Œuvres, 1.1, éd. cit., pp. 426-432 : Poussin a su s'élever au « sublime ». Fénelon commente
Raphaël dans sa Lettre à l'Académiefrançaise (1Œuvres, t. II, éd. cit., p. 1163). Selon Marc Fumaroli,
le tableau de Poussin Et in Arcadia ego (1637-1638) était très probablement destiné aux membres
des académies littéraires de Rome ou de Florence (L'École du silence. Le sentiment des images au
XVIIe siècle, Paris, Champs-Flammarion, 1998 [1994], p. 33).

11 Dans sa Lettre à l'Académie française, Fénelon condamne les excès de l'imagination qu'il
qualifie de bruyante et d'étourdissante notamment en matière d'art oratoire.
12 Cf. Lettre à l'Académie française, dans Œuvres, t. II, éd. cit., pp. 1196-1197, qui contient un
développement sur le « gothique ».

13 Ibid., p. 1151. Voir Olivier Leplatre, Lénelon ou l'inguiétude du politigue, Paris, Hermann, 2015,

p. 108.

34

Versants 65:1, fascicule français, 2018, pp. 31-43.



Le Discours à l'Académie française (1693) de Fénelon

« naturel » appartient de plain-pied à la tradition aristotélicienne. D'après la
Poétique, l'imitation de la nature est au fondement de toute entreprise mimétique

(genre, formes) : la versification dans la tragédie et dans l'épopée, par
exemple, obéit à ce principe supérieur14. Selon Fénelon, le « naturel » assoit

une parfaite adéquation entre les mots et les choses, à l'inverse de la parole
mensongère des sophistes15. Le second terme, la « simplicité », constitue la

marque de la véritable éloquence, celle de Démosthène et, dans une
mesure moindre, de Cicéron16. La simplicité est la pierre de soutènement de la
recherche du « beau » et du « vrai ». L'homme de lettres doit ainsi éviter les

pièges des « ornements superflus », des « pointes » et des « jeux d'esprit »I?.

La simplicité est une composante essentielle de toute représentation accomplie,

mais aussi de l'attitude même de l'artiste. Ce dernier doit « s'oublier »l8,

c'est-à-dire laisser éclore sa pensée, en délaissant toute afféterie inutile.
Envisagé dans son acception esthétique et spirituelle, le troisième terme,
le « sublime », désigne ce qui élève et émeut l'âme (dans le sillage du traité

de Longin19), mais aussi, sur le plan spirituel, ce qui permet à l'homme
de discerner le bien du mal. Fénelon établit une alliance profonde entre le

terrestre et le céleste. Car la représentation (littéraire, picturale) doit
toujours refléter une dimension qui lui est supérieure - et l'on connaît l'apport
fondamental du néo-platonisme dans la pensée spirituelle de Fénelon20. La
représentation, sous ses atours variés, constitue un support privilégié entre
réalité et idéalité.

Outre le regard surplombant qu'il offre sur l'histoire des belles-lettres,
le Discours à l'Académie française vaut aussi et surtout pour le rapport de

proximité qui s'établit entre l'œuvre de Pellisson et l'œuvre fictionnelle
de Fénelon, alors en voie de constitution. Une forme d'innutrition se
dessine en filigrane. Fénelon rompt alors avec l'exercice de l'éloge académique

per se. Il se meut dans une sphère plus intime, celle de son propre travail
d'écrivain. En témoigne à cet égard le principe de Févidence descriptive
ou enargeia : « [Pellisson] racontait [...] avec tant d'art pour transporter le

lecteur dans le temps où les choses s'étaient passées, qu'on s'imagine y être
et qu'on s'oublie dans le doux tissu de ses narrations » (p. 534). Par l'usage
des figures, la Relation contenant l'Histoire de l'Académie française de Pellisson

14 Aristote, Poétique, éd. Michel Magnien, Paris, Le Livre de Poche, 1990,1449a et 1460a.
15 Fénelon se réfère à la critique platonicienne des sophistes dans le Gorgias.
16 Fénelon, Lettre à VAcadémie française, dans Œuvres, t. II, éd. cit., p. 1146 ; voir également
p. 1152.

17 Ibid., p. 1148 et p. 1160.

18 Ibid., p. 1161.

19 Le traité de Longin est traduit en français en 1674. Fénelon admire cette œuvre qu'il
commente dans la Lettre à VAcadémiefrançaise.
20 Outre les travaux de Jacques Le Brun, voir Monika Simon, Fénelon platonicien Étude

historique, philosophique et littéraire, Münster, Ars rhetorica, 2005.

35

Versants 65:1, fascicule français, 2018, pp. 31-43.



Adrien Paschoud

entre en résonance avec la réécriture du chant IV de YOdyssée d'Homère
qui constitue la matière des Aventures de Télémaque. En effet, le dessein de ce

roman pédagogique est de « peindre » l'Antiquité homérique pour penser
les principes de la sage gouvernance21. Fénelon met en œuvre une écriture
qui sache taire qu'elle est fiction pour conduire son auditeur (et son lecteur)
à déchiffrer, par le détour de la représentation, le réel. Il s'agit là d'un enjeu
crucial. La fiction antiquisante donne une épaisseur au vrai grâce au pouvoir

d'élévation des tropes. Il y a donc dans ces lignes consacrées au « génie »

de Pellisson une remarquable attention à la coalescence entre vérité et
fiction. Dans cette perspective, la démarche de Fénelon accorde une place de

premier plan à la « métalepse ». Cette « figure de l'imagination créatrice »22

a pour effet de brouiller les catégories ontologiquement distinctes entre la
narration et les événements narrés. Proche de l'hypotypose (aux côtés de

la métonymie et de la métaphore, voire de l'allégorie) selon les définitions
de la rhétorique à l'âge classique, la métalepse conduit le lecteur à céder
à la vérité (feinte) que suscite le roman. Le lecteur est alors invité à

s'immerger comme acteur à part entière dans le récit. La métalepse se définit
comme un procédé de contamination entre le monde du lecteur et le monde
représenté, un effet d'autant plus puissant qu'il repose précisément sur un
objet inexistant (YOdyssée d'Homère et par extension toute mimèsis). C'est là
le projet qui sous-tend Les Aventures de Télémaque, « livre-carte », « livre-tableau

», « livre-estampe » destiné à s'imprimer « sensiblement » dans l'esprit
de l'auditeur et du lecteur23.

Un éloge du pouvoir : Richelieu, Louis XIV
Nous nous en sommes tenus jusqu'ici à explorer le premier mouvement

du Discours à VAcadémie française, voué aux qualités littéraires de Pellisson
et aux prolongements que Fénelon leur donne dans le champ de l'art
poétique. S'il faut célébrer un individu, il faut également louer l'institution qui
l'a consacré et, à travers celle-ci, le pouvoir absolutiste. L'Académie
française est née de la volonté d'un seul homme, Richelieu, qui a su s'entourer de

grands personnages dont les compétences ont permis d'accroître le rayon-

21 Cf. « Peindre, c'est non seulement décrire les choses, mais en représenter les circonstances
d'une manière si vive et si sensible, que l'auditeur s'imagine presque les voir » (Fénelon,
Dialogues sur l'éloquence, dans Œuvres, 1.1, éd. cit., p. 34).

22 Gérard Genette, Nouveaux discours du récit, Paris, Seuil, 1983, p. 59. La métalepse peut être

envisagée comme figure ou comme principe de trangression du récit. Nous ne l'envisageons
que dans le premier cas (le second étant réservé aux jeux fictionnels chez un Diderot ou un
Sterne). Sur les enjeux définitoires de cette notion, voir Métalepses. Entorses au pacte de

représentation, éd. John Pier et Jean-Marie SchaefFer, Paris, Éditions de l'École des Hautes Études

en Sciences Sociales, 2005.
23 O. Leplatre, Fénelon ou l'inquiétude du politique, op. cit., p. 371.

36

Versants 65:1, fascicule français, 2018, pp. 31-43.



Le Discours à l'Académie française (1693) de Fénelon

nement de la culture française. Richelieu a ainsi imposé son patronage en
donnant « corps » à un cercle de lettrés (notons que le mot « corps » pour
désigner l'Académie française est utilisé par Fénelon dans sa Lettre à l'Académie

française pour faire montre de son allégeance envers cette institution)24.
Ici encore, Fénelon suit de près Pellisson mais pour en élargir considérablement

le propos. D'un récit de fondation somme toute attendu, le Discours à

l'Académie française glisse en effet vers une célébration du pragmatisme
politique de Richelieu :

Pénétrant dans le secret de nos ennemis, et impénétrable pour celui de

son maître, il remuait de son cabinet les plus profonds ressorts dans les

cours étrangères pour tenir nos voisins toujours divisés. Constant dans ses

maximes, et inviolable dans ses promesses, il faisait sentir ce que peuvent la
réputation du gouvernement et la confiance des alliés. Né pour connaître les

hommes et pour les employer selon leurs talents, il les attachait par le cœur
à sa personne et aux desseins de l'État (p. 534).

Fénelon dresse un portrait en tous points élogieux du Cardinal, décrit
comme un homme remarquablement habile. De l'espace clos de son cabinet
émane une figure qui assoit sa domination selon l'adage antique « diviser

pour mieux régner ». Richelieu a su conduire une action politique forte dans

un contexte historique tendu en raison des rivalités mettant aux prises les

souverainetés européennes. Ce savoir, Richelieu l'exerce grâce à ses qualités
d'observateur du monde humain.

Comme on le voit, les contraintes qui pèsent sur le genre encomiastique
revêtent une fonction que Ton qualifiera d'abrasive. En effet, elles rendent
caduque toute contestation de Faction politique du Cardinal. Le contraste
est saisissant si Fon met en parallèle le Discours à l'Académie française et les

Dialogues des morts (1692-1695). Dans cet ouvrage, Richelieu est décrit comme
un homme qui a su manœuvrer certes avec habileté, mais non sans
équivoque25. Là où le Discours à l'Académie française célèbre Fhabileté politique
de Richelieu, les Dialogues des morts explorent ce même motifsous Fangle de

la dissimulation. Tel un comédien de tête, Richelieu excelle à jouer un rôle
tout en se faisant passer pour un modèle de probité26. Son action politique
traduit en creux une inquiétude fondamentale d'obédience augustinienne.
Fénelon suggère en effet que le politique court toujours le risque d'être
contaminé par les passions les plus délétères au premier rang desquelles
se trouve Famour-propre. Les Aventures de Télémague prolongeront, pour la
radicaliser, la critique du pouvoir en germe dans les Dialogues des morts. Au

24 Fénelon, Lettre à VAcadémie française, dans Œuvres, t. II, éd. cit., p. 1137.

25 Fénelon, Dialogues des morts, dans Œuvres, 1.1, éd. cit., pp. 494-495.
26 O. Leplatre, Fénelon ou l'inquiétude du politique, op. cit., pp. 252-253.

37

Versants 65:1, fascicule français, 2018, pp. 31-43.



Adrien Paschoud

travers d'une galerie de monarques dévoyés, Fénelon dénonce les dérives
d'un pouvoir qui divise l'être réduit à la seule libido dominandi. Pour parer à

cela, Fénelon s'attache à établir les principes de la sage gouvernance : celle-
ci ne peut être menée qu'au regard d'une mystique qui lui est extérieure.
Ainsi le pouvoir n'est jamais auto-suffisant, il ne peut être « déspiritualisé »

sans quoi il ne ferait que reconduire la doctrine jugée scandaleusement
immorale de Machiavel.

Dans son Discours à VAcadémie française, Fénelon poursuit son éloge du
pouvoir absolutiste en évoquant la figure de Louis XIV, dans des termes
semblables à ceux qui qualifiaient Faction politique de Richelieu27. Fénelon
dresse un portrait des plus flatteurs d'un monarque qu'il décrit comme un
remarquable homme de guerre. Il assigne alors une gloire intemporelle à

l'action politique du roi, participant en cela de la propagande royale dont on
sait qu'elle s'est manifestée au travers des supports les plus variés : production

littéraire et picturale, médailles, gravures, statuaire, etc.28. Parallèlement,

Fénelon reprend l'image apollinienne que Louis XIV avait lui-même
imposée aux artistes et hommes de lettres de la Cour :

Tandis que d'une main il fait tomber à ses pieds les murs de tant de villes
fortes aux yeux de tous ses ennemis consternés, de l'autre il fait fleurir,
par ses bienfaits, les sciences et les beaux-arts dans le sein tranquille de la
France (p. 537).

Entièrement inféodé au registre encomiastique, le Discours à YAcadêmie

française demeure exempt, comme on le voit, de tout jugement nuancé sur
l'action politique de Louis XIV. Seule importe la volonté d'inscrire, via le

registre épique, l'agir royal dans la postérité. Il faudra se tourner vers Les

Aventures de Télémaque pour lire une critique acerbe, sous le voile de l'Antiquité,

du bellicisme de Louis XIV. Ainsi, par exemple, le passage du Rhin,
le 12 juin 1672, abondamment représenté dans la peinture du temps pour
célébrer le triomphe de Louis XIV, se voit parodié. Fénelon dessine alors

une contre-lecture du mythe royal au travers d'un puissant imaginaire de la

corruption morale et physique29.

27 L'éloge du monarque n'a rien de surprenant : c'est une pratique qui s'est institutionnalisée
au sein de l'Académie française à la fin des années 1660. Fénelon a sans doute lu le Panégyrique
du Roy Louis XIVprononcé le 3 février 1671 de Pellisson. Voir l'anthologie de Pierre Zoberman,
Les Panégyriques du Roi prononcés dans l'Académie française, Paris, Presses de l'Université de Pa-

ris-Sorbonne, 1991 (l'éloge de Pellisson se trouve aux pages 97-104). Pellisson, outre le panégyrique

du Roi, fait également l'éloge de Richelieu, « premier Protecteur & premier Auteur de

notre Société, Génie tutélaire des ces Assemblées » (p. 104).
28 Voir Joël Cornette, Le Roi de guerre. Essai sur la souveraineté dans la France du Grand Siècle,

Paris, Payot, 1993.

29 Voir l'analyse d'Olivier Leplatre portant sur la mort infâmante du tyran Boccoris (Les

38

Versants 65:1, fascicule français, 2018, pp. 31-43.



Le Discours à l'Académie française (1693) de Fénelon

Un contexte de controverse confessionnelle

Le Discours à l'Académie française ne se limite pas à magnifier les exploits
passés de Louis XIV. Il épouse également l'actualité la plus immédiate.
Fénelon fait état des menaces qui pèsent sur le Royaume de France, notamment

la Ligue d'Ausbourg, née en 1688, qui avait scellé l'alliance de plusieurs
princes protestants. Fénelon fait alors de Louis XIV le véritable héraut de la
foi catholique :

Mais que vois-je, messieurs une nouvelle conjuration de cent peuples
qui frémissent autour de nous pour assiéger, disent-ils, ce grand royaume
comme une seule place. C'est l'hérésie, presque déracinée par le zèle de

Louis, qui se ranime, et qui rassemble tant de puissances (537).

Le Discours à l'Académie française est ici l'allié de la politique anti-protestante

menée par le pouvoir absolutiste sur le plan extérieur, bien entendu,
mais aussi intérieur30. De nombreux libelles avaient essaimé en France
après les premières dragonnades, dès 1681, et surtout après la Révocation de

l'Edit de Nantes en 1685. L'intention de leurs auteurs est bien évidemment
de dénoncer la politique hautement répressive du pouvoir louis-quatorzien
envers les minorités réformées. Il s'agit alors de nier, au nom de la liberté de

conscience, l'authenticité de la foi des « nouveaux convertis », obtenue par le

seul usage de la force. C'est dans ce contexte polémique extrêmement tendu
qu'émanent les attaques dont Pellisson fut l'objet - et que Fénelon s'attache
à réfuter dans son allocution. Il lui faut alors prouver que l'abjuration de
Pellisson en 1670 était en tous points sincère et que sa mort ne traduisait en rien
un attachement dissimulé au protestantisme. L'allocution de Fénelon s'inscrit

en cela dans un ensemble plus vaste d'apologies catholiques qui visent
à combattre les rumeurs que plusieurs écrits d'obédience réformée avaient
propagées, dont la Gazette de Rotterdam (qui paraît également sous le titre
Journal historique), datée du 16 février 1693, soit quelques jours après la mort
de Pellisson. Refusant l'invective (que d'autres apologies catholiques avaient
privilégiée)31, Fénelon s'attache tout d'abord à retracer les circonstances qui

Aventures de Télémaque, éd. Jacques Le Brun, Paris, Gallimard, Folio, 1995, Livre II, pp. 58-61),

un homme qui incarne le double inversé de Louis XIV (Fénelon ou l'inquiétude du politique, op.

cit., pp. 41-42). La Lettre à Louis XIV, écrite la même année que le Discours à l'Académie française,
dénoncera ouvertement les excès du monarque.
30 Dans le même temps, le Discours à l'Académie française de Fénelon décrit Louis XIV comme
un homme qui a su parachever, sur le plan intérieur, la politique de pacification confessionnelle

menée par Henri IV. Contre toute vraisemblance historique, Fénelon établit alors, pour
la magnifier, une filiation entre les rois de France. Ici encore, il reconduit la propagande royale,
entièrement vouée à la gloire de Louis XIV, décrit comme une figure anagogique du divin.
31 Voir la « Lettre sur la mort de Mr. Pelisson contre la fausseté publiée dans la Gazette de

Rotterdam du 16 février de cette année [1693], où on le fait mourir Protestant » ([s.l], [s.n.],

39

Versants 65:1, fascicule français, 2018, pp. 31-43.



Adrien Paschoud

ont conduit Pellisson à se convertir au catholicisme. Fénelon construit de

toutes pièces un récit édifiant. Il use pour cela du registre de la biographie
spirituelle : il décrit d'abord les souffrances qui affectèrent Pellisson,
embastillé entre 1661 et 1666 sur ordre de Colbert. Mais cet emprisonnement
a été, poursuit Fénelon, la condition essentielle à l'irruption soudaine de la
Vérité. Fondé sur la réversion des contraires (« ce passage des ténèbres à la
lumière », p. 537), ce récit montre l'action de la Providence : celle-ci a décillé
les yeux d'un esprit « indépendant », que 1'« hérésie » avait longtemps tenu
égaré32. La puissance divine parachève alors une quête intérieure, sensible,

mais aussi intellectualisée : car c'est de ce moment mystique, don du « pur
amour » de Dieu, que naîtra l'ample production apologétique de Pellisson,
dont Fénelon vante la profondeur de pensée.

Le traitement narratif de la conversion au catholicisme de Pellisson
s'inscrit, comme on le voit, dans une stratégie discursive visant à écarter
toute forme de contestation33. Il en est de même de la mort de Pellisson que
Fénelon rapporte ainsi :

Nous l'avons vu, malgré sa défaillance, se traîner encore au pied des autels

jusqu'à la veille de sa mort, pour célébrer, disait-il, sa fête et l'anniversaire de

sa conversion. Hélas nous l'avons vu, séduit par son zèle et par son courage,
nous promettre, d'une voix mourante, qu'il achèverait son grand ouvrage
sur l'eucharistie. Oui, je l'ai vu les larmes aux yeux, je l'ai entendu, il m'a dit
tout ce qu'un catholique nourri depuis tant d'années des paroles de la foi

peut dire pour se préparer à recevoir les sacrements avec ferveur. La mort, il
est vrai, le surprit, venant sous l'apparence du sommeil. Mais elle le trouva
dans la préparation des vrais fidèles (p. 537).

Relevant d'un lieu commun de la littérature spirituelle, celui des ultima
verba, ce passage mobilise le procédé rhétorique de l'évidence descriptive.
Le verbe « voir » est inscrit dans un régime anaphorique. Il s'agit d'abord

[s.d.]). Dans cet écrit anonyme, tout n'est que « calomnies » destinées à « noircir la mémoire
d'un homme si célèbre » (p. 2). L'auteur de cet opuscule s'attache à dénoncer une « secte » (p. 2)

dont la moindre parole est marquée du sceau de la tromperie et de la dissimulation. Une
parole venant d'un territoire évidemment honni, la Hollande. Une parole redoutable puisqu'elle
s'est diffusée à Paris dans la seule intention de déstabiliser l'ordre établi. L'auteur reconduit
l'accusation traditionnellement menée contre les réformés, accusés de vouloir fomenter une
sédition et de nuire à l'autorité de l'Église. Les réformés propagent ainsi de fausses rumeurs
au travers de « vers satiriques que l'on fait contre la Catholicité de M. Pellisson » (p. 3).

32 Cf. « La philosophie la plus grave et la plus austère ne se montrait qu'avec un visage riant »

(Fénelon, Dialogues sur l'éloquence, dans Œuvres, 1.1, éd. cit., p. 13).

33 Notons que Fénelon ignore ou passe sous silence les accusations de vénalité que certains
réformés avaient portées à l'encontre de Pellisson. Justel dans une lettre adressée à Huet (4
octobre 1687) affirme ainsi que la conversion de Pellisson obéissait avant tout à des motivations
purement intéressées (voir la « Notice » de Jacques Le Brun consacrée au Discours à l'Académie

française dans Fénelon, Œuvres, 1.1, éd. cit., p. 1406, n. 2).

40

Versants 65:1, fascicule français, 2018, pp. 31-43.



Le Discours à l'Académie française (1693) de Fénelon

de présentifier l'objet représenté dans l'esprit du lecteur. Les modalités
énonciatives (« nous », « je »), les marques d'exclamation propres à susciter

le pathos (« Hélas »), ainsi que ce « oui », tout cela contribue à créer un
effet de présence-absence. Le sens de l'ouïe (« je l'ai entendu ») est également
convoqué. Il traduit le motif de la prédication - la parole de Dieu parle à

l'âme, ici de manière différée. Fénelon se fait donc le spectateur, mais
aussi l'acteur, d'une scène édifiante dont il s'agit d'accréditer la véracité. Le

moment de la mort, venue « sous l'apparence du sommeil », doit être dans
cette perspective traité avec le plus grand soin. Car Fénelon doit rétablir (ou
conforter) l'histoire officielle voulue par le pouvoir royal, en évitant toute
interprétation dissidente. Il livre dès lors moins le récit de la mort édifiante
dans la foi catholique qu'un récit de non-conversion à la doctrine ennemie,
celle du protestantisme. Le récit de la mort de Pellisson se mue ainsi en un
exercice de pouvoir : l'efficacité du discours est mesurée à l'aune de l'effet
contraint qu'il exercera sur le lecteur. Proche de l'écriture des mémoires
autobiographiques, ce récit édifiant n'appelle aucune contradiction.
Fénelon définit a priori l'interprétation que devra en donner son lecteur,
anticipant dans ses mécanismes mêmes le risque d'une dérive herméneutique.
Il construit ainsi un « piège » selon l'expression de Louis Marin. Le tissu
hautement polémique du cas Pellisson est donc réinvesti dans un discours
verrouillé dans ses intentions apologétiques. Ce récit tout entier tourné vers
l'édification sera accueilli très favorablement, comme on s'en doute, par les

milieux catholiques : Bossuet en fera l'éloge. Mais il y aura aussi des voix
discordantes émanant en premier lieu de la sphère réformée. Sans qu'il soit
fait explicitement mention du Discours à l'Académie française de Fénelon, la

mort de Pellisson est évoquée dans l'article « Pellisson » du Dictionnaire
historique et critique de Pierre Bayle (1696-1697)34. Le point de vue y est nuancé.
Bayle infirme certes les soupçons des réformés à l'encontre de la conversion
au catholicisme de Pellisson, mais il pointe dans les notes infra-paginales
de cet article les interprétations divergentes que la mort de l'académicien
a suscitées, suggérant indirectement que le conte édifiant que l'Eglise
catholique a construit ne constitue qu'une version parmi d'autres. Là réside la
démarche sceptique de Bayle, lorsqu'elle feint de reconduire le récit officiel

pour en démonter subrepticement les rouages.

34 Pierre Bayle, article « Pellisson », dans Dictionnaire historique et critique, Rotterdam, Reinier
Leers, 1696-1697, pp. 769-773. Notons que Bayle a instrumentalisé Pellisson pour faire croire

que ses ouvrages Réponse d'un nouveau converti et l'Avis aux réfugiés (lus comme des ouvrages
anti-protestants) étaient précisément dus au défunt académicien, preuve de l'importance que
cette figure a revêtue dans le contexte des polémiques confessionnelles. Voir Antony McKen-

na, « Les masques de Pierre Bayle : pratiques de l'anonymat », Littératures classiques 80 (2013),

pp. 237-238.

41

Versants 65:1, fascicule français, 2018, pp. 31-43.



Adrien Paschoud

Quelques mots pour conclure. Le Discours prononcé dans l'Académie française

de Fénelon est bien davantage qu'un discours officiel figé. L'exercice

obligé de l'éloge académique permet à Fénelon de conforter ses intuitions
en matière littéraire, d'affiner sa pensée esthétique et de penser le statut des

belles-lettres d'un point de vue diachronique. Mais il lui offre également
une véritable tribune destinée à contrer une foi et une parole illégitimes,
celles que promeuvent à ses yeux les milieux réformés. Dans cette allocution

se dessine ce que Christian Jouhaud a nommé une « écriture de
l'action », c'est-à-dire un discours forgé de toutes pièces pour infléchir l'opinion
publique. L'éloge académique épouse l'actualité la plus prégnante, tout en
revendiquant un propos qui se veut universel (les principes de l'écriture,
les principes inaltérables de la foi catholique). L'objet de la controverse est

un point d'entrée dans la façon qu'a un genre littéraire de le modéliser,
faisant alors de l'éloge académique un espace discursif remarquablement
accueillant. Discours de circonstances, mais discours de l'action à distance se

conjuguent en effet sans heurts apparents. L'allocution de Fénelon constitue
dans cette perspective un opérateur de croyance : elle est destinée à susciter

une adhésion unilatérale à un ensemble de normes qui doivent prévaloir
dans le domaine poétique, politique et confessionnel.

Bibliographie
Abiven, Karine, LAnecdote ou la fabrique du petit fait vrai. De Tallemant des

Réaux à Voltaire (1650-1750), Paris, Garnier, 2015.

Aristote, Poétique, éd. Michel Magnien, Paris, Le Livre de Poche, 1990.
Bayle, Pierre, article « Pellisson », dans Dictionnaire historique et critique, Rot¬

terdam, Reinier Leers, 1696-1697, pp. 769-773.

Cornette, Joël, Le Roi de guerre. Essai sur la souveraineté dans la France du Grand
Siècle, Paris, Payot, 1993.

Fénelon, Œuvres, éd. Jacques Le Brun, Paris, Bibliothèque de la Pléiade, 1.1,

1983 et t. II, 1997.

Fumaroli, Marc, L'École du silence. Le sentiment des images au XVIIe siècle, Paris,
Champs-Flammarion, 1998 [1994].

Genette, Gérard, Nouveaux discours du récit, Paris, Seuil, 1983.

Jouhaud, Christian, Les Pouvoirs de la littérature, Paris, Gallimard / NRF,
2000.

Leplatre, Olivier, Fénelon ou l'inquiétude du politique, Paris, Hermann, 2015.

Marin, Louis, Le Portrait du roi, Paris, Minuit, 1981.

McKenna, Antony, « Les masques de Pierre Bayle : pratiques de l'anony¬
mat », Littératures classiques, 80 (2013), pp. 237-248.

Merlin, Hélène, L'Excentricité académique : littérature, institution, société, Paris,
Les Belles Lettres, 2001.

42

Versants 65:1, fascicule français, 2018, pp. 31-43.



Le Discours à l'Académie française (1693) de Fénelon

Métalepses. Entorses au pacte de représentation, éd. John Pier et Jean-Marie
SchaefFer, Paris, Editions de l'Ecole des Hautes Etudes en Sciences
Sociales, 2005.

Pellisson, Paul, Relation contenant l'histoire de l'Académie française, Paris, Le

Petit, 1653.

Simon, Monika, Fénelon platonicien Étude historique, philosophique et littéraire,
Münster, Ars rhetorica, 2005.

Zoberman, Pierre, Les Panégyriques du Roi prononcés dans l'Académie française,
Paris, Presses de l'Université de Paris-Sorbonne, 1991.

Versants 65:1, fascicule français, 2018, pp. 31-43.

43




	Le Discours à l'Académie française (1693) de Fénelon : entre poétique et polémique

