
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 64 (2017)

Heft: 3: Fascículo español. La poesía española en los albores del siglo XXI

Artikel: Reflexiones benjaminianas sobre poesía española contemporánea

Autor: Abril, Juan Carlos

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-738276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-738276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

Reflexiones benjaminianas sobre poesia
espanola contemporânea

Juan Carlos Abril
Universidad de Granada

Abstract: Una serie de reflexiones sociolôgicas y estéticas, de herencia benjami-
niana, presentan la poesia espanola contemporânea entre las visiones de con-
junto unificadoras y el anâlisis particular de tendencias, invidualizadas en un
solo autor. También se aborda el manido uso de las emociones en un poema, la
comunicabilidad de la poesia, su repercusiôn en los mercados y en el lector, y la
poesia concebida como conocimiento. Si el poeta es el pastor del lenguaje, ya que
el lenguaje es la esencia del ser -Heidegger- y tenemos al menos la primera razôn
para elevar la poesia a la categoria de lenguaje quitaesenciado. La poesia debe
huir de la prisa. El poeta puede perder el fin de semana -o el tiempo necesario-
buscando el adjetivo. La poesia como reivindicaciôn de la lentitud y, por ende,
rebeldia e inconformismo frente a las prisas del capitalismo avanzado.

Keywords: Poesia, lentitud, emociôn, subjetividad, mercado

«La literatura no ha existido siempre» es una frase ya casi lapidaria que
el profesor Juan Carlos Rodriguez1 acunô a mediados de los anos setenta

para dar cuenta de las diferentes formas escritas y textuales que a lo largo
de la Historia se habian ido sucediendo, y como lo que hoy conocemos como
«literatura» no se puede comparar a lo que Catulo o Propercio entendian,
tratândose en ambos casos de textos escritos. Lo que conocemos como
literatura se cine a un modo de producciôn ideolôgico concreto, determina-
do en un tiempo preciso, y no es un reflejo, o producto, sino la ideologia
misma expresada en el discurso literario. De igual modo la poesia, que es

obviamente también literatura, participa de las constantes proteicas que la
han caracterizado desde que comenzô la acumulaciôn originaria a finales
de la Baja Edad Media, como diagnosticara Karl Marx tan claramente en
«La génesis del capital»2, ultimo capitulo de El Capital que, a la sazôn, y a

propuesta de Louis Althusser3, habia que leer por el final, esto es, por ese

capitulo final que, sin embargo, es el que relata el inicio de todo. De esta
diferenciaciôn se desgaja también la ruptura con la concepciôn del tiempo
lineal, esto es una episteme especifica para cada momento histôrico, con un
corte radical que los sépara. También esta nociôn -importantisima, la cou-

1 Juan Carlos Rodriguez, Teorîa e historia de la producciôn ideolôgica. Las primeras literaturas
burguesas (sigloXVI), Madrid, Akal, col. Universitaria, 1990 [1974].

2 Karl Marx, La génesis del capital, Moscu, Editorial Progreso, 1986 [1962].

3 Louis Althusser, Para leer El Capital, Barcelona, Planeta DeAgostini, 1985 [1965].

55

DOI 10.22015/V.RSLR/64.3.7 Versants 64:3, fasctculo espanol, 2017, pp. 55-65.



Juan Carlos Abril

pure épistémologique, de herencia estructuralista- es althusseriana.
La relaciôn de la poesia y el capitalisme, ademâs, ha sido senalada por

muchos. Para sus coetâneos academicistas, los anâlisis criticos de Walter
Benjamin no se sabia bien si eran sociologia, historia, filosofia4 o algun otro
derivado mezclado con un marxismo de corte melancôlico poco ortodoxo,
pero, lo cierto es que, con el tiempo, esos anâlisis se han convertido en
instrumentas decisivos de una mirada creativa hacia la literatura en la que el

fragmento o la fragmentariedad se han impuesto como modo -lo que
importa es el modo- de ver el mundo. De hecho, su libro mas ambicioso quedô
inconcluso, el Libro de los pasajes. En cualquier caso, la génesis del capitalisme

conlleva paralelamente el nacimiento del sujeto literario5, es decir,
la subjetividad moderna. Convengamos que existe el yo desde el inicio del
mundo, ciertamente, pero no la nociôn de sujeto, y cada modo de produc-
ciôn histôrico rellena ese yo de una manera determinada, configurândolo
segun el pensamiento -hegemônico, con sus contradicciones- de la época.
Ahora bien, cuando hablamos de fragmento existen dos maneras de enten-
derlo. Primera, el fragmento en su relaciôn con el todo, de herencia hegelia-
na, una totalidad expresiva, es decir, un lugar, un conjunto donde cada parte

es solo la expresiôn del proceso global, de herencia luckasiana, idealista,

y expuesta de una manera u otra en Historia y conciencia de clase6 donde cada

parte représenta, expresa, contiene al todo. Segunda, en la que la version de

Althusser difiere, pues sus lineas de pensamiento son distintas7, como bien

expone en Para una crîtica de la prâctica teôrica. Respuesta a John Lewis8, al
enunciar su definitiva definiciôn de la Historia, calificândola de «categoria
o proceso sin sujeto ni fin(es)». No por nada en La revoluciôn teôrica de Marx9,

segun el francés, en el alemân opera un giro epistemolôgico radical, sacu-
diéndose el «pelo de la dehesa» hegeliano de su juventud. Eso sucede mas o

4 Cfr. Jesus Aguirre, «Walter Benjamin: fantasmagoria y objetividad», prôlogo a Walter
Benjamin, Poesia y capitalismo. Iluminaciones II, Trad, y prôlogo de Jesus Aguirre, Madrid, Taurus,
1998 [1972], p. 13.

5 Antonio Sânchez Trigueros, «Aproximaciôn a la génesis histôrica de la nociôn de sujeto
literario», en José Enrique Martinez Fernândez (coord.), Trilcedumbre (Homenaje al profesor Francisco

Martinez Garcia), Leôn, Universidad de Leôn, 1999, pp. 465-480, luego recogido en Antonio

Sânchez Trigueros, El concepto de sujeto literario y otros ensayos criticos, Prôlogo de Jenaro
Talens, Madrid, Biblioteca Nueva, col. Estudios criticos de literatura y de lingüistica, 2013.
6 Georg Lukâcs, Historia y conciencia de clase, Trad, del francés de Francisco Duque, cotejada
con la trad, por Giannina Bertarelli, La Habana, Editorial de Ciencias Sociales, Institute del
Libro, 1970 [1923].

7 Juan Carlos Rodriguez, Blow-Up (Las lineas maestras de un pensamiento distinto), Granada,
Asociaciôn de Investigaciôn & Critica de la Ideologia literaria en Espana, 2002.
8 Louis Althusser, Para una critica de la prâctica teôrica. Respuesta a John Lewis, Trad, de Santiago

Funes, Madrid, Siglo XXI, 1974 [1973], pp. 75-81.

9 Louis Althusser, La revoluciôn teôrica de Marx, Trad, e introd. de Marta Harnecker, Ciudad
de México, Siglo XXI, 1990 [1965], p. 96.

56

Versants 64:3, fasciculo espanol, 201y, pp. 55-65.



REFLEXIONES BENJAMINIANAS SOBRE POESIA ESPANOLA CONTEMPORÂNEA

menos hacia 1845-46, justo después de escribir La ideologia alemana. Y des-

pués de eso sienta las bases para erradicar la dialéctica sujeto/objeto en la
teoria del conocimiento, aunque no queda demasiado claro si a dia de hoy se

ha conseguido. Pero, resumiendo: la otra manera de entender el fragmento,
en este sentido, tiene que ver con la parte que posee autonomia, sus propias
articulaciones, temporalidad, no esta sujeta al proceso global. Y estas nocio-
nes son muy utiles para entender la poesia contemporânea, enmarcarla en
algunos procedimientos y, sobre todo, ciertos rasgos textuales, que es lo que
nos interesa al fin y al cabo.

En la acumulaciôn originaria -matriz econômica del capitalismo- se

encuentra la raiz de la subjetividad contemporânea, y siempre que se trata
de ciencias humanas o sociales nos hallamos en el territorio de lo inexpre-
sable, lo incuantificable y, por consiguiente, en arenas movedizas. El sujeto
libre reemplazô con sus promesas de libertad al siervo, pero en realidad hoy
sabemos que lo que se liberalizô no fue el sujeto sino la capacidad de los
medios de producciôn y del sistema para explotar libremente. Ahl los es-

peculadores avanzan o retroceden segun convenga, hablando de libertad
individual y, por el contrario, fomentando politicas de explotaciôn colectiva

que luego se traducen en la opresiôn persona a persona. Nuestra sociedad
ha llegado hasta el punto de que cuando hablamos del individuo lo desvin-
culamos de su realidad social, y no podemos olvidar -no nos debemos can-
sar de repetir- que el ser social es el ser en si del hombre. Esta confusion se

ha generalizado y extendido hasta limites insospechados. Hoy dia asistimos
a una infatuaciôn de los egos jamâs vista con anterioridad, y si el lema
neoliberal de nuestra época es «hazte a ti mismo», construyete a ti mismo, no
menos importancia cobra el espejismo de las redes sociales, que generan va-

nos éxitos y promociones, lejos de la realidad artistica, aunque bien pueden
estar subvencionadas por el propio deseo de ser. Una pelicula, al respecto,
de absoluta novedad, Florence Foster Jenkins (2016), del inglés Stephen Frears,
retrata a la perfecciôn la impunidad de este mundo capitalista sin escrupu-
los, y cômo todo se reviste de falsas sensiblerias, artificiosos sentimientos, y
vanas pompas. Una critica cômica y âcida de las contradicciones capricho-
sas del dinero. Cômo un punado de billetes vuelve las acritudes, dulces, y las
malas caras, simpatia. La actriz principal, Meryl Streep interpréta el roi de

una ricachona estadounidense que desea a toda costa ser cantante, aunque
no posee talento alguno.

Pero ^qué pasaria si la Poesia cotizara en Boisa, si hubiera cotizado en
Bolsa desde el inicio de la Modernidad? De repente se informé por la ma-
nana que la Poesia cotizaba en Boisa. Avales como Dante, Garcilaso o
Shakespeare daban absolutas garantias. También se ofrecieron valores, una vez
liberados los derechos de Garcia Lorca, y subiô como la espuma Madrid. Por

su parte, Nueva York reaccionô con un lanzamiento de unidades de negocio

Versants 64:3, fasctculo espanol, 2017, pp. 55-65.

57



Juan Carlos Abril

desde Poe a Auden, reivindicando fuertes influencias en el canon occidental.

Frankfurt canalizô el ahorro de Rilke y Goethe facilité seguridad, siem-

pre rentable a lo largo de la modernidad. Londres respondiô absorbiendo
los bienes raices de Eliot. El Simbolismo y las vanguardias, especialmente el

Surrealismo, dieron un golpe de dados unanime en la mesa y Paris aumen-
té, colândose por el inconsciente las lecturas bisémicas del simbolo. Baudelaire

habia traducido a Poe no por casualidad, y todos los poetas malditos
demostraron aun mas desdén por el utilitarismo y el sistema imperante,
con sus posturas rebeldes e inconformistas. A propésito, Pierre Bourdieu,
el sociôlogo francés que habia escrito Las réglas del arte. Génesis y estructura
del campo literarioIO, y que en los anos noventa definié las publicaciones de

poesia como «inversion de capital simbôlico», asegurô incentivos y solven-

cia, transparencia en la gestion de las interpretaciones y prestigio, por no
hablar de éxito en filiales y traducciones. La voz corriô como la pôlvora y
hubo un revuelo de metâforas vivas que ofrecieron liquidez y mejoraron in-
fraestructuras y tecnologias. Las estrofas hechas aparecieron de inmediato
con su estupenda tradiciôn secular. Brotaron los sonetos de Otero y Miguel
Hernandez, los monôlogos dramâticos de Cernuda y Valente, los ângeles de

Alberti, los lamentos enamorados de Salinas, y las melancolias: Bécquer,
Rosalia, Dario. O la agitaciôn de los Cancioneros, el Romancero, Gôngo-
ra, Quevedo, Lope, por no hablar de la poesia hispanoamericana: Borges,
Neruda, Vallejo, Pizarnik, y un fértil y torrencial etcétera. A media manana,
el Diario de un poeta recién casado, al anunciar su centenario, précipité a Juan
Ramén a lo mas alto de los indices bursâtiles, y ya estaba el Veintisiete rebe-
lândose contra el maestro, aunque la mayoria lo entendié. De este modo la
venta de poemarios se disparé, las librerias se llenaron y los neoplaténicos
aceptaron que no hay mejor Republica que la de los poetas, esos sonadores

que no renuncian a construir diâlogos y conversaciones inacabadas sin re-
bajar la calidad estética, en la busca de un lenguaje propio y el desarrollo de

la individualidad, singularidad que solo puede revertir en la construccién
de una sociedad solidaria. A mediodia ya se habian emitido acciones de la

poesia de la experiencia, compromiso, hermetismo y divergencias varias,

pero sin renunciar al lirismo, al conocimiento que supone la poesia como
exploracién de emociones no vividas, ese territorio textual que descubre
lo oculto de ti mismo, haciéndote vibrar, trasladândote al lugar del otro, la
otredad en general. Todo ello desplazando el sujeto trascendental kantiano
al sujeto cotidiano, ese que se parece tanto a nosotros. Asi, con el cierre de
los mercados, a ultima hora, la Poesia pujaba a la alza rompiendo siglos de

historia. Y nunca fue mas conveniente recitar unos versos cualquiera, los

io Pierre Bourdieu, Las reglas del arte. Génesis y estructura del campo literario, Trad, de Thomas
Kauf, Barcelona, Anagrama, 1995 [1992].

58

Versants 64:3, fasticulo espanol, 2017, pp. 55-65.



REFLEXIONES BENJAMINIANAS SOBRE POESIA ESPANOLA CONTEMPORÂNEA

que sea. Las participaciones son de nuestra propia empresa, en un mundo
sin duda muchisimo mejor.

No todo son desventajas. Si el capitalismo nos hace pensar de una ma-
nera global en cifras que pretenden representar valores, categorias, datos,
etc., en las que sin embargo no nos vemos reflejados, pero que a la fuerza
nos «dibujan», y de hecho configuran esta sociedad, también nuestro gra-
do de abstracciôn se va abriendo, abarcando nuevas nociones que antes no
incluia, expandiéndose y ampliando nuestro grado de racionalidad. La dia-
léctica contradictoria entre el progreso y las raices, junto con la relaciôn del
liberalismo filosôfico y los valores de progreso, también se pondrian en jue-
go aqui. Asimismo hay que matizar que la abstracciôn pertenece al âmbito
de la racionalidad en l'âge classique.

Qué duda cabe de que la poesia es una cuestiôn de inteligencia: inteli-
gencia lingûistica y emocional. Poesia es conocimiento como investigaciôn,
descubrimiento de zonas cognitivas que se desvelan en nuestra lectura,
en nuestro aprendizaje, como sinapsis de zonas epistémicas distintas que
se ponen en contacto. Campos semânticos y conjuntos que se incluyen. La

poesia es un ejercicio de solidaridad, ya que tienes que entrar en el otro,
desproveerte de tu yo y entrar en otro yo. Ese acto, por tanto, es una acciôn
de entrada en la otredad a través de la generosidad y el altruismo. La lectura

-como la poesia- se erige como el ejercicio que nos ayuda a conocernos
a nosotros mismos cuando nos ponemos en el lugar del otro, a través de un
borrado de la identidad en el que dejamos que nos pénétré la otredad. De
este modo, el ejercicio de tolerancia que es la poesia, permite, por medio
de la reflexion de la lectura, borrarnos a nosotros mismos. De este modo el
lector entra en el texto, aunque lo que de verdad sucede es que el texto entra
en él. No parece fâcil borrar nuestra identidad, al contrario, se muestra bien
dificil, conformados como estamos por tantos prejuicios, programados por
las corrientes ideolôgicas hegemônicas que nos hacen repetir lo que quie-
ren que repitamos. Luis Garcia Montero suele insistir mucho en la frase del
Juan de Mairena machadiano por la que para construir una sociedad libre
hay que atreverse no solo a «decir lo que pensamos», sino a «pensar lo que
decimos». Ciertamente la poesia solo puede concebirse como ejercicio de
la reflexion, pensando lo que decimos lejos de la velocidad, las prisas, y las

corrientes de opinion hegemônicas. Poesia como territorio en el que desa-

rrollamos nuestra propia conciencia. Si el poeta es el pastor del lenguaje, ya
que el lenguaje es la esencia del ser -Heidegger en su famosa Carta sobre el

Humanismo- tenemos al menos la primera razôn para elevar la poesia a la

categoria de lenguaje quitaesenciado, que bien podria aducir Pedro Salinas.
El poeta debe huir de la prisa. La poesia debe huir de la prisa. La poesia
es ese espacio de reflexion del lenguaje y, como tal, necesita de lentitud. El

poeta puede perder el fin de semana -o el tiempo necesario- buscando el

Versants 64:3, fasctculo espanol, 2017, pp. 55-65.

59



Juan Carlos Abril

adjetivo. La poesia como reivindicaciôn de la lentitud y, por ende, rebeldia e

inconformismo frente a las prisas del capitalismo avanzado.
La otra piedra de toque, las emociones, se suele mezclar -aunque no de

manera ingenua, sino con criterios puramente mercantiles en la mayoria
de las ocasiones- con el axioma de que el poema debe emocionar, o sea,

contar cosas emocionantes, reproduciendo si hace falta historias patéticas
-la falacia patética que argumentara el New Criticism- que solo pretenden
y deben pretender conmover al lector. O sea, si la premisa es que un poema
debe emocionar, cualquier cosa que saque la lagrimita o nos haga compa-
decernos del prôjimo es -séria- suficiente. Obviamente no, porque la poesia
no se desarrolla en territorios ya explorados, sino que explora donde na-
die antes ha llegado. T. S. Eliot no abogaba por contar emociones, con lo

que se incurre en la conocida falacia, detallando historias muy cargadas de

emociôn: por ejemplo sobre un emigrante que pasa muchas fatigas, o una
anciana desahuciada. Los ejemplos no faltan. Eliot hablaba de que el poema
debe ser emociôn, transmutar11 la emociôn y convertirse en emociôn misma.
El texto como corriente emocional, como stream. Por tanto al lector le llega
la emociôn viva, la vibraciôn, el caudal del estremecimiento, el temblor del

proceso, que es un descubrimiento, una emociôn nueva, no vivida antes,
quiero decir no vivida fuera del poema. Y esto es algo decisivo -una lecciôn
fundamental- que diferencia la poesia que me interesa de la que no: no hay
en ningun caso verdad anterior al texto. Eso es, en buena lôgica, la expe-
riencia poemâtica de la que partia la poesia de la experiencia en Langbaum,
que Borges, buen lector de poesia inglesa asimilô bien, una concepciôn ce-
rrada en la que el poema -desarrollândose- completaba en si una historia.
O Cernuda, por supuesto. Pero la anécdota no tiene por qué estar basada

en la cotidianidad. Recordemos los impresionantes poemas mitico-heroi-
cos de El inocente (1970), de José Angel Valente. La emociôn se descubre al
leer el texto, no existia antes.... Y, por cierto, hay que descartar de una vez
la relaciôn autor/lector, ya que eso no existe si no es como fantasmagoria.
Solo existe relaciôn texto/lector. De la misma manera que no existe -ni
puede existir- ningun a priori estético que condicione la calidad del poema.
La buena poesia «se hace» con todo. Hay incluso quien va mas alla, pues
el limite no estaria en buena o mala poesia, sino en la dialéctica poesia/no
poesia, desde Croce a Berardinelli. Ambas son compatibles en el fondo, ya
que plantearian por un lado la poesia y, digamos, por otro lado la subpoesia
como categoria subliteraria, al igual que sucede en novela con los best seller

y toda esa literatura de consumo y baja calidad.
Recapitulemos introduciendo un término pertinente, diglosia poética,

11 Cfr. Esteban Pujals Gesali, «Introduction» a T. S. Eliot, Cuatro cuartetos, Ed. bilingüe, in-
trod. y trad, de Esteban Pujals Gesali, Madrid, Câtedra, 2a ed., 1990 [1943], pp. 30-31.

60

Versants 64:3, fasctculo espanol, 2017, pp. 55-65.



REFLEXIONES BENJAMINIANAS SOBRE POESIA ESPANOLA CONTEMPORÂNEA

que pertenece a la lingüistica y que ahora podemos asociar -permitasenos-
a la poesia: lenguaje poético lirico, alto (A), y lenguaje referencial, realista,
bajo (B). Sin establecer comparativos agravantes entre lo alto y lo bajo, «La
naturaleza ha pasado de moda», dijo Des Esseintes en A contrapelo, pero al
final tuvo que tragarse sus propias palabras, ya que cualquier artificio aca-
ba pasando de moda antes que la propia naturaleza. Todo hay que decirlo:
hay poetas que desde jôvenes ya plantean una poética que va a quedarse
casi igual hasta su muerte, con un minirno de evoluciôn. Hay otros poetas
-como una estética polifônica- que poseen en su propio seno el reto de ir
construyéndose de diferente modo, mutando en cada libro o por ciclos.

La poesia tiene un don, volver lo que no se entiende, el misterio, eso que
no se puede decir con palabras cotidianas y que forma parte del lado ocul-
to de las cosas, volverlo algo comprensible a través de precisamente ella, la

poesia. La poesia no se puede explicar, ni tampoco traducir. Y por eso un
poema social puede llegarnos, o un poema hermético puede llegarnos, por-
que la poesia es capaz de canalizar tanto nuestra dimension social como
esas zonas oscuras, si es -buena- poesia, o si en un momento determinado
la recepciôn asi la estima y la siente, pues también de eso se trata a la hora
de discutir cuândo un poema es -bueno o no-. Hacer del misterio algo poético

es una de las claves de esa inteligencia lingüistica y emocional. Lo que
es conocimiento o comunicaciôn -debate mediosecular que escondia mas
bien la lucha por el poder intergeneracional, como el manido irracionalis-
mo- queda escorado al analizar el poema, que se plantea como fin primero
ser una realidad en si, ser poesia. Después, se halla el conocimiento como
instrumento decisivo para captar la realidad, unico e insustituible, y en ultimo

término, la comunicaciôn podria formar parte de la poesia, pero sin de-
finirla. Todos sabemos lo que es lo real, pero ^qué es la realidad? Ese objeto
escurridizo. De estos très pasos, cada uno mereceria ser estudiado porme-
norizadamente. Partiendo de que la base del poema es una representaciôn
verbal de una realidad y no la realidad misma, habria que remontarse a la
asunciôn de los parâmetros de la ficciôn literaria también para el género
lirico, algo que ya se ha reivindicado casi por todas las escuelas poéticas de

la segunda mitad del siglo xx. El argentino Hugo Mujica, creo recordar que
en La pasiôn segûn Georg Trakl, dice en algun momento que «La creatividad
es el encuentro del otro en uno y lo de uno es la respuesta». Esta frase révéla

una crisis en el seno de la identidad, aunque no es mas que un novum que
necesita romperse para abrirse espacio. El sujeto no puede describir toda
la realidad, hay cosas que se escapan a su mirada. El desvio como técnica
poética para abrazar el misterio, el rodeo, el desplazamiento... Un poema
siempre te tiene que decir algo que no sabes, algo que desconoces. Nuestro

yo se concibe como un fantasma gramatical, porque el lenguaje del yo no
ha existido nunca. Lo que existe es la ideologia que lo ha rellenado. En este

61

Versants 64:3, fasctculo espanol, 2017, pp. 55-65.



Juan Carlos Abril

sentido, la patrana de la concepciôn idealista de la esencia subjetiva de la be-
lleza no puede alejarnos de nuestro objeto, y el arte siempre ha pretendido
presentar objetivamente una cosa, lejos de la subjetividad. Hay que abolir
de una vez el sujeto trascendental kantiano, sustituirlo por el sujeto cotidia-
no. AI menos miraremos desde un punto de vista material.

La palabra no puede ser un espacio publico a secas, hay muchos matices.
No podemos confundir, sin mas, la poesia como un espacio donde dialo-

gan las conciencias. Partimos de ahi hacia las palabras que poseen vocaciôn
de ser publicas, pero la palabra poética mezcla interés privado -en sentido
habermasiano- con dimension publica, ya que es leida por un lector, un
publico al fin y al cabo. No podemos olvidar que esta dialéctica rige el mer-
cado, en suma, y que se encontraria en total relaciôn la oferta por parte del
mercado y la demanda de los lectores. Volvemos a la conocida sentencia de

Lope de Vega: «Porque las paga el vulgo, es justo hablarle en necio para dar-
le gusto». En este mecanismo, una vez mas, rige la tension en la obra de

arte, sea de la disciplina que sea, canalizada a través de la emociôn de la

recepciôn. Y el mercado, a propôsito de esa infatuaciôn de los tiempos que
vivimos, o sea de la relaciôn del yo con el sistema, que es como confundir
el râbano con las hojas. El yo ha llegado a ser tan vanidoso que se cree un
sistema. Y si vende, aun mas. Como el que cree que va a escribir, con su vida,
una novela impresionante, y luego a las pocas paginas de empezarla -si es

que llega a eso- la abandona. Igual que Freud hablaba del aparato psiquico
habria que considerar el aparato ideolôgico. El yo no puede convertirse en
un fin de por si, es solo una minucia dentro del sistema. El capitalismo nos
ha convertido en arrogantes «sistemas individuales», una suerte de princi-
pium individiationis degenerado: nos creemos que por nosotros mismos, solos

con nuestro yo, formamos un sistema, cuando un sistema es un conjunto
de yoes. Obviamente hay visiones del mundo mas abstractas o simbôlicas y
otras mas realistas y figurativas. Hay realidades, emociones e impresiones
que solo se pueden expresar a través de la literatura, como hay emociones
e impresiones que solo se pueden expresar a través de un cuadro. Lo que se

plasma en literatura, aunque se intente desde otra disciplina, es intransferi-
ble. A pesar de la interdisciplinaridad, la poesia continua siendo especifica.
Bien podrian considerarse estas como algunas de las claves de la abstrac-
ciôn contemporânea, para poner las bases de un realismo abstracto. Hay
que recordar que en inglés «abstract» también significa «resumen» en una
acepciôn bastante comun. Por tanto, cualquier abstracciôn resume, efectua

una singular sintesis de la realidad. La abstracciôn se aparta de la realidad
en la representaciôn de la imagineria en el arte. Este distanciamiento de una
representaciôn exacta puede ser solo ligera, parcial o compléta. La abstracciôn

existe con cierta graduaciôn. Incluso el arte que pretende verosimilitud
del mas alto grado puede ser abstracto, al menos en teoria, pues la represen-

62

Versants 64:3, fasctculo espanol, 2017, pp. 55-65.



REFLEXIONES BENJAMINIANAS SOBRE POESIA ESPANOLA CONTEMPORÂNEA

taciôn perfecta es extremadamente improbable. La obra de arte que se toma
libertades, alterando por ejemplo el color y la forma de maneras evidentes,
puede decirse que en parte es abstracta. La abstracciôn total no conserva
ninguna traza de referenda reconocible. El arte figurativo y la abstracciôn
total son casi mutuamente excluyentes. Pero el arte figurativo y el repre-
sentativo (o realista) a menudo contienen algo de abstracciôn parcial. Entre
los muy diversos movimientos artisticos que personifican una abstracciôn

parcial estarian por ejemplo el fauvismo, en el que el color esta intenciona-
damente alterado en relaciôn con la realidad, y el cubismo, que claramente
altera las formas de la vida real en los objetos que représenta. Realismo
abstracto como vitalismo abstracto, una suerte de optimismo antropolôgico,
optimismo que no sabe muy bien la razôn de ser, tenido de melancolia des-
de su propia constituciôn, e incapaz de explicarse a si mismo. Asi, quisiera
aprovechar este texto de Luis Garcia Montero:

La abstracciôn gobierna nuestras vidas como una mala novela sin relato y
la lectura se convierte en un ejercicio insoportable. El conocimiento de la
realidad exige hoy, en la lôgica de los mundos virtuales, esforzarse para ver
lo invisible, escuchar eso que aspira al silencio y al enmascaramiento, re-
conocer el sabor âcido de lo que pretende vivir en un territorio insipido y
sin responsabilidades éticas, percibir el mal olor de aquello que se esconde

bajo la neutralidad higiénica de lo cientifico y tocar con las manos el efecto
carnal de las ôrdenes sin rostro. Frente a la borradura de las experiencias
y el olvido de la historia, se trata de vivir el mundo con los cinco sentidos12.

La poesia curva es muy bonita pero peligrosa, a veces te pierdes o no
llegas, hay abismos insalvables. La poesia plana es mas sencilla y fâcil, pero
aburrida. Un camino ameno debe combinar subidas y bajadas. Un poema
debe respirar, no puede ser un desahogo para empatizar con el lector, ni
un territorio cosido a fuerza de retales, para impresionar a iniciados. Por

eso abstracciôn no significa erudiciôn hueca. Significa esquematizar, es-

tructurar la realidad que nos circunda. No obstante abstracciôn no es ra-
cionalismo, muy al contrario: después del Rizoma deleuziano, ya nunca nos
podremos desprender de esta nociôn axial. Lo que quiero decir es que en los
Ultimos anos ha explotado el fenômeno de la subpoesia, que no era en abso-

luto habituai como en el caso de la novela. Y deberiamos aplicar las mismas
caracteristicas taxonômicas: catalogarla como subliteratura. Eran raros los
best seller de poesia, recordemos los Poemas de amor (2007) de Antonio Gala,
con prôlogo de Pere Gimferrer. Eso fue un caso aislado. Ahora, sin embar-

12 Ver el ardculo completo en Luis Garcia Montero, «La presencia invisible», 16.10.2011 en
http://blogs.publico.es/luis-garcia-montero/160/la-presencia-invisible/ [consultado el 28 de

febrero de 2017].

63

Versants 64:3, fasctculo espanol, 2017, pp. 55-65.



Juan Carlos Abril

go, aprovechando el mercado abierto13 por la poesia de la experiencia, con
la invasion de poetas raperos, de baja calidad, y autores que van a lo fâcil,
versiclaros14 o poesia del mensaje y la «dictadura» de la comunicabilidad,
^cômo interpretar sociolôgicamente este fenômeno?

Concluyendo. Hay que tener en cuenta dos cosas importantes. Primero,
que el modo en que las cosas significan no es menos importante que aquello

que significan. Segundo, que a medida que la tecnologia mediatiza la iden-
tidad de manera creciente, esta, la identidad, debe desarrollar nuevas es-

trategias de movilidad en respuesta al inusitado cambio tecnolôgico. Como
Proteo. Autor y avatar, en el fondo, son la misma cosa. Ante esta masa de

subpoetas que se arrogan la poesia como un best seller, hay que decir no. El
no como via de conocimiento, como respuesta a lo que se nos avecina. No sé

por qué Juan Ramôn Jiménez se empenaba en titular uno de sus proyectos
poéticos Siy aunque quizâs -imagino- vio todo lo que significaba el adve-
nimiento de su contrario, en ese proyecto de totalidad y poesia pura que él
encarnaba. En efecto, hay muchas formas de decir no, nuestro lenguaje se

ha cargado de negatividad para desistir de muchas cosas, y no se suele in-
dagar en la renuncia. «No» como matriz que ahonda por un lado en el dolor
de las cosas que dejamos, porque a veces renunciamos a ellas deseândolas,

y otras veces nos sirve como lucidez para ir asimilando, por via negativa,
una serie de acciones que de otro modo no podriamos comprehender. El no
como via de conocimiento: aprender a través de nuestros errores, aprender
de todo lo negativo que nos rodea en un proceso por el que debemos conti-
nuamente ser vitalistas y expandir nuestra energia positiva -a pesar de los

pesares- frente a las interacciones de los conflictos que nos rodean, y que en
ocasiones no nos dejan vivir. La responsabilidad del autor no se halla en el
lector, como si de una vision paternalista se tratara, para hacer fâcil el mensaje,

sino que se trata de responsabilidad del autor con el texto. Este es el

gran destinatario de los esfuerzos autoriales, debiendo escribir un mensaje
«codificable» de algun modo, y no dedicarse a escribir jeroglificos. Al menos
desde los côdigos de la poesia.

La dialéctica negativa implica la autorreflexiôn, tan importante en to-
dos los procesos poéticos: escritura, correcciôn, borrado, composiciôn,
reflexion, lectura... y eso también conlleva que el pensamiento vaya contra si

mismo, que se esté cuestionando continuamente, evitando la autocompla-
cencia y fomentando la duda. Ese es el pensamiento poético que debe in-
teresarnos. Cuando evocamos lo que no tenemos, solemos aferrarnos a ese

13 Ver Juan Carlos Abril, «El mercado de la poesia de la experiencia», Tonos Digital: Revista
electrônica de estudios filolôgicos, 26, enero, 2014. http://www.um.es/tonosdigital/znum26/sec-
ciones/estudios-oi-abril_poesia_exper.htm [consultado el 28 de febrero de 2017].

14 Ver Luis Bagué Quilez, «Irônicos y fragmentarios. La tercera via», Puentes de Critica Litera-
ria y Cultural, 6, octubre, 2016, p. 86.

64

Versants 64:3, fasctculo espanol, 2017, pp. 55-65.



REFLEXIONES BENJAMINIANAS SOBRE POESIA ESPANOLA CONTEMPORÂNEA

recuerdo por via negativa, por muy ingenua o inocente que pretenda ser la
evocaciôn. En la dialéctica de la negatividad alcanza valor aquel inolvidable
«No nos pidas la palabra» de Montale, en suma, el prestigio del vacio. Otra
clave contemporânea.

Versants 64:3, fasctculo espanol, 2017, pp. 55-65.

65




	Reflexiones benjaminianas sobre poesía española contemporánea

