
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 64 (2017)

Heft: 2: Fascicolo italiano. Dalle varie officine lavori in corso di italianistica

Artikel: Sull'Angeleida di Erasmo di Valvasone : divinitas, humanitas e ferinitas
nella guerra angelica

Autor: Franzoni, Jessica

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-738261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-738261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

SulYAngeleida di Erasmo di Valvasone:
humanitas eferinitas nella guerra angelica*

Jessica Franzoni
Università di Berna

Abstract: A coronamento del suo percorso letterario, Erasmo di Valvasone (1528-

1593) dà aile stampe un poema sacro sul combattimento degli angeli, YAngeleida
(1590). L'intervento intende concentrarsi sulla descrizione délia battaglia tra
Michèle e Lucifero mostrando la forte analogia che l'autore intende instaurare tra
dimensione celeste e realtà storico-politiche terrene; in particolare, esso propone
alcune ricorrenze, all'interno dell'opera del Valvasone, che a questa doppia
natura, divina e umana, rimandano.

Keywords: Erasmo di Valvasone, Angeleida, battaglia celeste, epica sacra, ferinitas

V bramai sempre, e bramo oltre misura
di poggiar sopra gli alti colli1

Una considerevole e variata produzione, in prosa e in versi, contraddi-
stingue la carriera letteraria di un intellettuale e feudatario friulano, Erasmo

di Valvasone (1528-1593),2 che poco prima délia morte dichiarava con
orgoglio di se stesso: «Vissi, e lo spazio, che mi diede il Cielo, / ho condotto al
suo fin, né tutto invano, / se di me stesso non m'inganna il zelo».3 Il bilancio
che tuttavia questi tracciava verso Finizio degli anni Sessanta del Cinquecento,

ovvero nel pieno délia sua maturità, evidenziava corne, malgrado «le

[sue] fatiche»,4 i risultati fossero fino a quel momento troppo modesti: di qui
Fannuncio, consegnato alYincipit del sonetto qui in epigrafe, «di poggiar
sopra gli alti colli». E solo grazie alla sua notorietà letteraria, che piano piano
si stava allargando al di fuori délia cerchia ristretta delEambiente friulano,

* Il présente contributo ricava alcuni spunti dalla mia tesi di dottorato in Letteratura italiana
presso l'Università di Berna dal titolo: LAngeleida di Erasmo di Valvasone e Yepica sacra in Europa

fino al Paradise Lost di Milton.
1 Erasmo di Valvasone, Le rime (d'ora in poi abbreviato in R), introduzione e note di Giorgio

Cerboni Baiardi, bibliografia erasmiana e indici di Antonio Del Zotto, Valvasone, Circolo
Culturale Erasmo di Valvason, 1993, p. 20.

2 Per la biografia, cfr. Franco Colussi, Erasmo di Valvasone: appunti per una biografia (cronologia,
epistolario, testamento), in Erasmo di Valvasone (1528-1593) e il suo tempo, Atti délia giornata di
studio, Valvasone, 6 novembre 1993, a cura di Franco Colussi, Circolo culturale Erasmo di
Valvason, Pordenone, Biblioteca dell'immagine, 1994, pp. 195-272.

3 Maiko Favaro, Su alcuni componimenti sconosciuti di Erasmo da Valvasone, in «Nuova rivista di
letteratura italiana», I-II, 2005, p. 218.

4 R, p. 127.

39

DOI 10.22015/V.RSLR/64.2.5 Versants 64:2, fascicolo italiano, 2017, pp. 39-48.



Jessica Franzoni

che egli riesce a entrare in contatto con i personaggi di spicco veneziani (ma
anche lombardi) e a raggiungere quella riconoscibilità da molti anni ago-
gnata. Non saranno perô ancora la traduzione della Tebaide di Stazio (1570),

a cui dedicô molti anni di lavoro, e nemmeno Tincompiuto poema cavallere-
sco I quattro primi canti del Lancilotto (1580) o i numerosi componimenti lirici
a farlo rientrare nella cerchia de «gli alti ingegni».5 Soltanto sul finire degli
anni Ottanta due nuove pubblicazioni, il poemetto sacro più volte ristampa-
to le Lagrime di S. Maria Maddalena (1586)6 e una seconda traduzione, quella
deWElettra di Sofocle (1588), raccoglieranno maggiori consensi. Sulla scorta
di queste nuove e incoraggianti esperienze letterarie, accompagnate da nu-
merose lodi di illustri scrittori dell'epoca (corne il Tasso), e al limitare della
propria esperienza biografica (1590), Erasmo di Valvasone dà alle stampe
VAngeleida, «un assai dotto poema sacro, il cui soggetto è la ribellione di Lu-
cifero, e degli altri Angeli contro Dio, e la vittoria sopra questi ribelli spiriti
ottenuta dallArcangelo S. Michele», per citare la sintesi di Giuseppe Liruti.7
II titolo Angeleida risulta in efFetti piuttosto criptico in relazione alla vicenda
narrata, perché désignaunicamente F«azzion dAngeli»8 e non direttamen-
te il conflitto delle due opposte schiere celesti (quella di Lucifero e quella
di Michele), al centro dei tre canti.9 Non un semplice poema sacro dunque
quello del Valvasone, bensi «un assai dotto poema» fortemente legato al

genere epico-cavalleresco, memore dei precedenti tassiani della Liberata e

Conquistata.
In questa sede potremo proporre un approccio ravvicinato ma non appro-
fondito al testo, non prima di avere ofFerto un breve inquadramento lettera-
rio e culturale.

A seguito della riscoperta e del rinnovato studio degli autori antichi -
specialmente della Poetica di Aristotele e dei testi epici, quali per esempio
VEneide di Virgilio,10 la Tebaide di Stazio e le Metamorfosi di Ovidio, tutte

5 Ibidem.
6 A testimonianza dell'interesse del Valvasone per il tema religioso, si segnala un altro poema

sacro (di cui perô tuttora non si hanno notizie): «la santa impresa di Iudith Hebrea: la quai
come da lui medesimo ho inteso, a poco a poco si va avanzando» (da Pietro Targa [pseudonimo
di Cesare Pavesi] a'lettori, in Erasmo di Valvasone, La Thebaide di Statio [...], Venezia, Francesco

de' Franceschi Senese, 1570, c. [2v]).

7 Gian Giuseppe Liruti, Notizie delle vite ed opere scritte da' letterati del Friuli (...)> Venezia,
Modesto Fenzo, 1762, tomo secondo, p. 390.
8 Cosi spiega Scipion Manzano nel primo commento all'opera (Discorso sopra VAngeleida del
1595); citiamo, qui e in seguito, da Erasmo di Valvasone, Angeleida A), a cura di Luciana Bor-

setto, Alessandria, Edizioni dell'Orso, 2005, p. 31.

9 Di carattere introduttivo, il primo canto présenta l'antefatto dello scontro angelico che si

svolgerà per intero nel canto successivo; nel terzo, infine, sono narrati la fondazione della città
infernale, a seguito della caduta dei ribelli, e il trionfo in Cielo degli angeli fedeli.
10 A tale proposito si annovera tra la produzione letteraria del Valvasone un inedito (e non
databile) trattato in Difesa della «Georgica» di Virgilio.

40

Versants 64:2, fascicolo italiano, 2017, pp. 39-48.



Sull' Angeleida di Erasmo di Valvasone

oggetto pure di numerose traduzioni nel corso del Cinquecento - e della
difFusione degli ideali tridentini, nel secondo Cinquecento si assiste ad un
profondo ripensamento dei generi letterari. II romanzo cavalleresco infatti,
soprattutto dopo il successo del Furioso, aveva ceduto terreno rispetto a
formule epiche incentrate sul modello del poema epico o eroico, più rispettoso
della precettistica aristotelica.11 Per contro la simbologia legata alPimmagi-
nario cristiano si imponeva in tutti i campi della cultura, dalla letteratura
alParte al teatro alla musica, e la letteratura cavalleresca non faceva eccezio-
ne,12 raggiungendo con la Gerusalemme Liberata, una sintesi esemplare, che
farà del Tasso un modello di riferimento per molti scrittori successivi. La
rielaborazione quindi dei contenuti della materia fantastico-cavalleresca in
chiave religiosa - «se non sacra, almen pia», per dirla col Valvasone13 - unita
a un epos anch'esso cristianamente rivisitato, diede origine a numerosi te-
sti che portarono alla nascita di un filone letterario piuttosto riconoscibile:
Pepica sacra.14 Solo verso la seconda meta del Cinquecento essa sviluppa il
tema di matrice biblica15 della guerra angelica. Occorre perô precisare che
tale argomento non era nuovo agli scrittori delPepoca, in quanto PUmanesi-

mo latino aveva già afFrontato, con il De partu Virginis (1526) del Sannazaro e

la Christias (1535) del Vida, una prima trattazione della rivolta celeste, seppur
nella forma limitata di una parentesi descrittiva. In un secondo momento, a

partire appunto dagli anni Sessanta, la tematica dello scontro angelico di-
venta oggetto esclusivo di elaborazione epica: qui, e sempre richiamandoci
alia situazione letteraria italiana, trovano spazio opere in volgare di autori
poco noti quali Antonino Alfano con La battaglia celeste tra Michele e Lucifero
(1568) e Amico Agnifilo con II caso di Lucifero (1582). E proprio nel breve qua-
dro appena tracciato, ben lungi dalPaver pretese di esaustività, che s'inseri-
sce VAngeleida.

Sin dalla Dedicatoria a Lorenzo Massa, segretario della Repubblica di Ve-

nezia, che precede il poema e discute delle diverse modalità di elaborazione
formale del testo, il Valvasone dichiara la fedeltà alle «regole poetiche» e al

vero, nonché Passoluto primato del tema delPangelica battaglia.

11 Cfr. Stefano Jossa, Lafondazione di un genere. Il poema eroico tra Ariosto e Tasso, Roma, Ca-

rocci, 2002.
12 Per un caso esemplare del ricorso alla simbologia sacra nel contesto post-tridentino, quel-
lo della Gerusalemme Conquistata, cfr. Matteo Residori, L'idea del poema. Studio sulla Gerusalemme

conquistata di Torquato Tasso, Pisa, Scuola Normale Superiore, 2004.
13 Dalla Dedicatoria D) in Valvasone (di), Angeleida, cit., p. 74. Si ricordino in proposito «l'arme

pietose» delYincipit della Liberata.

14 Per un primo e breve inquadramento tematico, cfr. Marco Faini, La tradizione del poema
sacro nel Rinascimento, in Pietro Gibellini, La Bibbia nella letteratura italiana. Dal Medioevo al
Rinascimento, a cura di Grazia Melli e Marialuigia Sipione, Brescia, Morcelliana, 2013, vol. V,

pp. 591-608.
15 Cfr. soprattutto Apocalisse 12 7-11 e Luca 10 17-18.

41

Versants 64:2, fascicolo italiano, 2017, pp. 39-48.



Jessica Franzoni

II soggetto per se stesso è assai acconcio alle regole poetiche, poi che egli è

preso da istoria vera, ma non perô nota, se non nel suo universale, ned è sta-

ta trattata da altri poeti, se non si come s'è detto da' Greci e da' Latini sotto
nome di giganti e di Ate con modo di favoleggiare assai diverso dal mio [...].16

Già Alfano, nella dedicatoria alla sua Battaglia celeste, reclamava il primato
deir«opera nova e spirituale»17 rivendicando con orgoglio il tema délia
«battaglia degli angeli» nei termini di un «soggetto altissimo e mai non d'altri
che da me (e non sia con arroganza detto) in rime volgari né latine tentata».18

Non stupisce dunque che il Valvasone abbia taciuto la precedente tradizione
in lingua volgare sull'episodio délia lotta degli angeli,19 che altrimenti avreb-
be impedito al suo nome di aver forse «eterno giorno».20 Meglio essere ri-
cordato dopo i due grandi poeti delFUmanesimo latino (Sannazaro e Vida),

per essere ambiziosamente salito «a materia ancor più alta e più vicina alla
Deità»,21 piuttosto che come successore di due "minori" quali di fatto erano
LAlfano e LAgnifilo.

Il tema del combattimento celeste deWAngeleida (e la conseguente ca-
duta degli angeli ribelli) comporta implicazioni che non soltanto toccano
l'ambito délia storia sacra e délia teologia, ma anche quello encomiastico e

politico.
La pace dei cieli, esito délia «vittoria ottenuta da Michèle», è paragonabile
a quella che régna a Venezia, corne si apprende dalla lettera dedicatoria al

Doge Pasquale Cicogna:

[...] trattando io la vittoria ottenuta da Michèle contra Lucifero, per la quale
il cielo rimase in perpétua pace, a nessun mi pareva che più per una certa so-

miglianza si convenisse che alla Repub. di Venezia, la quale in tutte le guerre
che è stata astretta di pigliare ha avuto sempre per fine non l'acquisto de gli
altrui domini, ma la pace de' suoi soggetti, ed ora, essendo tutto il rimaso del
mondo crollato dalle turbulenze e minaccie di Marte, sola quasi mantiene
il suo felice stato in tranquillità ed in riposo, anzi, l'inscrizione délia sua
celeste insegna altro non contiene che la pace.22

16 D, pp. 75-76; e in seguito ancora in A141-2 («Gran prova ben per non calcata via / del secol

prisco entrar a figer l'orme») e III 70 6 («il troppo ardir di cosi novi carmi»).
17 Irene Bagni, La battaglia celeste tra Michèle e Lucifero (edizione commentata), Tesi di Dotto-
rato, Università di Pisa, 2013, p. 127.

18 Ibidem.

19 A conferma délia spiccata contaminatio cristiano-classica dell'opera, vengono evocati più
o meno esplicitamente nella Dedicatoria molti scrittori, quali ad esempio Omero e Virgilio,
Sannazaro e Vida, Tasso.

20 R, p. 127.

21 D, p. 74.
22 D, pp. 79-80.

42

Versants 64:2, fascicolo italiano, 2017, pp. 39-48.



Sull' Angeleida di Erasmo di Valvasone

Gli anni Ottanta del Cinquecento - caratterizzati soprattutto dalle mire
espansionistiche turche, dal conflitto navale tra Spagna e Inghilterra, dalle

guerre di religione in Francia - sono le «turbulenze» che segnano Finstabile
clima del tempo. Questo scenario bellico accentua lo stato opposto e du-
revole di grande equilibrio (di «tranquillità») che contraddistingue, dopo i
successi militari contro il Turco e la seguente politica di pace, la Repubblica
di Venezia.

La situazione narrata neWAngeleida, si puô concludere, puô essere letta
come riflesso di quella politica contemporanea, come grande metafora at-
tualizzante. Tale aspetto sembra confermare la tesi di Giorgio Agamben23
secondo cui è possibile individuare un preciso fondamento politico nelle
classificazioni che, a partire dal Medievo, erano consacrate alle gerarchie
angeliche: Fordinamento celeste rispecchierebbe, dunque, i difFerenti asset-

ti del potere temporale.
Ci dedicheremo ora brevemente ad alcune questioni - mai segnalate, a

quanto ci risulta, dalla critica - che, a nostro parere, si ricollegano diret-
tamente alla duplice essenza terrena e divina del combattimento angelico,
principalmente alio scopo di evidenziare alcune significative riprese alfin-
terno delFopera del Valvasone.

La rielaborazione epica di una vicenda tramandata dalle Sacre Scritture
- che peraltro allude anche al mito classico della ribellione dei giganti - po-
teva suscitare non pochi timori in uno scrittore come il Valvasone rispetto-
so del principio del decorum, e certamente consapevole delLatteggiamento
repressivo delfautorità ecclesiastica. Rappresentare le creature celesti e

descrivere i loro scontri attenendosi alle regole deWimitatio post-tridentina,
non era certo compito agevole. L'estrema cautela del poeta nelfaffrontare
un argomento cosi controverso risulta evidente solo si rileggano le pagine
della Dedicatoria:

[...] non una volta, ma molte, nella testura di questa mia operetta, mi ho ba-
stevolmente lasciato intendere altramente deversi considerare le materie
da me attribuite a gli angeli, che quelle non si sanno che a noi mortali s'at-

tribuiscono, cosi volendo dar a vedere altrui che cotali materie si pongono
negli angeli per similitudine e non per essenza. [...] essendo la poesia facoltà
imitante come ancor la pittura, ella è necessitata delle cose che tratta far un
idolo o vogliam dire una imagine che possa esser oggetto de' sensi umani, e

ciô non si puô fare se non con cose sensibili: perciô che le cose intellettuali
non cadono ne' nostri sensi se non per imitazione di cose che siano da' nostri
sensi capite e conosciute [...].24

23 Si veda soprattutto II Regno e la Gloria. Per una genealogia teologica delYeconomia e del governo,
Homo sacerll, 2, Torino, Bollati Boringhieri, 2009.
24 D, p. 76.

43

Versants 64:2, fascicolo italiano, 2017, pp. 39-48.



Jessica Franzoni

Prendendo probabilmente spunto dallo pseudo-Dionigi LAreopagita del De
coelesti hierarchia,25 il Valvasone dichiara di aver evocato realtà del mondo
materiale per rappresentarne altre di natura intellettuale e celeste. Attra-
verso Puso insistito delPallegoria e délia similitudine è quindi possibile rap-
presentare le vicende ultraterrene in una lingua più vicina ai «sensi umani»,
in modo che possano essere ugualmente capite dai «non dotti».26

Stante questo presupposto, al poeta è consentito rafïigurare la massa in-

corporea e impercettibile degli angeli come una realtà visibile e tangibile:
essi infatti «sono animali tra le stelle aurate / d'umani volti, e de' ferini ed

empi».27 Cid che Ii accomuna è uno stato di ferinitas che si manifesta perd
in modi differenti, attraverso paragoni con animali di vario genere: gli
angeli fedeli a Dio sono connotati positivamente - e, per esempio, assimilati
ad «augei felici»28 o «colombe semplicette» -,29 i ribelli sono invece diventati
orride creature: «tutte le membra lor già si rilucenti / notte coperse spaven-
tosa e nera, / e mani e piè divini, ed aie e volti / furon diversamente in bruti
volti».30 La dégradante metamorfosi in corso di Lucifero e dei suoi seguaci

portera poi a esiti irreversibili e grotteschi: le creature «d'umani volti» di-
verranno veri e propri mostri, corne dimostra la rassegna - che peraltro pullula

di riferimenti a realtà pagane - delle diverse e variate trasformazioni
animalesche.31

Il ricorso alla concretezza si fa sistematico, e la "bestialità" ancora più
evidente, in prossimità délia descrizione del serrato e violento corpo a corpo, «a
faccia a faccia»,32 tra Michèle e Lucifero:

L'asta ch'el fere or con gli adunchi artigli
per rabbia prende, or col bavoso morso;
e Yunghie e i denti vi rintuzza, i cigli
travolge e i labri, e tutto toce il dorso;

imaginar possiam che gli somigli
in atto tal leonferito od orso>

che non potendo feritor gagliardo

25 II filosofo neoplatonico spiega (in II1-5) come i teologi sacri parlino in modo conveniente
di Dio attraverso simboli e analogie umili e basse che, sebbene diverse dalla realtà divina,
sono capaci di evocare immagini elevate di bellezza.
26 D, p. 76. Analogamente scrive l'Alfano nella sua dedicatoria: «vera e celeste battaglia scrit-
ta sotto le similitudini e le metafore [...] e ciô fatto per potersi esplicar meglio e darsi ad inten-
dere perché le cose spirituali e invisibili da queste visibili e carnali s'intendono e conoscono»
(Bagni, La battaglia celeste, cit., p. 125).

27 AI 38 1-2.

28 AI 42 5.

29 AI431.
30 AII 8 5-8.

31 AII 9-14. Si veda poi la lunga descrizione di Lucifero in AII 29-33.
32 AII44 8.

44

Versants 64:2, fascicolo italiano, 2017, pp. 39-48.



Sull' Angeleida di Erasmo di Valvasone

l'ultrice ira appressar, si rode il dardo.

Ma poi che per lo petto empio ed ingrato
tre volte e quattro de la belva vasta

l'arcangelo guerrier ebbe cacciato

con forte man l'irreparabil asta,
contra la qual, per non restar piagato,
semplice e nudo spirto esser non basta,
seco a più stretta pugna anco lo strinse,
e da l'aurea vagina il ferro spinse.33

La lotta celeste qui descritta è paragonabile a quella terrestre tra due belve
feroci o, meglio, tra una «belva vasta» - Lucifero - e un «guerrier», il «valo-

roso eroe»34 di cui è modello esemplare Michèle che, sebben mosso a «giu-
sta guerra» per la causa délia fede,35 si getta sulla preda con un ardore, con
un'aggressività e forza pari, ci sembra, a quella di un animale selvaggio. Ma
già nel Lancilotto36 del Valvasone i cavalieri, «gente indeffessa, e di costumi
cruda»,37 erano stati rappresentati come bestie:

Cosi fiero mastin, ch'assale, e face

A tutti i minor cani onta tra via,
[.»]
Et gira, e ringhia, e '1 pelo erge sul dorso:

Ma va poi lento ad attaccarvi il morso.38

Corne assaltan talhor grand'orso i cani,
Che ben non san di che fierezza ei sia:

Ch'altri vanno a la gola, e altri al dorso

Arditi a gara ad attaccarvi il morso:39

Il motivo ritorna ne La caccia,40 poema didascalico pubblicato dopo LAn-

geleida (1591), ma composto verosimilmente in un periodo precedente:41

33 AII117-118. Corsivo nostro qui e in seguito negli altri casi di citazione.
34 AI1104.
35 AI1106.
36 Erasmo di Valvasone, I quattro primi canti del Lancilotto L), Venezia, Fratelli Guerra, 1580.

37 LI48 5.

38 LII411-2 e 7-8.

39 LIV 675-8.

40 Erasmo di Valvasone, La caccia: poema di Erasmo di Valvasone C), Milano, Dalla Società

Tipografica de' Classici italiani, contrada di Santa Margherita, n. 1118,1808.

41 «Il poema délia Caccia scritto in ottava rima, e in cinque libri diviso, benché non uscisse

a luce che nell'anno 1591, fu perô da lui composto in età giovanile, ed ebbe la sorte di essere

45

Versants 64:2, fascicolo italiano, 2017, pp. 39-48.



Jessica Franzoni

Il cavalier da l'ira e da la doglia
rabbioso più che la rabbiosa fera,
mille volte la spada, ovunque coglia,
caccia ne l'orso in fin a l'elsa intera:
ma quanto più il percote, e più l'invoglia42

Proprio alPinizio di tale opera, il poeta friulano enumera gli argomenti dei

cinque canti che la compongono e accosta esplicitamente, peraltro alluden-
do allAriosto, il cacciatore al cavalière: «voi dico, udite, voi Pire e i duelli /

de le fere e de' cani: udite i prodi / animi e le nature e Parti e i riti, / Parme e

Ponor de' cacciatori arditi».43 La caccia, infatti, attività ampiamente praticata
dalParistocrazia (e pure dal Valvasone), è legata alPeducazione del giovane
signore44 che, grazie ad essa, diviene un buon guerriero capace di affronta-
re pericoli e difïicoltà di ogni genere.45 In quest'ottica allora «è la caccia un
esempio, un vago aspetto / di vera guerra in oziosa pace»,46 una forma di
preparazione per raggiungere forza e saggezza in vista di una guerra reale.47

Nella conflittuale dialettica tra cielo e terra, Michèle, in quanto potente
guerriero che combatte con furore, rappresenterà il cacciatore, e Lucifero,
creatura mostruosa, la sua preda:48 una preda che si lamenta («rugge il fellon
di doppia piaga afflitto / e mille prove in van tenta e disegna»)49e, rabbiosa,50
si ribella e morde; usa artigli, unghie e denti e, ormai prossima alla sconfitta,
è paragonata a un «leon ferito od orso», terrestri emblemi di orgoglio e fero-
cia. Una simile costellazione metaforica la ritroviamo nel poema delPAgni-
filo: «corne un orso ferito in loco [...]»; «non si fulvo leon, cornuto toro / rugge
terribilmente, e muggie immane»51 - un'immagine présente anche nel Tasso:

«e quai tauro ferito il suo dolore / verso mugghiando e sospirando fuore »- .52

Negli ultimi passi riportati è ancora ravvisabile la componente sonora

commendato da molti illustri poeti e singolarmente da Torquato Tasso» (R, p. 282). Esso è

inoltre stato continuamente rimaneggiato dal poeta sino alla seconda edizione (1593) ed è per
questo che risulta difficile datarlo con precisione.
42 C IV 92 1-5.

43 CI 19 5-8.

44 Soprattutto del nipote, Cesare di Valvasone, dedicatario de La caccia e destinatario degli
insegnamenti morali impartiti dallo scrittore.
45 Per un approfondimento, cfr. Alberto Pavan, "La madré de' veltri". La Caccia di Erasmo di
Valvasone e i poemi cinegetici antichi, in «Maia», n. s., LX, 2008, pp. 440-461.
46 C II 6 1-2.

47 Su questo tema, cfr. Giovanni Bàrberi Squarotti, Selvaggia dilettanza: la caccia nella lettera-

tura italiana dalle origini a Marino, Venezia, Marsilio, 2000.
48 Cfr. «la nobil preda» (A III 89 2).

49 AII116 5-6.

50 Cfr. «et per rabbia, et per duol bestemia, e rugge» (LII 29 8).

51 II caso di Lucifero, 83 1 e 93 1-2 in Bagni, La battaglia celeste, cit., p. 43.
52 Gerusalemme Liberata, IV17-8.

46

Versants 64:2, fascicolo italiano, 201y, pp. 39-48.



Sull' Angeleida di Erasmo di Valvasone

présente pure ne\VAngeleiday anche se «miracolo par forse»53 che gli angeli
«faccian rumori, aventin arme e voci / formin ora dolenti ed or feroci»,54 nel
Lancilotto

Sembrava il suon de le sue note strano
Mugghio di toroy e non humana voce:
A me con tutto il petto era sovrano,
Et come alto, era anchor forte, e atroce.
La stessa mazza havea il crudel in mano,
C'hor ne la mia contra ragion non noce:
Questa, che '1 dritto hora per me difende,
Era arme allhor de le sue voglie horrende.55

e ne La caccia.

Fra tutto il numeroso equino gregge,
che insuperbisce tra il rumor de VarmP6

Ode un muggito orribile a sembianza
di quel che '1 torn minacciando face57

Il non umano rivela, nello scontro tra forze del bene e del male, la propria
natura disumana (o sub-umanay in quanto ferina): lo «strano mugghio» o «muggito

orribile» si fonde indissolubilmente al «rumor de Parmi», che avvicina
e quasi sovrappone, nella sua rappresentazione visiva e sonora, la battaglia
celeste a una guerra terrena.

Il ricorso a similitudini zoomorfe, non sublimi ma, dionisianamente,
umili, permette non solo di evidenziare riperbolica violenza dei duelli tra
due cavalieri o tra un cacciatore e la sua preda, ma pure quella tra «alati
guerrer»58 che, nonostante la loro natura incorporea, paiono quasi delle

figure ibride e deformi, i cui tratti bestiali si mescolano a quelli umani.
La materia biblica diventa allora espediente poetico per alludere al tempo

presenter non è in questione solo la battaglia alle origini della storia uma-
na, ma anche la cronaca contemporanea, sfortunatamente ricca di conflitti.
Poiché ogni guerra non è altro che un atto di rottura di un equilibrio e di
una perfezione celeste sempre da imitare sulla terra, il compito del poeta, in
ciô quasi pedagogo, sarà quello di additare la strada in vista di un migliora-

53 AII711.
54 AII 717-8.

55 LII19.
56 C IV1041-2 e cfr., per esempio, ancora «fra cotanto rumor d'arme» (LI 913).

57 C IV163 1-2.

58 AII 90 6.

47

Versants 64:2, fascicolo italiano, 2017, pp. 39-48.



Jessica Franzoni

mento delTumanità, di una sua "de-ferinizzazione", debellando «la ferocità
di [...] animi ancor senza leggi» con «la soavità delTarmonia». In questo com-
pito lo scrittore davvero si présenta come un alter Artifex, riproduce cioè la
stessa opera di Dio, che attraverso bellezza e amore piega anche gli spiriti
ribelli «alTammirazione ed alla riverenza délia divina maestà».59 L'elemento

religioso, legandosi strettamente a quello politico, garantisce alle vicende
narrate un valore esemplare: Venezia è Yexemplum, la terrena immagine délia

pax dei cieli, mentre i senatori della Repubblica, proprio come i cori ange-
lici, sono Tonore d'Europa e della fede di Cristo e il suo doge è equiparato a

Dio stesso, nelTatto di difendere i cieli dal «furor de' Luciferi crudeli»:60 si ha
cosi una «coincidenza lessicale e semantica tra divina e terrena monarchia,
tra celesti e terreni guerrieri».61

Forse non sarà un caso, possiamo allora concludere, che proprio YAn-

geleida, con la sua sapiente endiadi di elementi religiosi e storico-politici,
venga menzionata tra i precedenti più influenti del Paradise Lost di Milton,62
in cui pure la battaglia celeste rispecchia i conflitti e le violenze che caratte-
rizzano Tintera storia umana.

jessica.franzoni@students.unibe.ch

59 D, p. 69.
60 A111 8. Per il motivo encomiastico, cfr. AI 8-15 e III 49-53.
61 Luciana Borsetto, «Prendi l'arme Michel!» Figura e scrittura della guerra guerreggiata nei poemi
degli angeli ribelli del secondo Cinguecento, in Andar per l'aria. Terni, miti, generi nel Rinascimento e

oltre, Ravenna, Longo, 2009, p. 54.
62 Su taie influsso, cfr. soprattutto Stella Puree Revard, The War in Heaven: Paradise Lost
and the Tradition ofSatan's Rebellion, Ithaca-London, Cornell University Press, 1980, pp. 129-197.

48

Versants 64:2, fascicolo italiano, 2017, pp. 39-48.


	Sull'Angeleida di Erasmo di Valvasone : divinitas, humanitas e ferinitas nella guerra angelica

