
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 64 (2017)

Heft: 1: Fascicule français. Valeurs du lieu commun

Artikel: Du lieu commun à la communauté : aspects d'un topos fin de siècle
dans la poésie de Jules Laforgue

Autor: Couturier, Nils

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-738252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-738252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

Du lieu commun à la communauté : aspects
d'un topos fin de siècle dans la poésie de Jules
Laforgue

Nils Couturier
Université de Genève

Abstract: La poésie de Laforgue repose sur une pratique de récupération
d'éléments qui, dans la langue et dans les thèmes, relèvent très souvent d'un déjà-dit.
Par cet usage des « lieux communs », le poète met en évidence la valeur que ces
derniers sont susceptibles de contenir. L'étude du second recueil publié par
Laforgue, L'Imitation de Notre-Dame la Lune (1886), souligne particulièrement la
ressource qu'offre aux yeux de Laforgue un certain usage des topoï. La figure de Pierrot,

objet d'une véritable prolifération à la fin du xixe siècle, se voit ainsi investie
d'un pouvoir de représentation. Par sa récupération, Laforgue donne à voir une
communauté symbolique dans laquelle il s'inscrit, tout autant qu'une certaine
pratique de la langue commune.

Keywords : Laforgue, communauté, Pierrot, lune, topoï

À Léo Trézenik, qui l'avait accusé d'être « sursaturé » de Tristan Corbière
et d'avoir produit, dans Les Complaintes, des vers si obscurs qu'ils constituent
de « l'art maudit par avance »', Jules Laforgue répond en 1885 : « Corbière
papillotte et je ronronne ; je vis d'une philosophie absolue et non de tics ; je
suis bon à tous et non insaisissable de fringance [...]» (OC II, 786).

Être « bon à tous », voilà comment Laforgue, paradoxalement, réaffirme
sa singularité. En retournant une expression toute faite, le poète signale non
seulement qu'il n'est pas « bon à rien », mais surtout qu'il refuse l'étiquette
du « poète maudit » que Verlaine avait attribuée en 1884 à Corbière,
Rimbaud et Mallarmé. Sans tirer les avantages qu'une telle qualification
comporte par ailleurs en termes de valorisation littéraire, Laforgue se donne
donc dans un ethos parfaitement opposé à celui du « dédain » décrit par
Verlaine2. La quête d'originalité dont il a fait le but premier de son brefparcours
poétique n'est pas à trouver dans une posture, déjà rebattue, d'isolement et
d'hermétisme. Laforgue l'indique dans la même lettre : il ne « croi[t] pas à

son obscurité » (OC II, 786). Son originalité ne résiderait donc pas dans une

1 Jules Laforgue, Œuvres complètes, 3 vol., éd. Jean-Louis Debauve, Lausanne, L'Âge d'Homme,
1986-2000, t. Ill, p. 106. Dorénavant, les références à cette édition seront indiquées par le sigle
OC (I, II ou III) et placées entre parenthèses dans le texte.
2 Voir Arnaud Bernadet, « Du poncif : littérature et malédiction », in Deux siècles de

malédiction littéraire, éds. Pascal Brissette et Marie-Pier Luneau, Liège, Presses Universitaires de

Liège, 2014, p. 93.

95

DOI 10.22015/V.RSLR/64.1.8 Versants 64:1, fasciculefrançais, 2017; pp. 95-105.



Nils Couturier

mise à l'écart, sur le plan thématique et linguistique, de tout ce qui pourrait
être commun, mais au contraire dans une opération, inédite, de récupération

et de revalorisation du déjà-dit3. D'une part sa poésie procède d'un fond
commun qu'elle exploite, d'autre part, et ce sera notre hypothèse, elle aspire
à refonder du commun. A suivre la déclaration du « fœtus de poète », dans
la complainte qui porte son nom, naître à la poésie consiste en effet à offrir
son propre « inédit type » (OC 1,563). Laforgue semble ainsi prendre au mot
la note de Baudelaire : « Créer un poncif, c'est le génie. Je dois créer un poncif

»4. Si le terme de poncif renvoie à une dépréciation des phénomènes de

stéréotypie5, sans doute contenue dans l'injonction ambiguë de Baudelaire,
il y aurait lieu chez Laforgue de lui substituer parfois le terme plus neutre de

topos, pour revenir à un usage positif du lieu commun, tel qu'il avait été
déterminé par la rhétorique antique. En tant qu'il permet d'accéder à un «

espace de communauté logé au cœur de la parole »6, le lieu commun offre au
poète un moyen non seulement de s'inscrire dans une communauté, mais
également d'en infléchir les codes et les frontières.

« À tous les climats commune »

Le deuxième recueil publié du vivant de Laforgue constitue un lieu
d'étude privilégié de cet emploi du lieu commun. D'abord parce qu'il se

concentre tout entier sur un même thème, la lune. Au sens astrologique du

terme, cette dernière est un lieu à la fois inatteignable et partagé par tous,
au point que cette nature « commune » lui soit attribuée deux fois à la rime
dans un poème des Complaintes :

Lune, ô dilettante Lune,
À tous les climats commune
[.»]

Lune, vagabonde Lune,
Faisons cause et mœurs communes
(« Complainte de la Lune en province », OC I, 568).

Symbole d'exil et d'éloignement de tout ce qui relève du terrestre, la
lune devient pourtant le principe d'une éthique visible par tout un chacun,

3 Nous renvoyons ici au travail d'Alissa Le Blanc, (Re)dire : Jules Laforgue et le poncif, Paris,
Honoré Champion, 2016.

4 Charles Baudelaire, Œuvres complètes, 2 vol., éd. Claude Pichois, Paris, Gallimard, «

Bibliothèque de la Pléiade », 1975-1976,1.1, p. 662.

5 Voir Le Blanc, (Re)dire, op. cit., p. 19.
6 Pascal Durand, « Lieu commun, cliché, stéréotype. Généalogie des formations figées », in

Conférences de l'école doctorale de science politique (2001-2003), éd. Lucien Sfez, Paris, Publications

de la Sorbonne, 2004, p. 38.

96

Versants 64:1, fascicule français, 2017, pp. 95-105.



DU LIEU COMMUN À LA COMMUNAUTÉ

et dont le recueil suivant s'attèle à établir les principes. Limitation de Notre-
Dame la Lune (1886) joue d'emblée sur cette dimension éthique, en détournant

le titre d'un célèbre manuel de dévotion et d'ascèse du xve siècle,
Limitation de Jésus-Christ. Le recueil laforguien se voit donc métaphorisé en une
sorte de bréviaire, dont il reprend aussi les formes rituelles7. Mais le culte
lunaire ainsi constitué renvoie également au riche traitement artistique qu'ont
consacré poètes et artistes à la lune. « Limitation » de Laforgue a donc une
valeur esthétique, elle l'inscrit dans une longue tradition littéraire dont il
rappelle quelques jalons dans un compte-rendu de son propre recueil, écrit
à quatre mains avec son ami Gustave Kahn8. En mentionnant les nombreux
adeptes de la lune, Laforgue élabore une sorte de Panthéon dans lequel il
s'intègre, pour côtoyer Flaubert, Baudelaire, et Nerval, dont on peut lire une
validation critique fictive et posthume9. La présence d'un vers topique de

Virgile en épigraphe du recueil place par ailleurs ce dernier dans un réseau
d'intertextes multiples avec Hugo, Verlaine et Villiers de L'Isle-Adam10.

Le culte lunaire renvoie donc à une œuvre collective à laquelle le travail
de Laforgue ne ferait qu'apporter une « contribution », comme le poète
l'indique lui-même dans sa correspondance : « Je veux faire imprimer cet été

une mince plaquette [...] quelque chose comme une contribution (Beiträge)

au culte de la Lune, plusieurs piécettes à la Lune, un décaméron de pierrots
[...]» (OC II, 755).

D'une part le topos lunaire permet à Laforgue un rattachement à

d'illustres aînés, d'autre part il le met en lien avec une mode en vogue, comme
le rappelle Daniel Grojnowski, car la lune « ne cesse d'apparaître dans les

petites revues d'avant-garde », au point d'en devenir un véritable « signe de

ralliement »". Au moment où il compose ses poèmes, Laforgue se trouve bien
éloigné, géographiquement, de l'émulation des cercles littéraire parisiens
qu'il avait pu fréquenter quelques années auparavant, car il est employé
comme lecteur de l'Impératrice d'Allemagne Augusta, dont il doit suivre les

déplacements. Cet isolement n'est peut-être pas sans lien avec la volonté de

7 Voir par exemple les deux poèmes qui servent de cadre au recueil : « Litanies des premiers
quartiers de la Lune » et « Litanies des derniers quartiers de la Lune », Œuvres complètes, op.

cit., t. II, pp. 74 et 112.

8 « "L'Imitation de Notre-Dame la Lune" selon Jules Laforgue (L. Vanier) », Œuvres complètes,

op. cit., t. Ill, p. 156.

9 Voir ibid., p. 157 : « Nul doute que ces vers délicats n'eussent touché le très pur poète et Roi
des Noctambules, Gérard de Nerval ».

10 « Per arnica silentiae lunae », par les silences complices de la lune. Victor Hugo se sert de

cette citation pour l'épigraphe de son poème « Clair de lune », dans Les Orientales en 1829.

Verlaine l'emploie, tronquée, comme titre de l'un des cinq sonnets de son recueil Les Amies, en
1867. Villiers de l'Isle-Adam en fait l'épigraphe de l'un de ses Contes cruels, « Virginie et Paul »,

en 1883. Daniel Grojnowski rappelle que ce vers était « cité dans les classes de rhétorique »

(Jules Laforgue et l'originalité, Neuchâtel, La Baconnière, 1988, p. 116).

11 Ibid., p. 117.

97

Versants 64:1, fascicule français, 2017, pp. 95-105.



Nils Couturier

donner à son recueil, comme par compensation, une dimension participative

forte, jusqu'à s'instituer lui-même en groupe littéraire. L'épigraphe du
recueil tend en effet à attribuer au cadre d'écriture de Limitation les

apparences d'une production collective : «Ah quel juillet nous avons hiverné,
Per arnica silentia lunae / Ile de la Mainau./ (Lac de Constance)» (OC II, 67).

Le pluriel de modestie par lequel se désigne Laforgue, et l'écho que fournit

le lieu même de la création du recueil, cette île de Mainau sur laquelle
il s'est réellement trouvé, mais qui rappelle l'île de Médan où s'était réuni

le groupe naturaliste, participent d'une fiction de création collective. Le
« décaméron de Pierrots » évoqué par Laforgue va dans le même sens, en

convoquant Boccace pour imager une version moderne de cette réunion
littéraire, où les conteurs auraient pris le costume du fameux personnage de

la commedia âelYarte.

Le « peuple des pierrots »

Car si la lune fournit un lieu commun en cette fin de siècle, elle s'accompagne

presque indissociablement du personnage de Pierrot. Dans l'étude
que lui consacre Jean de Palacio, le critique indique qu'il en a relevé, sur
cette période, plus de mille occurrences12. Non seulement Laforgue a, lui
aussi, depuis ses premières productions littéraires, exprimé sa proximité
avec cette figure du dandy lunaire, mais il travaille également, dans Limitation

de Notre-Dame la Lune, à en représenter le statut même de stéréotype. Les

Complaintes donnaient Pierrot comme une figure unique, Limitation plura-
lise le personnage pour l'instaurer en un collectif. « Décaméron », « Eglise »,

« secte », dans ce recueil les pierrots font groupe ; étonnante destinée pour
un personnage qui symbolisait traditionnellement la marge et le hors-social.

Rares sont ceux, à notre connaissance, qui représentent, au moment où

Laforgue écrit, cette multiplication pierrotique. Huysmans, en 1884, dans A
rebours, décrivait bien une mise en série des pierrots, mais c'était à travers
un cauchemar de Des Esseintes :

Devant lui, au milieu d'une vaste clairière, d'immenses et blancs pierrots
faisaient des sauts de lapins, dans des rayons de lune.

Des larmes de découragement lui montèrent aux yeux ; jamais, non, jamais
il ne pourrait franchir le seuil de la porte - je serais écrasé, pensait-il, - et,

comme pour justifier ses craintes, la série des pierrots immenses se multipliait

; leurs culbutes emplissaient tout l'horizon, tout le ciel qu'ils cognaient
alternativement, avec leurs pieds et avec leurs têtes13.

12 Jean de Palacio, Pierrot fin-de-siècle ou les Métamorphoses d'un masque, Paris, Seguier, 1990,

p.240.
13 Joris-Karl Huysmans, A rebours [1884], Paris, Garnier Flammarion, 2004, p. 131.

98

Versants 64:1, fascicule français, 2017, pp. 95-105.



DU LIEU COMMUN À LA COMMUNAUTÉ

La mise en scène insiste ici sur une multiplication angoissante du
personnage, qui par son nombre et sa taille bouche l'horizon et menace d'écraser

le rêveur. Tout autre est la réaction laforguienne, qui semble au contraire
tirer profit de la prolifération des pierrots pour prendre acte de son institution

en un groupe. Il n'est pas anodin que dans sa réponse à Léo Trézenik,
Laforgue s'associe au personnage d'Anatole des frères Goncourt14.
Représentant de la peinture bohème, ce dernier voue à la figure de Pierrot une
passion dévorante :

[Anatole] était poursuivi par la figure de Pierrot [...] Et chez lui ce n'était pas
seulement le peintre, c'était l'homme aussi qui se sentait entraîné par une
pente de sympathie vers le personnage légendaire incarné dans la peau de

Debureau : entre Pierrot et lui, il reconnaissait des liens, une parenté, une
communauté, une ressemblance de famille15.

Pierrot n'est pas seulement un motifpictural, il est une figure qui appelle
la reconnaissance d'un lien, pour ceux qui sont de sa « famille ». Il conservera

ce pouvoir d'attraction et de représentation de la bohème classique des

années 1850 à la bohème fin de siècle des années 1880, où il devient une
incarnation de l'esprit « fumiste »l6, notamment par le crayon de l'illustrateur
et peintre Adolphe Willette. Ce dernier publie pour la revue du Chat noir
des planches intitulées « Pierrot fumiste », un titre que Laforgue reprend à

son compte (OC 1,491). Lorsque le célèbre cabaret agrandit ses locaux
montmartrois en 1884, Willette réalise pour servir de décoration un gigantesque
tableau auquel il donne pour titre une citation tirée de la Bible, Parce domino,

parce populo tuo / Ne in aeternum iscaris nobis17. On y voit, entraînée dans un
mouvement tumultueux sous le moulin de Montmartre, une troupe mêlée
de femmes et de pierrots, la répétition du personnage permettant à la fois de

constituer une foule et de dérouler une histoire menant Pierrot de la séduction

au suicide, « ruiné, rendu fou et accul[é] »l8 à cette extrémité par la jeune
fille l'accompagnant. Willette, commentant sa toile, conclut ainsi : « Parce
domine... /Parce populo tuo... / Le peuple des pierrots est toujours à plaindre !»19

Willette offre par cette représentation du « peuple des pierrots » une

14 Voir Laforgue, Œuvres complètes, op. cit., t. II, p. 786 : « Ce sont [mes procédés] triplés et
plus spontanés, ceux d'Anatole de Manette Salomon, de Banville, de Charles Demailly, des Frères

Zemganno et des pitres déchirants de La Faustin ».

15 Edmond et Jules de Goncourt, Manette Salomon [1867], Paris, Gallimard, 1996, p. 180.

16 Voir Jean-Didier Wagneur, « La Bohème de Pierrot », in Adolphe Willette 1857-1926, éd. An-
ne-Laure Sol, Paris, Lienart éditions, 2014, p. 70.
17 « Épargne Seigneur, épargne ton peuple / Ne sois pas irrité éternellement contre nous ».

Voir Nicholas-Henri Zmelty, « Le Parce Domine », in Adolphe Willette 1857-1926, op. cit., p. 77.
18 Wagneur, « La Bohème de Pierrot », art. cit., p. 64.

19 Ihid.

99

Versants 64:1, fascicule français, 2017, pp. 95-105.



Nils Couturier

« expression de [la] jeunesse maltraitée »2°, sur ce mont des Martyrs où sera
érigée, en expiation de la Commune, la Basilique du Sacré-Cœur.

En mettant Pierrot au pluriel, Laforgue semble donc donner une version
poétique proche du geste pictural de Willette. Plus encore que de renvoyer à

cette communauté symbolique, celle de la bohème montmartroise ou, plus
largement, celle des artistes qui s'y reconnaissent, Laforgue fait du poème
un dispositif d'intégration. Le premier ensemble de poèmes « Pierrots »

(OC II, 81-86) dans Limitation de Notre-Dame la Lune, est ainsi construit sur
un jeu énonciatif complexe, par lequel le poète se montre d'abord distant
du groupe qu'il décrit, avant de jouer un rôle d'intermédiaire, puis finalement

de partie prenante. Cette stratégie consiste à brouiller, par le système
d'adresse du poème, l'altérité à laquelle le personnage de Pierrot pourrait
renvoyer. Malgré un titre au pluriel, c'est d'abord un type que le poète
s'attelle à redéfinir au moyen du tour présentatif « c'est ». Un Pierrot, c'est
d'abord un « cou », « une face », « un air », avant de renvoyer à un ensemble

- l'emploi du pronom « ils » témoignant du passage du modèle à son actualisation

- dont le poète dresse le portrait physique et moral :

Pierrots

I
C'est, sur un cou qui, raide, émerge
D'une fraise empesée idem,
Une face imberbe au cold-cream,
Un air d'hydrocéphale asperge.

Ils ont comme chaton de bague
Le scarabée égyptien,
A leur boutonnière fait bien
Le pissenlit des terrains vagues.

Ils vont, se sustentant d'azur
Et parfois aussi de légumes,
De riz plus blanc que leur costume,
De mandarines et d'œufs durs.

Ils sont de la secte du Blême,
Ils n'ont rien à voir avec Dieu,
Et sifflent : « Tout est pour le mieux,
« Dans la meilleur' des mi-carême » (OC II, 81-82).

20 Ce sont ses mots, cités par Zmelty (« Le Parce Domine », art. cit., p. 77).

IOO

Versants 64:1, fascicule français, 2017, pp. 95-105.



DU LIEU COMMUN À LA COMMUNAUTÉ

La « secte » des Pierrots est ainsi décrite de manière méthodique, par
l'anaphore qui structure les trois dernières strophes (« ils ont », « ils vont »,

« ils sont »). Le locuteur, presque absent de cette description, ne s'intègre
pas encore dans la communauté qu'il donne comme un groupe clos. Il
propose plutôt un jugement critique, par une série de ruptures moqueuses dont
la plus significative est l'enjambement de la troisième strophe citée ici.
Laforgue, par un attelage ironique, y associe l'azur poétique et les prosaïques
légumes dont se nourrissent les pierrots. Il y a là une manière de dénoncer

un idéalisme factice, mais aussi de fournir une représentation plus
commune du personnage, au double sens de l'adjectif. En tant qu'ils sont soumis
aux mêmes nécessités alimentaires que tout un chacun, les pierrots
apparaissent dans une proximité plus grande.

De fait, au fil des cinq poèmes, le sujet lyrique adopte de manière plus
marquée une position d'entre-deux, faisant le lien entre ce « ils » des pierrots,

et le destinataire du poème, désigné par le pronom « vous » qui fait
soudainement son apparition. Décrivant les rapports ambigus des pierrots
avec les femmes, le locuteur se mue alors en défenseur des exclus :

Ne leur jetez pas la pierre, ô

Vous qu'affecte une jarretière
Allez, ne jetez pas la pierre
Aux blancs parias, aux purs pierrots (OC II, 85).

Laforgue revisite ici la scène de la femme adultère dans l'Evangile : il
adopte le rôle du Christ défendant la pécheresse contre les Pharisiens. Le
Pierrot, éternel célibataire, faisait traditionnellement de son refus du
mariage une marque de résistance sociale. Sa chasteté ayant fortement été
remise en cause précédemment par le poème, la « pureté » des pierrots
apparaît ici bien ironique. Mais le péché dont on les accuse, en tant qu'il est

partagé par les accusateurs - tout comme dans l'Evangile -, opère comme
un élément de rapprochement et doit susciter le même pardon auquel
appelait Willette. Il y a là une façon habile de nier la mise au banc des «

parias », et peut-être même de réunir dans la même phrase ce « vous » - dans

lequel un « hypocrite lecteur »2I pourrait se reconnaître - et les Pierrots, que
le contre-rejet du premier vers fait entendre : « pierre, ô / Vous ». Si le poète
ici ne se démasque pas encore, il ne tarde pas à s'inclure dans la « secte »

dont il devient, sans en avoir l'air, le porte-parole. La fin du poème participe
dès lors à la constitution d'un « nous », par la présentation de la philosophie
des pierrots :

21 Baudelaire, « Au lecteur », in Œuvres complètes, op. cit., 1.1, p. 6.

IOI

Versants 64:1, fascicule français, 2017, pp. 95-105.



Nils Couturier

Ils disent, d'un œil faisandé,
Les manches très-sacerdotales,
Que ce bas-monde de scandale
N'est qu'un des mille coups de dé

Du jeu que l'Idée et l'Amour,
Afin sans doute de connaître
Aussi leur propre raison d'être,
Ont jugé bon de mettre au jour.

Que nul d'ailleurs ne vaut le nôtre,
Qu'il faut pas le traiter d'hôtel
Garni vers un plus immortel,
Car nous sommes faits l'un pour l'autre ;

Et que, chers frères, le beau rôle
Est de vivre de but en blanc
Et, dût-on se battre les flancs,
De hausser à tout les épaules (OC II, 86).

Face au « scandale » du hasard qui préside sans doute à la création de

l'univers, la philosophie existentielle des pierrots consiste en une acceptation

du monde tel quel, non pas conçu comme une étape vers une vie
éternelle inexistante - on se souvient que les Pierrots n'ont « rien à voir avec
Dieu » - mais dans sa valeur d'adéquation à l'humanité qui l'habite : « Car
nous sommes faits l'un pour l'autre ». Or ce qui frappe ici, et le découpage
du poème le rend plus évident encore, c'est le truquage énonciatifpar lequel
la voix lyrique se retrouve à assumer elle-même cette position. Le passage
du style indirect (« ils disent ») au style direct que met en évidence l'adresse
« chers frères » trahit ce glissement. L'éthique du renoncement - « hausser à

tout les épaules » - finit par réunir dans le même rôle et sous le même
costume « blanc » les pierrots, le poète et ces « frères » lecteurs, à qui le poème
s'adresse.

« Sentences lunaires »

Le réemploi du personnage de Pierrot permet bien à Laforgue d'élaborer

un lieu commun au sens propre. Il s'en sert comme d'une figure fédératrice,

par laquelle il s'expose, non sans une forme de manipulation, tout en
appelant à l'adhésion du lecteur. Mais Pierrot incarne également un
certain rapport à la langue, dans lequel on peut déceler les traits d'une
poétique laforguienne. Nous l'envisagerons ici sous l'angle du traitement que

102

Versants 64:1, fascicule français, 2017; pp. 95-105.



DU LIEU COMMUN À LA COMMUNAUTÉ

le poète réserve aux « clichés », en reprenant la distinction établie par Rémy
de Gourmont, pour qui le lieu commun ressort de l'idée, tandis que le «

cliché » désigne les formes verbales du stéréotype, dont l'exemple le plus frappant

est « le proverbe, immuable et raide »22. Le poème « Pierrots » présente
ces derniers comme des détenteurs d'un langage figé, dont une autre série
de Limitation livre l'appellation : « Locutions des Pierrots » (OC II, 89). Les

adeptes de la lune ont en effet « le cœur blanc tatoué de sentences lunaires »

(OC II, 83). Il ne s'agit pas ici d'un tatouage en forme de cœur, mais d'un
cœur tatoué : l'organe de la passion n'est pas, chez le Pierrot, le lieu où s'ori-

gine l'expression, mais bien une sorte de surface blanche où s'impriment,
de l'extérieur, des phrases déjà constituées. Il n'est pas étonnant que le

personnage reproduise dans la langue ce qui le définit déjà dans le geste. Le

pantomime, comme le rappelle le Littré, est celui qui « imite les gestes, l'air,
le parler des autres ». Le parler du Pierrot est donc mimétique, il se sert de

discours empruntés, comme le montre un échange amoureux de « L'Autre
Complainte de Lord Pierrot », où ce dernier ne répond à sa partenaire que
par clichés :

Celle qui doit me mettre au courant de la Femme
Nous lui dirons d'abord, de mon air le moins froid :

« La somme des angles d'un triangle, chère âme,
Est égale à deux droits. »

Et si ce cri lui part : « Dieu de Dieu que je t'aime »

- « Dieu reconnaîtra les siens. » Ou piquée au vif :

- « Mes claviers ont du cœur, tu seras mon seul thème. »

Moi : « Tout est relatif » (OC I, 586).

Théorèmes et proverbes transforment la parole de ce paradoxal « Lord
Pierrot » en un répertoire d'énoncés communs. Or, par leur agencement
et le système d'échos qu'elles construisent dans le dialogue, ces formules
toutes faites acquièrent une nouvelle valeur. La démonstration verbale du
mime renvoie par ailleurs au travail poétique de Laforgue lui-même, en tant
qu'il « reprend des formules toutes faites, réarticule des clichés, réénonce
des sentences et des proverbes »23. La « Grande Complainte de la ville de Paris

» (OC I, 608), qui donne à lire les « cris publics » de la ville, est sous-titrée
« prose blanche », comme si le poème devenait lui-même cet espace vierge
à même d'accueillir les discours de la rue. Un tel usage des clichés n'a pas

22 Rémy de Gourmont, Esthétique de la langue française. La déformation, la métaphore, le cliché,
le vers libre, le vers populaire [1899], Paris, Mercure de France, 1995, p. 189.

23 Jean-Pierre Bertrand et Henri Scepi, « Laforgue poète langagier », in La Littérature symboliste

et la langue, éd. Olivier Bivort, Paris, Classiques Garnier, 2012, p. 129.

103

Versants 64:1, fascicule français, 2017, pp. 95-105.



Nils Couturier

pour unique visée d'en dénoncer ironiquement la vacuité, puisque leur
intégration dans le poème en remotive la valeur sémantique ou sonore.
L'expression biblique « jeter la pierre », devenue courante, est par exemple
employée deux fois dans la strophe étudiée précédemment, où elle construit le

système de rimes tout entier, en plus de la paronomase pleine de sens qu'elle
fournit avec le nom de « Pierrot ». La poésie de Laforgue regorge de ce type
de jeux de mots sur les proverbes, la versification permettant d'accentuer ou
de disjoindre certaines parties des syntagmes figés, avec souvent pour effet
d'en réactiver le sens.

Plus encore, la valeur du cliché tient aussi à ce qu'il détient une vérité
déposée par l'homme dans la langue. C'est du moins ce que laisserait
entendre le poème qui ouvre Limitation de Notre-Dame la Lune, « Un mot au
Soleil pour commencer », tout articulé en effet autour du « mot » Phébus,
dont l'usage proverbial, voulant que les « diseurs de Phébus » soient ceux qui
s'expriment de manière confuse, confirme le discrédit du soleil, au profit de

la lune. Le poète s'adresse ainsi au soleil :

Pour aujourd'hui, vieux beau, nous nous contenterons
De mettre sous le nez de Ta Badauderie
Le mot dont l'Homme t'a déjà marqué au front ;

Tu ne t'en étais jamais douté, je parie

- Sache qu'on va disant d'une belle phrase, os

Sonore mais très-nul comme suc médullaire,
De tout boniment creux enfin : c'est du pathos,
C'est du PHOEBUS - Ah, pas besoin de commentaires... (OC II, 71).

La dénonciation des « boniments creux » passe ici justement par le cliché
et la vérité qu'il contient. Le « mot de l'Homme », contrairement aux « belles

phrases » vides, renferme bien le « suc médullaire » - variation laforguienne
sur la « substantifique moelle » rabelaisienne - à même d'alimenter tout un
recueil lunaire.

La figure de Pierrot fournit donc pour Laforgue, de deux façons, un
vecteur vers le commun. Double du poète, il apparaît lui-même comme propre
à la multiplication, autorisant ce faisant la constitution d'une communauté

que Laforgue retravaille et dans laquelle il se projette, non sans y inviter
le lecteur. En tant que mime, il fournit sur un second plan l'incarnation
d'une pratique poétique puisant ses ressources dans tout ce que la langue
offre de commun. Ce procédé, que l'œuvre laforguienne exhibe, se donne
finalement lui aussi en partage comme un faire poétique susceptible d'être
reproduit. Laforgue pousse en effet cette logique jusqu'à se l'appliquer à lui-
même, donnant par là l'exemple de sa propre stéréotypie. En reprenant au
fil des recueils ses propres vers, en se citant comme si ce qu'il avait écrit re-

104

Versants 64:1, fascicule français, 2017; pp. 95-105.



DU LIEU COMMUN À LA COMMUNAUTÉ

levait déjà d'un cliché récupérable, il semble que le poète soit parvenu, peu
à peu, à se concevoir lui-même comme un lieu commun, réalisant ainsi son
souhait, celui d'un « inédit type » (OC I, 563).

Versants 64:1, fascicule français, 2017; pp. 95-105.

105




	Du lieu commun à la communauté : aspects d'un topos fin de siècle dans la poésie de Jules Laforgue

