Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 63 (2016)

Heft: 1: Fascicule francais. A quoi bon I'enseignement de la littérature?
Artikel: Enseigner le golt de la littérature francaise - "Recruter" les jeunes sous

son égide : réflexions sur la place de la littérature francaise dans
I'enseignement

Autor: Borso, Vittoria
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632602

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Enseigner le gout de la littérature frangaise —

« Recruter » les jeunes sous son egide.
Réflexions sur la place de la littérature frangaise
dans I'enseignement

Enseigner la littérature ce n’est pas instruire quelqu’un en lui trans-
mettant un savoir. Bien que des savoirs différents soient inhérents a la
littérature, ces savoirs ne sont pas des objets que I’on trouve dans un
récipient dont la clef est a disposition de I’enseignant. Le texte littéraire
est plutdt une pratique dont il faut connaitre la dynamique, et qui a sa
propre activité et méme sa propre langue — une langue étrangere, dit
Gilles Deleuze®. Ce n’est qu’en s’entrainant et en se familiarisant avec
le fonctionnement de cette langue que I'on découvre les riches savoirs
de la littérature. Enseigner, c’est donc pratiquer la littérature. La plus
belle expérience de lecture, c’est quand, dans l'interaction avec les
étudiants, de nouvelles pistes surgissent, parfois entrevues, mais pas
déployées dans ma propre lecture préparatoire, parfois meéme non atten-
dues, conduisant le texte vers d’autres horizons. Curiositas, ’attitude du
savant et du philosophe, et la soif de dialogue sont donc les agents qui
inspirent l’enseignement. Car, contrairement a l'acte d’instruire
quelqu’un — qui est un acte asymétrique — ’enseignement présuppose
une relation symétrique entre I’enseignant et les étudiants unis dans le
désir commun de répondre aux appels du texte. Cependant, il ne s’agit
13 que d’une seule face de la médaille. Car, pour pratiquer la littérature,
il faut connaitre ses régles, ses rythmes, etc. Au dialogue interactif de
’enseignement s’ajoute la nécessité d’instruire les étudiants. Il faut des
le début trouver un équilibre entre ’accessibilité intuitive, poussée par
le désir de lecture que ’enseignant doit inspirer dés ses premiers gestes,
et la rigueur d’'un apprentissage qui exige des étudiants un effort
d’attention.

! «Le probléme d’écrire : L'écrivain, comme dit Proust, invente dans la langue une nouvelle langue,
une langue étrangére en quelque sorte. Il met i jour de nouvelles puissances grammaticales ou
syntaxiques. Il entraine la langue hors de ses sillons coutumiers, il la fait délirer» (Gilles Deleuze,
Critique et Clinique, Paris, Minuit, 1993, p. 9).

191

Vittoria Borsd, « Enseigner le godt de la lictérature frangaise », Versants 63:1, fascicule frangais, 2016, pp. 191-206



VITTORIA BORSO

Or, si 'enseignement se dirige vers la production de savoir spécifique
a I’étude de la littérature, 'instruction embrasse les processus linguis-
tiques, rhétoriques, poétiques, les poétologies et leur ancrage historique.
Ce sont des techniques dont on ne peut pas se passer. Celles-ci mettent
en avant les processus responsables de la puissance propre au langage
littéraire : figuralité et discours (Lyotard), polyphonie (Bakthine), pouvoir
connotatif (Barthes), figures rhétoriques, processus poétiques, pour n’en
mentionner que quelques-uns. Les savoirs produits par le texte littéraire
embrassent tout un éventail de possibilités d’existence et de devenir du
monde, ou bien, des mondes, que 'on abordera grace a une démarche
multiple, associant I’analyse de textes théoriques et méme philosophiques
a des connaissances historiques et, surtout, a des lectures de textes litté-
raires qui devront se pratiquer lors de chaque séance. Ici, il faut une
premicre prise de position sur le statut du savoir littéraire. C’est le
domaine propre a ce que nous pouvons appeler la «puissance» de la
littérature et qui, justement, consiste plutot dans un mode de lecture que
dans une qualité intrinséque?. Elle se trouve dans le choix des mots, des
échos, des rythmes syntaxiques, des points de vue narratifs et des détour-
nements anti-phrastiques. Elle se trouve aussi dans les déplacements des
concepts les plus quotidiens et les plus profondément philosophiques’.
Les rimes sont de tels opérateurs: dans « L'horloge» par exemple, le
dernier poéme de «Spleen et Idéal» des Fleurs du Mal, Charles
Baudelaire vide la substantialité de I’or par I'hdrolégion, ce «dieu sinistre »
qui dit «or» ('’heure) et qui mesure 'écoulement du temps®. Cette
activité de lecture, dont la littérature nous parle elle-méme grace a son
pouvoir métalinguistique’, n’est pourtant pas exclusive. Si I’apprentissage
de ce pouvoir se réalise en suivant les processus immanents au texte litté-
raire, la technique de lecture apprise dans les études littéraires nous
habilite a «littéraliser» les champs socio-politiques qui nous entourent.

2 Cf. aussi Yves Citton, Lire, interpréter, actualiser. Pourquoi les études littéraires ?, Paris, Editions
Amsterdam, 2007, p. 25.

* Denis Hollier, Politique de la prose. Jean-Paul Sartre et I’an quarante, Paris, Gallimard, 1982, cité dans
Citton, Lire, op.cit., p. 32.

* Charles Baudelaire, « L'Horloge », Les Fleurs du Mal dans (Euvres compleétes, éd. Claude Pichois, Paris,
Gallimard, « Pléiade », 1961, p. 77.

* Cf., par ex., Thomas Klinkert, Literarische Selbstreflexion im Medium der Liebe, Freiburg im Breisgau,
Rombach, 2002 ; Andreas Kablitz, Kunst des Maglichen. Theorie der Literatur, Freiburg im Breisgau,
Rombach, 2013.

192



ENSEIGNER LE GOUT DE LA LITTERATURE FRANGAISE

Le lecteur «trouve matiére a une réflexion politique qui puisse faire
autre chose que retrouver des slogans énoncés ailleurs »°.

%k

Ces premiéres réflexions contiennent des implications méthodolo-
giques qu’il faut discuter de maniére plus explicite. Quel est le statut des
théories littéraires dans I’enseignement de la littérature frangaise ? De nos
jours, face aux contraintes économiques et aux régimes budgétaires qui
favorisent la recherche utile poursuivant un but précis, et face aux impéra-
tifs technologiques et scientifiques qui répondent aux crises politiques et
financiéres, aux défis des transformations démographiques, écologiques et
de celles qui se manifestent dans le champ des sciences de la vie, on a le
devoir de s’interroger sur la place de la littérature et de son enseignement’.
Jacques Derrida se posait cette question par rapport a la philosophie lors
de son discours d’inauguration du congres organisé par I'Unesco en
19978, Les défis qui motivent I'argumentation de Derrida et étaient déja
urgents 4 1’époque, sont devenus encore plus importants de nos jours,
mais la structure des questions est restée pertinente. Derrida cherche a
définir le lieu de la philosophie du point de vue cosmopolite en faisant
allusion au texte de Kant «Idee zu einer allgemeinen Geschichte in
weltbiirgerlicher Absicht» (1784)° dans lequel se préfigure «un certain
nombre d’institutions internationales qui n’ont vu le jour qu’en ce siecle
et pour la plupart aprés la Seconde Guerre mondiale»™. Le texte de
Derrida est I’exemple d’une lecture déconstructiviste. Il dévoile dans les
théses de Kant, les axiomes eurocentriques de I'imagination d'une Europe
unie, basée sur I'idée d’une seule origine gréco-romaine, qui « vraisem-
blablement donnera un jour des lois a toutes les autres»''. I est capable
de dégager des théses de Kant la conscience de problémes qui, des la fin
du xvIre siecle, commencent a nous inquiéter, et qui se montrent avec

¢ Citton, Lire, op.cit., p. 32.

7 En Allemagne, on a insisté sur la querelle entre «la philologie» et «les études culturelles», ce qui a
contribué i déstabiliser la « Romanistik » déja institutionnellement faible 4 cause de la concurrence
de disciplines considérées comme étant «plus utiles».

8 Jacques Derrida, Le droit a la philosophie du point de vue cosmopolite,Vendome, Editions Unesco, 1997.
° «Idée [en vue] d'une histoire universelle au point de vue cosmopolite» (ibid., p. 12).

© Jbid., p. 13.

U Thid..p. 22,

193



VITTORIA BORSO

violence dans le contexte des migrations qui sont en train de se produire
en Europe. Derrida, comme Kant i son époque, s’interroge sur la possi-
bilité concréte d’'une pensée qui puisse répondre aux défis du XX© siecle;
ainsi, Derrida préfigure notre propre actualité. Face 3 la mondialisation
croissante, se pose la question du respect et de I’extension du droit de tous
et de toutes i la philosophie. Ce droit est nécessaire, non seulement a
cause du débordement des langues «fondatrices ou originaires de la
philosophie »'2, mais aussi parce qu’il faut se libérer des phénomeénes de
dogmatisme et d’autorité.

Dans le contexte de ’enseignement de la littérature cette exigence est
d’autant plus évidente que la littérature déploie une polyphonie linguis-
tique, une pluralité épistémologique et une ouverture sur le «monde»,
que le texte littéraire réalise 4 plusieurs niveaux. Aucune théorie n’a
pourtant un droit exclusif sur la littérature. Si la sémiotique et I’hermé-
neutique ont été intégrées dans I’école de Constance!® par Hans Robert
Jauss et Wolfgang Iser, donnant lieu 4 une méthode de lecture par laquelle
I'histoire littéraire supplémente la décodification de structures immanentes
au texte!’, et que la lecture se transforme en une activité dialogique qui
implique autant ’histoire que la critique, d’autres approches théoriques
ouvrent la voie a d’autres types de lecture. La déconstruction nous permet
d’étre attentifs a I’événement de l'écriture en résistant 3 nos propres
pulsions essentialistes. La philologie, 4 savoir I'attention portée a la profon-
deur historique de la langue littéraire et — étymologiquement parlant — le
golit pour les lettres (Platon), implique, avec le travail sur la rhétorique®,
une sensibilité pour l'esthétique et pour les mouvements de I'écriture.
Ainsi le texte devient «le lieu d’une disruption de la grammaire commune
qui dirige nos énoncés et nos comportements habituels»'®. La critique
génétique!” pourrait attirer notre attention sur la matérialité de I’écriture

2 Ibid., p. 37.

3 Hans Robert Jauss, Pour une esthétique de la réception, trad. Claude Maillard, Paris, Gallimard, « TEL »,
1978, p. 12. Jauss souligne la nécessité de dépasser I’étroitesse du champ d’exploration.

14 Cf. la «Nouvelle critique» qui, selon Roland Barthes, s’intéresse 3 I'organisation immanente du
texte, par opposition a I’ceuvre (Le degré zéro de I’écriture, Paris, Seuil, 1953).

5 La rhétorique est la base de la «théorie des textes possibles» de Michel Charles (Introduction a
Pétude des textes, Paris, Seuil, « Poétique », 1995).

16 Citton, Lire, op.cit., p. 37.

7 Cf. Daniel Ferrer, Logiques du brouillon. Modeéles pour une critique génétique, Paris, Seuil, « Poétique »,
2011.

194



ENSEIGNER LE GOUT DE LA LITTERATURE FRANGAISE

dans sa tension entre I'imaginaire, la corporalité et la technique. Dans cette
tension s’articule la relation entre I’écrivain et le devenir de 1'écriture, ce
qui inscrit des effets de subjectivité dans le texte. Actuellement, «1’agen-
tialité »'® de 1’écriture peut étre poussée trés loin, si I'on accepte 'idée,
aussi extravagante qu’elle puisse paraitre, de considérer la pratique de
I’écriture comme l'actualisation discursive-matérielle d’un réseau d’agents
humains et non-humains qui peuvent figurer comme acteurs'. Cette
lecture bouleverse non seulement I'auctorialité déja minée ou la souverai-
neté du sujet de l'écriture, mais aussi la cartographie des relations
anthropocentriques qui fondent notre conscience humaniste. La littérature
serait alors la traduction, ou bien la technique qui permet la «transduc-
tion»*° d’une ontologie autre, par un mode d’existence de la fiction dont
le privilege est d’altérer radicalement ce que nous considérons comme
réel et qui ne serait qu'un des modes d’existence possibles — une pensée
importante de nos jours, ou la contrainte néolibérale nous pousse a
surévaluer le nécessaire®’.

J ¥k

On voit bien qu’aucune théorie ne posséde la clef privilégiée du
savoir littéraire. Au contraire, le pouvoir de la littérature nous oblige a

'8 Le concept d’agentialité renvoie au réalisme agentiel de la philosophe et physicienne américaine
Karen Barad (Agentieller Realismus : Uber die Bedeutung materiell-diskursiver Praktiken, Berlin, Suhrkamp,
2012). Par cette notion je souligne la performance matérielle de l'écriture dans la création des
processus qui ne représentent pas, mais ont une valeur ontologique.

¥ Cf. Bruno Latour, Nous n’avons jamais été modernes. Essai d’anthropologie symétrique, Paris, La
Découverte, 1991 ; id., Sur le culte moderne des dieux faitiches ; suivi de, Iconoclash, Paris, La Découverte,
«Les empécheurs de penser en rond», 2009. Sur la présence de Latour et du paradigme posthuma-
niste dans les études littéraires en France cf., par exemple, Yves Citton, «Beautés et vertus du
faitichisme », Revue Internationale des Livres et des Idées, 14,2009 (novembre), pp. 27-32. En Angleterre
et en Allemagne, anglicistes et germanistes ont établi plusieurs paradigmes d’études basés sur une
vision non-humaniste du rapport entre nature et culture («animal studies», «ecocriticism», « ‘Ding’-
Studien »).

2 Gilbert Simondon, L’individuation psychique et collective, Paris, Aubier, 1989, p. 95. Sur I'avantage de
la littérature et de ’art par rapport 3 la transductivité des différents modes d’existence, cf. Citton, Lire,
op. cit., pp. 275,277.

2! Dans un séminaire collectif sous la direction de Frangoise Lavocat, qui s’est déroulé a I'Université
Paris VII (2005-2006), intitulé «La théorie des mondes possibles — un outil pour I'analyse littéraire ?»
on s'est interrogé sur le statut de la pluralité du «possible » (Leibniz) dans I'enseignement de la litté-
rature. La publication des actes réunit des spécialistes comme Marie-Laure Ryan, Ruth Ronen,
Lubomir Dolezel. Cf. Frangoise Lavocat (dir.), La théorie littéraire des mondes possibles, Paris, CNRS
Editions, 2010.

195



VITTORIA BORSO

considérer les polémiques — hélas trop fréquentes — entre les différentes
«écoles de théorie littéraire» comme un phénomeéne non seulement
nocif a la discipline, mais surtout contraire au pouvoir du texte littéraire.
Pourtant, ce que je viens de proposer n’est pas un simple pluralisme
méthodologique, mais le plaidoyer pour la nécessité de configurations
théoriques qui permettent d’identifier les questions que nous devons
poser a un texte littéraire, tout en restant attentifs a ses appels. Le
développement d’autres ontologies possibles ne trouvera pas toujours sa
méthode dans PANT (Actor Network Theory, c’est-a-dire la théorie de
'acteur-réseau) de Bruno Latour®, qui, par contre, permet d’interpréter
les enjeux de certains textes qui répondent a la menace de la suprématie
technologique de la modernité, visant une ontologie dans laquelle
d’autres modes d’existence se préfigurent qui, jusqu’ici, ont été traités sur
le mode utopique ou dystopique du genre fantastique ou de la science-
fiction. L’a priori anthropocentrique de la culture occidentale pourrait
étre mis en question par une telle lecture. I serait donc possible
d’aborder ces genres, non pas comme la manifestation d’une alternative
utopique a la réalité empirique, mais avec une clef ontologique qui nous
permettrait d’imaginer la pluralité des mondes possibles comme
inhérente au réel méme?*. Cette imagination du possible dans le réel qui
nous entoure n’est pas une conquéte d’aujourd’hui se réalisant sous la
pression des transformations hybrides entre humains et objets techniques.
Elle est plutot 'expression d’une ontologie différente de ce qui entre
dans la logique de la nécessité, élaborée des le début des temps modernes
dans des ceuvres philosophiques (Spinoza, Leibniz) et littéraires**. On
pourrait réfléchir, dans le cadre d’'un ou de plusieurs séminaires, sur le
savoir d’une telle imagination tel qu’il se manifeste par exemple dans
I'exploration spatiale de Fontenelle (Entretien sur la Pluralité des Mondes,
1686), dans le vitalisme matérialiste de 'imagination de Denis Diderot,
mais aussi dans le florilége romanesque du genre au XIX® siécle avec Jules

22 Cf. Michel Callon et Michel Ferrary, «Les réseaux sociaux i l'aune de la théorie de l'acteur-
réseau », Sociologies pratiques, 13,2006, pp. 37-44.

# Citton souligne également le travail ontologique de la littérature (Lire, op. cit., pp. 28, 372).

#* Si la notion du «possible » remonte a Aristote, celle du «monde possible» surgit au XvI° siécle
(Jean-Christophe Bardout etVincent Jullien [dirs.], Les mondes possibles, Caen, Presses de I'Université,
« Cahiers de philosophie », 2006). On a relu sous cet angle des auteurs comme Rabelais, Charles
Perrault, Fontenelle, entre autres (cf. Lavocat, Théorie des mondes possibles, op. cit.).

196



ENSEIGNER LE GOUT DE LA LITTERATURE FRANGAISE

Verne® et dans les romans expérimentaux des années 80 et le cyberpunk
contemporain. Ou bien, la relation intermédiale entre texte et image
pourrait nous engager dans I'analyse de bandes dessinées, de «romans
graphiques» et du cinéma®. Les questions que les enjeux technolo-
giques, sociaux et politiques nous posent avec urgence concernant les
transformations de la conception de l'espace, ainsi que la relation de
I’étre humain 3 son environnement, les évolutions de notre rapport a la
technologie, les problémes écologiques et la connivence entre les
cultures, mais aussi entre les humains et les autres « étres», y compris les
objets et les animaux, pourraient étre envisagées avec une complexité
propre au savoir littéraire®.

Proposer un tel programme pour l'enseignement de la littérature
s’approche de ce qu'Yves Citton a défini comme «lecture actualisante »*,
capable d’éveiller en nous, a I'aide de la fiction littéraire, la conscience des
inquiétudes de notre modernité. Mon expérience dans ’enseignement
m’a toujours montré la fascination de la jeunesse pour la question de
savoir d’oll nous venons, vers ol nous nous acheminons et s’il y a d’autres
mondes possibles au-deld de la «nécessité » a laquelle la politique actuelle
nous oblige a croire.

Enseigner la littérature c’est donc enseigner que le monde n’est pas un
fait donné, mais qu’il se forme dans une relation entre les existences
humaines et non-humaines, que le pouvoir n’existe pas en soi, mais qu’il
s’exerce (Foucault) par des dynamiques de communication, que 1’éco-
nomie n’est pas uniquement le domaine des économistes, que les affects
sont autant le moteur d’actions que ne l'est le pouvoir cognitif des sujets,
que les discours ne sont pas seulement des outils de communication ou
des intermédiaires du savoir, mais qu’ils s’inscrivent aussi dans la matéria-
lité du monde jusqu’a nos corps, aux corps de tout ce qui nous entoure,

% Pour la lecture des contes comme «monde possible », cf. Aurélia Gaillard, « Que peuvent les savoirs
pour les contes et les contes pour les savoirs ?», Le conte, les savoirs, Féeries, 6, Aurélia Gaillard, Jean-
Francois Perrin (dir.), ELLUG, 2009, pp. 9-19.

% Simon Bréan, La Science-fiction en France. Théorie et histoire d’une littérature, Paris, PUPS, 2012.

7 Des romanistes ont développé la poétologie du savoir par rapport d I’espace et au mouvement
(«géopoétique », Diinne, Nitsch), la formation du savoir dans différents domaines de la vie (Ette,
Borsd), la valeur épistémologique de la fiction par rapport aux sciences (Klinkert).

% Une interprétation est actualisante si elle s’attache a exploiter les virtualités des signes par rapport
i la situation et la problématisation historique et actuelle en réfléchissant sur les différences. Citton,
Lire, op. cit., p. 305.

197



VITTORIA BORSO

et que dans le devenir de ’humanité nous en avons la responsabilité®.
Enfin, enseigner la littérature c’est poser des questions qui touchent a
toutes les sphéres de notre vie — et c’est s’interdire de trouver des réponses
trop faciles. Enseigner la littérature est une responsabilité éthique et méme
politique, comme Jacques Ranciére 1’a démontré maintes fois™.

Face aux conflits des facultés®, et lorsque les difficultés i s'imposer
comme institution préfigurent les défis et les problémes de notre temps, il
faut s’interroger sur I’essence et la destination de ’enseignement de la litté-
rature. Comme !'essence de la littérature n’est pas donnée, son exploration
peut nous amener d des résultats surprenants. Quels sont les enjeux de
notre présent ? Comme le formule Derrida pour la philosophie®, le droit
a la recherche et a 'enseignement de la littérature doit se déployer plus que
jamais dans une dimension internationale, car, en effet, les responsabilités a
prendre sont internationales. On trouve dans le texte littéraire un labora-
toire pour I'analyse de ce que pourraient signifier les mots «international »,
« transnational », « cosmopolite» ou «global», étant donné que I'idée de la
nation ou de 'espace unitaire est entrée en crise depuis longtemps.

En vue des enjeux de l'enseignement, je présenterai ici quelques
réflexions sur les domaines possibles dans lesquels la littérature francaise
et les approches théoriques élaborées par les études littéraires en France®
nous offrent des perspectives pour un enseignement qui puisse jouer un
role substantiel dans ’ensemble que forment les disciplines universitaires.

La place de la littérature francaise dans la pluralité des mondes
ou la littérature francaise comme «littérature mondiale »

Enseigner la littérature francaise ce n’est pas envisager une unique
assignation originaire liée a la langue de ’'Hexagone. En effet,’enseigne-
ment de la littérature francaise s’est élargi depuis longtemps, intégrant

# C’est la fonction éthique d’une approche selon le «réalisme agentiel» de Barad, op.cit.

¥ Jacques Ranciére, Politique de la littérature, Paris, Galilée, 2007.

3 Derrida, Le droit a la philosophie, op. cit., pp. 17, 19.

* JIbid., p. 15.

* Comme le signale Citton, la boite 4 outils conceptuelle servant i analyser la puissance de la litté-
rature autour des thémes de la vie, de la technique, de la politique et de I’économie s’est formée dans
le sillage de la philosophie d’auteurs comme Simondon, Foucault, Deleuze, Ranciére, et d’autres
(Citton, Lire, op. cit., p. 33).

198



ENSEIGNER LE GOUT DE LA LITTERATURE FRANGAISE

I'appropriation du frangais par d’autres cultures. Penser le cosmopolitisme
de la culture francgaise signifie désormais « dé-limiter» 1’assignation de la
littérature de son origine ou de sa mémoire continentale®* et déconstruire
ainsi son propre universalisme. Autrement dit, il faut essayer de « déplacer
le schéma fondamental de cette problématique en se portant au-deli de
la vieille, fatigante, usée, usante opposition entre I’eurocentrisme et 1’anti-
eurocentrisme »», Car cette dialectique est «au fond culturelle, coloniale
ou néocoloniale, de 'appropriation et de 1’aliénation »**. Comme la philo-
sophie, la littérature n’est pas liée a la langue unique ou au lieu d’un seul
peuple, «[...] elle a toujours été batarde, hybride, greffée, multilinéaire,
polyglotte et il nous faut ajuster notre pratique de I'histoire et de la philo-
sophie 3 cette réalité qui fut aussi une chance et qui reste plus que jamais
une chance »”’.

Si dans ce passage Derrida dément qu’il y ait un seul lieu pour la
philosophie et I’histoire, il est évident que la pluralité des lieux est une
qualité inhérente a la littérature, qui — en dépit des canons nationaux — est
en elle-méme «sans résidence»*®. Comme la langue n’est pas unitaire, la
mémoire n’est pas non plus unique. Elle est plutot transversale, au croise-
ment des parcours transculturels des textes. Si chaque texte est situé trés
profondément dans son environnement et bénéficie des ressources linguis-
tiques liées a son propre contexte historique et culturel (qu’il faut
connaitre), il est aussi lié aux réseaux qui se sont formés au cours des diffé-
rentes étapes de la mondialisation 2 travers les différentes migrations®. Si
d’un coté la littérature a contribué par ses institutions — le canon, les
poétiques normatives, le pouvoir des éditeurs et du marché — a une
histoire coloniale, d’un autre coté, ’écriture elle-méme a toujours incité a
une réflexion critique sur la colonisation*. En outre, le mouvement des

** Je suis le raisonnement de Derrida par rapport 3 I’assignation de la philosophie i son origine ou i
sa mémoire gréco-européenne. Il s’agit de I'axe du discours de Kant, mentionné auparavant, qui est
devenu le discours de la modernité européenne (Derrida, Le droit a la philosophie, op. cit., pp. 29-30).
¥ Ibid.,p. 31.

% Ibid., p. 32.

* Ibid., p. 33.

% Ottmar Ette, Zwischen WeltenSchreiben. Literaturen ohne festen Wohnsitz, Berlin, Kadmos, 2005.

La notion « transaréal », de plus en plus liée aux relations Sud-Sud, a été élaborée par Ottmar Ette,
Viellogische Philologie. Die Literaturen der Welt und das Beispiel einer transarealen peruanischen Literatur,
Berlin, Walter Frey, 2013.

% L'essai « Des cannibales» de Michel de Montaigne est une auto-ethnographie critique de la culture
européenne vue par les «autres», les cannibales.

199



VITTORIA BORSO

textes, la transposition de la langue et des traditions littéraires frangaises
dans d’autres continents, ont contribué au déplacement et i la décons-
truction de leurs prétentions hégémoniques. C’est pour ces raisons que
j’avais appelé un séminaire sur les Antilles qui comparait les concepts
spatio-temporels élaborés par des textes écrits dans différentes langues®
«Laboratoire Antilles». Avec la comparaison entre les Antilles hispano-
phones et francophones — un potentiel inhérent a la romanistique
allemande — il fut possible de dépasser la polarité eurocentrisme/anti-
eurocentrisme qui risque de tomber dans de nouvelles formes d’exotisme
ou de paternalisme. Avec Cahier d’un retour au pays natal (1936-1939)
d’Aimé Césaire, on a pu montrer comment ’écriture littéraire en langue
francaise permet une prise de conscience de la violence exercée a
I'encontre d’un sujet colonisé. C’est justement en utilisant la langue des
colonisateurs que ce sujet peut renverser le regard sur le pouvoir et
dévoiler ses effets épouvantables*’. La colonisation de cultures d’outre-
mer a donc donné lieu 4 des modes non-européens d’appropriation et de
transformation de la langue et de la culture frangaise qui ne rejoignent pas
le mode classique, ni ne sont de simples produits d’appropriation. La
transposition du francais dans des pays non-européens déplace plutot la
langue et la culture et les transforme par le contact avec les ressources
locales, les exposant a la violence du principe colonisateur qui consistait a
s’approprier ce qui était i 'autre®.

Cette littérature pousse la langue au-deld des séparations géopoli-
tiques, inspirant une critique de notre présent et une agentialité par
rapport a la politique**. Par les affects inscrits dans le corps de I'écriture
de Césaire, I'appel du visage de 'autre (Emmanuel Levinas) s’impose,
de méme que la violence de ceux qui y restent insensibles est mise a nu.
La puissance de cette littérature montre enfin que 1’écriture n’est pas

“ 1 s’agissait d'Aimé Césaire, Frantz Fanon, Edouard Glissant pour la littérature frangaise et de
Fernando Ortiz, José Lezama Lima pour le Cuba.

# Le travail de I'écriture expérimentale de Césaire correspond i la critique de Frantz Fanon du point
de vue anthropologique et psychanalytique (Peau noire, masques blancs [1952], Paris, Seuil, « Points»,
2001).

* Derrida, Le droit a la philosophie, op. cit., p. 32.

# C’est une thése élaborée trés tot par les théories de I'hybridation en Amérique latine qui corres-
pond plutde i la poétique de la relation qu’d la notion de métissage. La relation entre les cultures
produit, selon Edouard Glissant, la naissance de «la parole baroque inspirée de toutes paroles possi-
bles» (Edouard Glissant, Poétigue de la Relation [Poétigue III], Paris, Gallimard, 1990, p. 89). Cf. aussi
Edouard Glissant, Philosophie de la relation, Poésie en étendue, Paris, Gallimard, 2009.

200



ENSEIGNER LE GOUT DE LA LITTERATURE FRANCAISE

la représentation d'une essence fixée pour toujours, mais qu’elle est
mouvance et transformation, selon les rythmes de 'existence qui
s’actualise dans la matérialité de I’écriture. Elle est a la fois insulaire et
liée au monde, selon 'ontologie (archipélique) proposée par Edouard
Glissant dans son dernier essai poétique Tout-Monde*. C’est en
abandonnant 'universalisme et en se situant dans le particulier, ¢’est-a-
dire dans sa propre situation d’Antillais, que Glissant découvre sa propre
existence enracinée dans le «monde archipel» et peut donc concevoir
une écriture qui renouvelle la langue frangaise par les rythmes d’'une
autre ontologie.

Enseigner la littérature frangaise c’est parler d’une weltliteratur qui,
aujourd’hui, a la suite des réflexions sur la dé-limitation des prétentions
universalistes du canon européen, devrait s’entendre comme littératures
des mondes* dans le double sens de «mondes différents» qui sont
présents dans la langue littéraire francaise elle-meéme et de différents lieux
d’émergence d’une diversité due a la rencontre du frangais «classique »
avec les idiomes, traditions et histoires locaux. Pour cela, la littérature
francaise est désormais plutot la littérature des diversités que celle d’'une
seule assignation classique — une littérature qui nécessite aussi la diversité
des approches?’. Ici, le « cosmopolitisme » peut gagner un autre sens et
devenir la trace du trait d’'union entre les cités. On trouvera dans la litté-
rature frangaise non-européenne la densité d’une écriture qui nous fait
apercevoir soit le visage de 'autre en reconnaissant les marques de notre
propre violence, soit le modele d’une connivence universelle. Nous nous
trouvons donc face i un laboratoire ou nous pouvons observer les

* Les suggestions de ce texte sont nombreuses. En s’appuyant sur la critique heideggérienne de la
mctaphys1que de I’Etre, il prend position par rapport aux rhétoriques traditionnelles qui « pourraient
étre envisagées comme le splendide effort de ’Etre-racine pour se confirmer comme Etre» (Edouard
Glissant, Traité du tout-monde, Paris, Gallimard, « Poétique IV », 1997, p. 114) L'ontologie de I'«étant»
comme relation et la topologie de I'imagination produisent des figures émergeantes, des mouvements
errants tels que des rhizomes (ibid., p. 81). Sur la productivité du déplacement de la rhetonque ila
poétique pour une ontologie de tout-monde, cf. Romuald Fonkoua, « Edouard Glissant : poétique et
littérature. Essai sur un art poétique», Edouard Glissant, la pensée du détour, Littérature, 174.2, 2014,
pp. 5-17.

4 C’est I'objectif d'un manuel consacré i la Weltliteratur qui paraitra sous ma direction aux éditions
De Gruyter, au printemps 2017.

7 «Il me faut insister pour finir sur la diversité des littératures en frangais, aujourd’hui comme hier,
et sur nos maniéres nombreuses de les mettre en valeur» (Antoine Compagnon, La littérature, pour
quoi faire ? Lecon inaugurale au Collége de France [2006], Paris, Collége de France, « Legons inaugurales
du Collége de France», 188, 2013, p. 88).

201



VITTORIA BORSO

problémes qui nous concernent aujourd’hui en Europe et pour lesquels
nous avons besoin de solutions.

¥k

Enseigner la littérature, c’est, enfin, initier les étudiants a une école du
regard. Cette thése méne dans le domaine de I’esthétique ou aisthesis*® qui
conclura mes réflexions.

Le sensible dans la littérature

Le sensible est une dimension essentielle pour les étudiants qui néces-
site I'apprentissage des processus qui travaillent la langue i la limite de la
codification linguistique®. La corporalité® et la sensibilité de ceux qui
suivent les mouvements de 1’écriture interviennent dans la lecture, les
rythmes et les rimes dans les poémes font ressortir des relations inatten-
dues a I'intérieur de ce que nous reconnaissons comme réalité. Ce qui est
loin, s’approche, les contraires se touchent, des affects surgissent la oti on
ne les supposait pas. Le sujet n’est pas donné auparavant, sa position se
redéfinit par une nouvelle relation au monde®. On fait 'expérience

“® Ranciére définit I'aisthesis comme un mode d’étre sensible i la singularité de I'art. Jacques
Ranciére, Aisthesis : scénes du régime esthétique de ’art, Paris, Galilée, 2011.

“ Compagnon souligne que le projet moderne de la littérature est «le dépassement du langage
ordinaire» (Compagnon, La littérature, op. cit., p 53.). Deleuze décrit ce moment dans la suite du
passage déja cité: «Mais aussi le probléme d’écrire ne se sépare pas d’'un probléme de voir et
d’entendre, en effet, quand une autre langue se crée dans la langue, c’est le langage tout entier qui
tend vers une limite ‘asyntaxique’, ‘agrammaticale’, ou qui communique avec son propre dehors. La
limite n’est pas en dehors du langage, elle en est le dehors: elle est faite de visions et d’auditions non-
langagiéres, mais que seul le langage rend possible. [...] C’est 4 travers les mots, entre les mots, qu’on
voit et qu’on entend. [...] C’est le délire qui les invente, comme processus entrainant les mots d’un
bout 4 l'autre de 'univers. Ce sont des événements i la frontiére du langage [...] La littérature est
une santé» (Deleuze, Critique et Clinique, op. cit.,p.9.)

0 Je me référe a 'espace dynamique («espace étoilé»), décrit par Roland Barthes, p. ex., dans S/Z,
Paris, Seuil, 1970, p. 20: «le texte ‘toile’ par 'action de 'analyse textuelle ». Cf. aussi Roland Barthes,
«Ecrire, verbe intransitif?», Euvres complétes, éd. Eric Marty, Paris, Seuil, 1994, II, pp. 975-980 et
« Variations sur I’écriture », ibid., pp. 1535-1574.

! Derrida insiste sur I'importance de I'idiome dans la langue de la philosophie, qui, notamment,
s'inspire de la littérature. Il s’agit de chercher I'inhérence au corps de I'idiome, de «la mettre en ceuvre
de fagon chaque fois originale dans une multiplicité non finie d’idiomes» (Derrida, Le droit a la philo-
sophie, op. cit., p. 38.). Compagnon se réfere i la thése de Nietzsche, Bataille, Blanchot, Klossowski
selon laquelle la littérature fut une maniére de sortir de la philosophie (Compagnon, La littérature,
op. cit., p. 58).

202



ENSEIGNER LE GOUT DE LA LITTERATURE FRANGAISE

d’arréts et de vitesses inattendus. C’est la perception de la durée et — dans
les meilleurs cas — la joie de se maintenir 2 la limite de ’action, 13 ou le
mouvement s’intériorise et ou les vibrations de ce que Bergson nommait
«perception pure» peuvent étre percues’>. Li ou le sens se soustrait trop
vite 4 une reconnaissance ou une mémoire. On pourrait s’entrainer avec
les étudiants 3 chercher ces rythmes dans I’écriture de Proust. Mais le
meilleur lieu pour réaliser cette expérience est la poésie, trop souvent
crainte par les étudiants habitués a lire vite selon la succession des
actions®. L'expérience de la poésie c’est d’apprendre des rythmes difté-
rents qui nous sont inconnus dans I’économie de la communication
quotidienne ; d’apprendre qu’a la limite entre I’absence et la présence dans
I'articulation du souvenir, le moi se reconnait comme sujet du désir: un
sujet qui est capable de contester la douleur, qui est capable de 'investis-
sement de sa propre sensibilité, et qui est attentif 3 la puissance de ses
affects. On trouve ici, par exemple, le principe du sonnet pétrarquiste. Le
«moi» conteste 'absence de son objet de désir et les contraintes discur-
sives selon la loi de 'amour sublimé en affirmant son propre désir et en
se reconnaissant en lui — processus révélé par la position du «moi» dans
le sonnet. Dans un séminaire sur «La fortuna de Pétrarque » dont I’objectif
était I'étude des combinaisons et variations intertextuelles dans la sérialité
du systéme pétrarquiste, j’étais étonnée par 'intensité avec laquelle les
étudiants ont suivi les métamorphoses du systéme établi par le poete
italien: la transformation de la souffrance liée i 'absence de I'étre aimé
par exemple, qui, dans les sonnets de Louise Labé, s’articule ouvertement
et par un langage intime qui se manifeste dés le premier vers du
sonnet VIII (1556) par la rime «Je vis, je meurs; je me brule et me
noye »*; 'accusation de la loi platonique du renoncement a la sexualité.
On a pu travailler sur les rimes qui rapprochent les contraires (joye/

52 Cf. Henri Bergson, «La perception du changement de La pensée et le mouvant» [1934], cit. par
Compagnon, La littérature, op. cit., p. 54. Pour ma lecture de Bergson, cf. David Lapoujade, Puissances
du temps, Paris, Minuit, 2010.

53 Barthes distingue, en effet, entre deux régimes de lecture : le plaisir et la jouissance tu texte. Le
premier est I'effet d’une lecture «ot mon corps va suivre ses propres idées» (Roland Barthes, Le plaisir
du texte, Paris, Seuil, 1973, p. 30), méme en «sautant» des descriptions. Le second, un «plonger» dans
les rythmes du texte. C’est «celui qui met en état de perte, celui qui déconforte [...], fait vaciller les
assises historiques, culturelles, psychologiques, du lecteur, la consistance de ses gotits, de ses valeurs et
de ses souvenirs, met en crise son rapport au langage » (ibid., pp. 25-26).

3 Cf. Louise Labé, (Euvres complétes, Sonnets — Elégies — Débat de Folie et d’Amour, €d. Frangois
Rigolot, Paris, Flammarion, « GF-Flammarion», 1986, p. 125.

203



VITTORIA BORSO

larmoye — douleur/ heur/ malheur — dure/ endure), les jeux sémantiques et
sonores avec les liquides et les dentales, les ambivalences et le mal-étre
d’un «je» traversé par la temporalité. Mais on peut aussi penser a la force
de l'alexandrin, du vers classique francais, dans les tragédies de Racine, par
exemple dans Phedre, capable de configurer par la rime le contraste entre
la loi et le moi comme résistance du sujet amoureux qui doit succomber
au pouvoir de Thésée. Mais cette expérience ne se limite pas au langage
poétique qui, pourtant, enseigne la force de I'arrét comme latence d’un
événement a venir. On retrouve cette force dans les navires ancrés dans le
port de Rouen comme ils apparaissent aux yeux d’ Emma Bovary témoi-
gnant ainsi de la présence d’une stagnation qui est celle de son histoire
personnelle et de sa situation au bord de ’ennui. C’est une stagnation qui
désigne aussi le seuil ambivalent d’un passage qui pourrait amener 2 la
découverte de moments quelconques dans 'anonymat d’une vie
ordinaire (par exemple, la découverte des affects d’ Emma pour sa fille
Berthe, qui est absente dans le roman — mais ces affects exigeraient
I'abandon de soi-méme comme héroine romantique), ou bien a la mort
par suicide, a la suite de la perte de toutes les valeurs sociales. L'esthétique,
c’est I'apprentissage de la sensibilité envers 'infra-ordinaire du quotidien®
dans la superficialité apparente des choses qui nous entourent et la
sensibilité pour la latence du possible dans le réel. La sensibilité pour la
latence, essentielle de nos jours®, change notre vision, 4 savoir notre
capacité de voir autrement. En effet, ce n’est pas par hasard que la littéra-
ture développe a différentes époques différentes théories de la visualité
qui accompagnent et parfois préfigurent les théories de I'image dévelop-
pées dans les arts visuels®,

En accédant i I'expérience sensible et a I’analyse des relations du sujet
au monde, toujours particuliéres et concretes quoique liées a la commu-
nauté et faisant partie de réseaux collectifs, 'enseignement de la littérature
amene a un savoir différent qui initie A la fois 3 une éthique et d une

5 Georges Perec, L’Infra- Ordinaire, Paris, Seuil, 1989, p. 10.

% Cf. Compagnon, La littérature, op. cit., p. 31.

7 Un de mes séminaires les plus réussis a été: «Les théories de 'image dans la littérature frangaise ».
Cf.Vittoria Borso, « Zwischen bewegten Schriftzeichen und handelnden Bildern. Zur impliziten
Visualititstheorie in Diderot, Balzac und Baudelaire — Impulse zu einer prozessontologischen Theorie
des Bildes», Bilder — Texte — Bewegungen, dir. Berit Callsen et al., Wiirzburg, K&nigshausen &
Neumann, 2016, pp. 45-76.

204



ENSEIGNER LE GOUT DE LA LITTERATURE FRANGAISE

politique de la vie®. Pour toutes ces raisons, 'enseignement de la littéra-
ture est indispensable.

* %k

En partant des pratiques de I'écriture, il faudra donc élaborer avec
urgence la question de savoir «ce que peut la littérature» et non pas «ce
qu’est la littérature ». La place de la littérature frangaise dans I’enseigne-
ment n’a pas besoin d’étre défendue par des arguments qui oscillent entre
I'arrogance d’un savoir humaniste vis-a-vis du soi-disant utilitarisme des
sciences exactes et la sous-estimation de ceux qui, dans I'oubli de la
puissance de la littérature, se mettent au service des sciences «utiles». On
ne peut pas approcher le texte littéraire par des motivations extérieures
qui amorceraient le gott de la lecture. Mais il faut également souligner
que la littérature n’est ni la police des hautes valeurs morales dans une
société dominée par le profit, ni un antidote contre la dévaluation du
monde, ou bien un remede romantique contre le « mal» social. Comme
le dit Antoine Compagnon dans sa lecon inaugurale au Collége de
France®, la littérature n’a pas une place exclusive ou supérieure par
rapport aux savoirs sociaux®’. Il n’y a pas a choisir entre I’économie et la
littérature ou entre «faire de la politique ou gouter a la littérature [...]
C’est en faisant parler la lettre des textes qu’on les met au service de la
meilleure cause possible, celle d’une altérité qui enrichit notre perception
du réel (et notre capacité d’agir sur lui) »%.

La force de la littérature et des études littéraires francgaises dans les
lignes que je viens d’esquisser est, justement, de tenir ensemble les savoirs
et simultanément de les déplacer, c’est-a-dire de faire voir les choses
«autrement». L'enseignement de la littérature donne aux étudiants des

% Compagnon, La littérature, op. cit., pp. 71-73.

% Ibid., p. 31.

€ Les theses d’une exclusivité de la littérature sont une apologie qui risque de «se réduire i une
utopie conservatrice et de se condamner 3 la nostalgie d’une unité perdue» (Compagnon, La littéra-
ture, op. cit., p. 85). Un tel argument se renferme dans la défensive.

1 On pourrait entendre ainsi, par exemple, la thése proposée par Peter Frohlicher, selon laquelle la
littérature serait une sorte de méta-interrogation sur «la valeur des valeurs», ce qui pourrait, a ses
yeux, articuler un possible travail interdisciplinaire avec les économistes (Peter Frohlicher, « Littérature
et économie», Versants, 58, 2011, pp. 43-48, p. 48.)

62 Citton, Lire, op. cit., p. 31.

205



VITTORIA BORSO

compétences, entrainées par la lecture de textes littéraires, qui se trouvent
en plein cceur des transformations sociétales et anthropologiques actuelles.
A notre «époque de latence »®, cette puissance est une base formidable
pour configurer une interaction avec les autres disciplines®, par exemple,
a 'intérieur d’un possible curriculum de Master interdisciplinaire ou
comparatiste. Ce sont les études de la littérature frangaise qui auraient
justement tous les arguments pour mettre en ceuvre un enseignement
interdisciplinaire capable de répondre aux exigences de notre époque.

Vittoria BORSO
Heinrich-Heine-Universitdt Diisseldorf

 Compagnon, La littérature, op. cit., p. 31.
# Sur une possible interaction entre la littérature et les sciences, cf. Thomas Klinkert, Epistemologische
Fiktionen : zur Interferenz von Literatur und Wissenschaft seit der Aufklirung, Berlin, De Gruyter, 2010.

206



	Enseigner le goût de la littérature française - "Recruter" les jeunes sous son égide : réflexions sur la place de la littérature française dans l'enseignement

