
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 63 (2016)

Heft: 1: Fascicule français. À quoi bon l'enseignement de la littérature?

Artikel: Enseigner le goût de la littérature française - "Recruter" les jeunes sous
son égide : réflexions sur la place de la littérature française dans
l'enseignement

Autor: Borsò, Vittoria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632602

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Enseigner le goût de la littérature française -
« Recruter » les jeunes sous son égide.
Réflexions sur la place de la littérature française
dans l'enseignement

Enseigner la littérature ce n'est pas instruire quelqu'un en lui trans-

mettant un savoir. Bien que des savoirs différents soient inhérents à la

littérature, ces savoirs ne sont pas des objets que l'on trouve dans un
récipient dont la clef est à disposition de l'enseignant. Le texte littéraire
est plutôt une pratique dont il faut connaître la dynamique, et qui a sa

propre activité et même sa propre langue — une langue étrangère, dit
Gilles Deleuzeh Ce n'est qu'en s'entraînant et en se familiarisant avec

le fonctionnement de cette langue que l'on découvre les riches savoirs

de la littérature. Enseigner, c'est donc pratiquer la littérature. La plus
belle expérience de lecture, c'est quand, dans l'interaction avec les

étudiants, de nouvelles pistes surgissent, parfois entrevues, mais pas

déployées dans ma propre lecture préparatoire, parfois même non atten-
dues, conduisant le texte vers d'autres horizons. Cunosito, l'attitude du

savant et du philosophe, et la soif de dialogue sont donc les agents qui
inspirent l'enseignement. Car, contrairement à l'acte d'instruire
quelqu'un — qui est un acte asymétrique — l'enseignement présuppose

une relation symétrique entre l'enseignant et les étudiants unis dans le

désir commun de répondre aux appels du texte. Cependant, il ne s'agit
là que d'une seule face de la médaille. Car, pour pratiquer la littérature,
il faut connaître ses règles, ses rythmes, etc. Au dialogue interactif de

l'enseignement s'ajoute la nécessité d'instruire les étudiants. Il faut dès

le début trouver un équilibre entre l'accessibilité intuitive, poussée par
le désir de lecture que l'enseignant doit inspirer dès ses premiers gestes,

et la rigueur d'un apprentissage qui exige des étudiants un effort
d'attention.

* «Le problème d'écrire: L'écrivain, comme dit Proust, invente dans la langue une nouvelle langue,

une langue étrangère en quelque sorte. Il met à jour de nouvelles puissances grammaticales ou
syntaxiques. Il entraîne la langue hors de ses sillons coutumiers, il la fait délirer» (Gilles Deleuze,

Crihgwe ef C/migwe, Paris, Minuit, 1993, p. 9).

191

Vittoria Borsô, «Enseigner le goût de la littérature française », 63:1, fascicule français, 2016, pp. 191-206



VITTORIA BORSÔ

Or, si l'enseignement se dirige vers la production de savoir spécifique
à l'étude de la littérature, l'instruction embrasse les processus Unguis-
tiques, rhétoriques, poétiques, les poétologies et leur ancrage historique.
Ce sont des techniques dont on ne peut pas se passer. Celles-ci mettent
en avant les processus responsables de la puissance propre au langage
littéraire : figuralité et discours (Lyotard), polyphonie (Bakthine), pouvoir
connotatif (Barthes), figures rhétoriques, processus poétiques, pour n'en
mentionner que quelques-uns. Les savoirs produits par le texte httéraire
embrassent tout un éventail de possibilités d'existence et de devenir du
monde, ou bien, des mondes, que l'on abordera grâce à une démarche

multiple, associant l'analyse de textes théoriques et même philosophiques
à des connaissances historiques et, surtout, à des lectures de textes litté-
raires qui devront se pratiquer lors de chaque séance. Ici, il faut une
première prise de position sur le statut du savoir littéraire. C'est le
domaine propre à ce que nous pouvons appeler la «puissance» de la

littérature et qui, justement, consiste plutôt dans un mode de lecture que
dans une qualité intrinsèque^. Elle se trouve dans le choix des mots, des

échos, des rythmes syntaxiques, des points de vue narratifs et des détour-
nements anti-phrastiques. Elle se trouve aussi dans les déplacements des

concepts les plus quotidiens et les plus profondément philosophiques-'.
Les rimes sont de tels opérateurs : dans « L'horloge » par exemple, le

dernier poème de «Spleen et Idéal» des F/e«rs dw Ma/, Charles
Baudelaire vide la substantialité de l'or par l'/toro/qgion, ce « dieu sinistre »

qui dit «or» (l'heure) et qui mesure l'écoulement du temps'*. Cette
activité de lecture, dont la littérature nous parle elle-même grâce à son

pouvoir métalinguistiquC, n'est pourtant pas exclusive. Si l'apprentissage
de ce pouvoir se réalise en suivant les processus immanents au texte litté-
raire, la technique de lecture apprise dans les études littéraires nous
habilite à « littéraliser » les champs socio-politiques qui nous entourent.

* Cf. aussi Yves Citton, Lire, mferpréfer, acfna/iser. Ponrgnoi /es état/es littéraires Paris, Éditions
Amsterdam, 2007, p. 25.
* Denis Hollier, Po/itigue de /a proie. Jean-Pan/ Sarire ei Z'o« givrante, Paris, Gallimard, 1982, cité dans

Citton, Lire, op.ci*., p. 32.
* Charles Baudelaire, «L'Horloge», Les Henri dn MaZ dans Œnnres comp/éies, éd. Claude Pichois, Paris,

Gallimard, « Pléiade », 1961, p. 77.
* Cf., par ex.,Thomas Klinkert, Liierariscbe Se/bsire/Zexio« im Medium der Liebe, Freiburg im Breisgau,
Rombach, 2002 ; Andreas Kablitz, Kn«s£ des Mög/iebe«. TTieorie der Liierainr, Freiburg im Breisgau,
Rombach, 2013.

192



ENSEIGNER LE GOÛT DE LA LITTÉRATURE FRANÇAISE

Le lecteur « trouve matière à une réflexion politique qui puisse faire

autre chose que retrouver des slogans énoncés ailleurs »®.

Ces premières réflexions contiennent des implications méthodolo-
giques qu'il faut discuter de manière plus explicite. Quel est le statut des

théories littéraires dans l'enseignement de la littérature française? De nos

jours, face aux contraintes économiques et aux régimes budgétaires qui
favorisent la recherche utile poursuivant un but précis, et face aux impéra-
tifs technologiques et scientifiques qui répondent aux crises politiques et

financières, aux défis des transformations démographiques, écologiques et
de celles qui se manifestent dans le champ des sciences de la vie, on a le

devoir de s'interroger sur la place de la littérature et de son enseignement'.

Jacques Derrida se posait cette question par rapport à la philosophie lors

de son discours d'inauguration du congrès organisé par l'Unesco en
1997®. Les défis qui motivent l'argumentation de Derrida et étaient déjà

urgents à l'époque, sont devenus encore plus importants de nos jours,
mais la structure des questions est restée pertinente. Derrida cherche à

définir le lieu de la philosophie du point de vue cosmopolite en faisant

allusion au texte de Kant «Idee zu einer allgemeinen Geschichte in
weltbürgerlicher Absicht » (1784)' dans lequel se préfigure «un certain
nombre d'institutions internationales qui n'ont vu le jour qu'en ce siècle

et pour la plupart après la Seconde Guerre mondiale »'°. Le texte de

Derrida est l'exemple d'une lecture déconstructiviste. Il dévoile dans les

thèses de Kant, les axiomes eurocentriques de l'imagination d'une Europe
unie, basée sur l'idée d'une seule origine gréco-romaine, qui «vraisem-
blablement donnera un jour des lois à toutes les autres»". Il est capable
de dégager des thèses de Kant la conscience de problèmes qui, dès la fin
du XVIII" siècle, commencent à nous inquiéter, et qui se montrent avec

® Citton, Lire, op.«t., p. 32.
* En Allemagne, on a insisté sur la querelle entre « la philologie » et « les études culturelles », ce qui a

contribué à déstabiliser la «Romanistik» déjà institutionnellement faible à cause de la concurrence
de disciplines considérées comme étant «plus utiles».
® Jacques Derrida, Le droit d Zd p/itZosop/iie dwpotwf de vue cosmopo/ite,Vendôme, Éditions Unesco, 1997.
® «Idée [en vue] d'une histoire universelle au point de vue cosmopolite» (ifcid.,p. 12).

'»M., p. 13.
" Jftirf., p. 22.

193



VITTORIA BORSÔ

violence dans le contexte des migrations qui sont en train de se produire
en Europe. Derrida, comme Kant à son époque, s'interroge sur la possi-
bilité concrète d'une pensée qui puisse répondre aux défis du XX® siècle ;

ainsi, Derrida préfigure notre propre actualité. Face à la mondialisation
croissante, se pose la question du respect et de l'extension du droit de tous
et de toutes à la philosophie. Ce droit est nécessaire, non seulement à

cause du débordement des langues «fondatrices ou originaires de la

philosophie »", mais aussi parce qu'il faut se libérer des phénomènes de

dogmatisme et d'autorité.
Dans le contexte de l'enseignement de la littérature cette exigence est

d'autant plus évidente que la littérature déploie une polyphonie linguis-
tique, une pluralité épistémologique et une ouverture sur le « monde »,

que le texte littéraire réalise à plusieurs niveaux. Aucune théorie n'a

pourtant un droit exclusif sur la littérature. Si la sémiotique et l'hermé-
neutique ont été intégrées dans l'école de Constance" par Hans Robert
Jauss etWolfgang Iser, donnant lieu à une méthode de lecture par laquelle
l'histoire littéraire supplémente la décodification de structures immanentes

au texte", et que la lecture se transforme en une activité dialogique qui
implique autant l'histoire que la critique, d'autres approches théoriques
ouvrent la voie à d'autres types de lecture. La déconstruction nous permet
d'être attentifs à l'événement de l'écriture en résistant à nos propres
pulsions essentialistes. La philologie, à savoir l'attention portée à la profon-
deur historique de la langue littéraire et - étymologiquement parlant - le

goût pour les lettres (Platon), implique, avec le travail sur la rhétorique",
une sensibilité pour l'esthétique et pour les mouvements de l'écriture.
Ainsi le texte devient « le lieu d'une disruption de la grammaire commune
qui dirige nos énoncés et nos comportements habituels»". La critique
génétique" pourrait attirer notre attention sur la matérialité de l'écriture

#;</., p. 37.
^ Hans Robert Jauss, Pour «ne esftiéti^ue de /a reception, trad. Claude Maillard, Paris, Gallimard, « TEL »,

1978, p. 12. Jauss souligne la nécessité de dépasser l'étroitesse du champ d'exploration.
" Cf. la « Nouvelle critique » qui, selon Roland Barthes, s'intéresse à l'organisation immanente du

texte, par opposition à l'œuvre (Le degré zéro de /'écriture, Paris, Seuil, 1953).
" La rhétorique est la base de la «théorie des textes possibles» de Michel Charles (Introduction d

/'étude des textes, Paris, Seuil, «Poétique», 1995).
^ Citton, Lire, op.cit., p. 37.
" Cf. Daniel Ferrer, Logiques du brouillon. Modèles pour une critique ^énéfigue, Paris, Seuil, « Poétique »,

2011.

194



ENSEIGNER LE GOÛT DE LA LITTÉRATURE FRANÇAISE

dans sa tension entre l'imaginaire, la corporalité et la technique. Dans cette

tension s'articule la relation entre l'écrivain et le devenir de l'écriture, ce

qui inscrit des effets de subjectivité dans le texte. Actuellement, «l'agen-
tialité»'® de l'écriture peut être poussée très loin, si l'on accepte l'idée,
aussi extravagante qu'elle puisse paraître, de considérer la pratique de

l'écriture comme l'actualisation discursive-matérielle d'un réseau d'agents
humains et non-humains qui peuvent figurer comme acteurs". Cette
lecture bouleverse non seulement l'auctorialité déjà minée ou la souverai-
neté du sujet de l'écriture, mais aussi la cartographie des relations

anthropocentriques qui fondent notre conscience humaniste. La littérature
serait alors la traduction, ou bien la technique qui permet la « transduc-
tion»^ d'une ontologie autre, par un mode d'existence de la fiction dont
le privilège est d'altérer radicalement ce que nous considérons comme
réel et qui ne serait qu'un des modes d'existence possibles - une pensée

importante de nos jours, où la contrainte néolibérale nous pousse à

surévaluer le nécessaire^'.

On voit bien qu'aucune théorie ne possède la clef privilégiée du

savoir littéraire. Au contraire, le pouvoir de la littérature nous oblige à

Le concept d'agentialité renvoie au réalisme agentiel de la philosophe et physicienne américaine
Karen Barad (Agenfie/Zer Roi/ismus : Über die Bedenfwng mtiteneZZ-diskMrsiver Prufehfeen, Berlin, Suhrkamp,
2012). Par cette notion je souligne la performance matérielle de l'écriture dans la création des

processus qui ne représentent pas, mais ont une valeur ontologique.
Cf. Bruno Latour, Noms «'awns jamais été modernes. Essai d'anffcropo/qgie symétei^we, Paris, La

Découverte, 1991 ; id., Sur Ze cwZte moderne des dieux/aihc/fes ; swiVi de, /eonoeZasZî, Paris, La Découverte,
«Les empêcheurs de penser en rond», 2009. Sur la présence de Latour et du paradigme posthuma-
niste dans les études littéraires en France cf., par exemple, Yves Citton, «Beautés et vertus du
faitichisme », Reime Internationale des Livres et des Idées, 14,2009 (novembre), pp. 27-32. En Angleterre
et en Allemagne, anglicistes et germanistes ont établi plusieurs paradigmes d'études basés sur une
vision non-humaniste du rapport entre nature et culture («animal studies», «ecoeritieism», «'Dmg'-
5t«dien»).
^ Gilbert Simondon, L'individiiafion psye/ii^ne et coZZeefive, Paris, Aubier, 1989, p. 95. Sur l'avantage de

la littérature et de l'art par rapport à la transductivité des différents modes d'existence, cf. Citton, Lire,

op. cit., pp. 275,277.
Dans un séminaire collectif sous la direction de Françoise Lavocat, qui s'est déroulé à l'Université

ParisVII (2005-2006), intitulé «La théorie des mondes possibles - un outil pour l'analyse littéraire »

on s'est interrogé sur le statut de la pluralité du « possible » (Leibniz) dans l'enseignement de la litté-
rature. La publication des actes réunit des spécialistes comme Marie-Laure Ryan, Ruth Ronen,
Lubomir Dolezel. Cf. Françoise Lavocat (dir.), Ld f/iéon'e Ziteéruire des mondes possi'Zdes, Paris, CNRS
Éditions, 2010.

195



VITTORIA BORSÔ

considérer les polémiques - hélas trop fréquentes - entre les différentes
«écoles de théorie littéraire» comme un phénomène non seulement
nocif à la discipline, mais surtout contraire au pouvoir du texte littéraire.
Pourtant, ce que je viens de proposer n'est pas un simple pluralisme
méthodologique, mais le plaidoyer pour la nécessité de configurations
théoriques qui permettent d'identifier les questions que nous devons

poser à un texte littéraire, tout en restant attentifs à ses appels. Le
développement d'autres ontologies possibles ne trouvera pas toujours sa

méthode dans l'ANT (Artor Nefuwfe T/jeory, c'est-à-dire la théorie de

l'acteur-réseau) de Bruno Latour^, qui, par contre, permet d'interpréter
les enjeux de certains textes qui répondent à la menace de la suprématie
technologique de la modernité, visant une ontologie dans laquelle
d'autres modes d'existence se préfigurent qui, jusqu'ici, ont été traités sur
le mode utopique ou dystopique du genre fantastique ou de la science-
fiction. L'a prion anthropocentrique de la culture occidentale pourrait
être mis en question par une telle lecture. Il serait donc possible
d'aborder ces genres, non pas comme la manifestation d'une alternative

utopique à la réalité empirique, mais avec une clef ontologique qui nous

permettrait d'imaginer la pluralité des mondes possibles comme
inhérente au réel même^. Cette imagination du possible dans le réel qui
nous entoure n'est pas une conquête d'aujourd'hui se réalisant sous la

pression des transformations hybrides entre humains et objets techniques.
Elle est plutôt l'expression d'une ontologie différente de ce qui entre
dans la logique de la nécessité, élaborée dès le début des temps modernes
dans des œuvres philosophiques (Spinoza, Leibniz) et littéraires^. On
pourrait réfléchir, dans le cadre d'un ou de plusieurs séminaires, sur le

savoir d'une telle imagination tel qu'il se manifeste par exemple dans

l'exploration spatiale de Fontenelle (Enirefie« snr la P/nra/ifé des Mondes,

1686), dans le vitalisme matérialiste de l'imagination de Denis Diderot,
mais aussi dans le florilège romanesque du genre au xix^ siècle avec Jules

^ Cf. Michel Callon et Michel Ferrary, «Les réseaux sociaux à l'aune de la théorie de l'acteur-
réseau », Sociologies pratiques, 13,2006, pp. 37-44.
^ Citton souligne également le travail ontologique de la littérature (Lire, op. rit., pp. 28,372).
^ Si la notion du « possible » remonte à Aristote, celle du « monde possible » surgit au XVI* siècle

(Jean-Christophe Bardout etVincent Jullien [dirs.], Les mondes possibles, Caen, Presses de l'Université,
« Cahiers de philosophie », 2006). On a relu sous cet angle des auteurs comme Rabelais, Charles
Perrault, Fontenelle, entre autres (cf. Lavocat, Théorie des mondes possibles, op. cit.).

196



ENSEIGNER LE GOÛT DE LA LITTÉRATURE FRANÇAISE

Verne^ et dans les romans expérimentaux des années 80 et le cyèerpwwfe

contemporain. Ou bien, la relation intermédiale entre texte et image

pourrait nous engager dans l'analyse de bandes dessinées, de « romans

graphiques» et du cinéma^. Les questions que les enjeux technolo-
giques, sociaux et politiques nous posent avec urgence concernant les

transformations de la conception de l'espace, ainsi que la relation de

l'être humain à son environnement, les évolutions de notre rapport à la

technologie, les problèmes écologiques et la connivence entre les

cultures, mais aussi entre les humains et les autres «êtres»,y compris les

objets et les animaux, pourraient être envisagées avec une complexité

propre au savoir littéraire-^.

Proposer un tel programme pour l'enseignement de la littérature

s'approche de ce qu'Yves Citton a défini comme «lecture actualisante»^,

capable d'éveiller en nous, à l'aide de la fiction littéraire, la conscience des

inquiétudes de notre modernité. Mon expérience dans l'enseignement
m'a toujours montré la fascination de la jeunesse pour la question de

savoir d'où nous venons, vers où nous nous acheminons et s'il y a d'autres

mondes possibles au-delà de la « nécessité » à laquelle la politique actuelle

nous oblige à croire.

Enseigner la littérature c'est donc enseigner que le monde n'est pas un
fait donné, mais qu'il se forme dans une relation entre les existences

humaines et non-humaines, que le pouvoir n'existe pas en soi, mais qu'il
s'exerce (Foucault) par des dynamiques de communication, que l'éco-
nomie n'est pas uniquement le domaine des économistes, que les affects

sont autant le moteur d'actions que ne l'est le pouvoir cognitif des sujets,

que les discours ne sont pas seulement des outils de communication ou
des intermédiaires du savoir, mais qu'ils s'inscrivent aussi dans la matéria-
lité du monde jusqu'à nos corps, aux corps de tout ce qui nous entoure,

^ Pour la lecture des contes comme « monde possible », cf. Aurélia Gaillard, « Que peuvent les savoirs

pour les contes et les contes pour les savoirs?», Le conte, /es smws, Féeries, 6, Aurélia Gaillard,Jean-
François Perrin (dir.), ELLUG, 2009, pp. 9-19.

Simon Bréan, Ld Science-^crion en France. TTiéorie et /ristoire d'wne littérature, Paris, PUPS, 2012.
^ Des romanistes ont développé la poétologie du savoir par rapport à l'espace et au mouvement
(« géopoétique », Dünne, Nitsch), la formation du savoir dans différents domaines de la vie (Ette,
Borsô), la valeur épistémologique de la fiction par rapport aux sciences (Klinkert).

Une interprétation est actualisante si elle s'attache à exploiter les virtualités des signes par rapport
à la situation et la problématisation historique et actuelle en réfléchissant sur les différences. Citton,
Lire, op. cri., p. 305.

197



VITTORIA BORSÔ

et que dans le devenir de l'humanité nous en avons la responsabilité^.
Enfin, enseigner la littérature c'est poser des questions qui touchent à

toutes les sphères de notre vie - et c'est s'interdire de trouver des réponses

trop faciles. Enseigner la littérature est une responsabilité éthique et même

politique, comme Jacques Rancière l'a démontré maintes fois^°.

Face aux conflits des facultés^, et lorsque les difficultés à s'imposer
comme institution préfigurent les défis et les problèmes de notre temps, il
faut s'interroger sur l'essence et la destination de l'enseignement de la litté-
rature. Comme l'essence de la littérature n'est pas donnée, son exploration
peut nous amener à des résultats surprenants. Quels sont les enjeux de

notre présent Comme le formule Derrida pour la philosophie^, le droit
à la recherche et à l'enseignement de la littérature doit se déployer plus que
jamais dans une dimension internationale, car, en effet, les responsabilités à

prendre sont internationales. On trouve dans le texte littéraire un labora-
toire pour l'analyse de ce que pourraient signifier les mots « international »,

«transnational», «cosmopolite» ou «global», étant donné que l'idée de la

nation ou de l'espace unitaire est entrée en crise depuis longtemps.
En vue des enjeux de l'enseignement, je présenterai ici quelques

réflexions sur les domaines possibles dans lesquels la littérature française
et les approches théoriques élaborées par les études littéraires en France^
nous offrent des perspectives pour un enseignement qui puisse jouer un
rôle substantiel dans l'ensemble que forment les disciplines universitaires.

La place de la littérature française dans la pluralité des mondes
ou la littérature française comme « littérature mondiale »

Enseigner la littérature française ce n'est pas envisager une unique
assignation originaire liée à la langue de l'Hexagone. En effet, l'enseigne-
ment de la littérature française s'est élargi depuis longtemps, intégrant

® C'est la fonction éthique d'une approche selon le «réalisme agentiel» de Barad, op.cit.
Jacques Rancière, Po/ifigwe de /«a Ziftératare, Paris, Galilée, 2007.
Derrida, Le droif d /<z p/n/osop/îie, op. rif., pp. 17,19.

^ ifcid., p. 15.

Comme le signale Citton, la boîte à outils conceptuelle servant à analyser la puissance de la litté-
rature autour des thèmes de la vie, de la technique, de la politique et de l'économie s'est formée dans

le sillage de la philosophie d'auteurs comme Simondon, Foucault, Deleuze, Rancière, et d'autres

(Citton, Lire, op. cit., p. 33).

198



ENSEIGNER LE GOÛT DE LA LITTÉRATURE FRANÇAISE

l'appropriation du français par d'autres cultures. Penser le cosmopolitisme
de la culture française signifie désormais «dé-limiter» l'assignation de la

littérature de son origine ou de sa mémoire continentale^ et déconstruire
ainsi son propre universalisme. Autrement dit, il faut essayer de « déplacer
le schéma fondamental de cette problématique en se portant au-delà de

la vieille, fatigante, usée, usante opposition entre l'eurocentrisme et l'anti-
eurocentrisme »". Car cette dialectique est « au fond culturelle, coloniale

ou néocoloniale, de l'appropriation et de l'aliénation Comme la philo-
sophie, la littérature n'est pas fiée à la langue unique ou au lieu d'un seul

peuple, « [...] elle a toujours été bâtarde, hybride, greffée, multilinéaire,
polyglotte et il nous faut ajuster notre pratique de l'histoire et de la philo-
sophie à cette réalité qui fut aussi une chance et qui reste plus que jamais
une chance »".

Si dans ce passage Derrida dément qu'il y ait un seul lieu pour la

philosophie et l'histoire, il est évident que la pluralité des lieux est une
qualité inhérente à la littérature, qui — en dépit des canons nationaux — est

en elle-même «sans résidence»^. Comme la langue n'est pas unitaire, la

mémoire n'est pas non plus unique. Elle est plutôt transversale, au croise-

ment des parcours transculturels des textes. Si chaque texte est situé très

profondément dans son environnement et bénéficie des ressources Unguis-
tiques fiées à son propre contexte historique et culturel (qu'il faut
connaître), il est aussi fié aux réseaux qui se sont formés au cours des diffé-
rentes étapes de la mondialisation à travers les différentes migrations-". Si

d'un côté la littérature a contribué par ses institutions — le canon, les

poétiques normatives, le pouvoir des éditeurs et du marché — à une
histoire coloniale, d'un autre côté, l'écriture elle-même a toujours incité à

une réflexion critique sur la colonisation^. En outre, le mouvement des

^ Je suis le raisonnement de Derrida par rapport à l'assignation de la philosophie à son origine ou à

sa mémoire gréco-européenne. Il s'agit de l'axe du discours de Kant, mentionné auparavant, qui est
devenu le discours de la modernité européenne (Derrida, Le cfroiY d /a p/n/osop/n'e, op. cit., pp. 29-30).
» Aid., p. 31.
» Aid., p. 32.
" Aid., p. 33.

Ottmar Ette, Zudidien H-te/îenSdireiben. Literaturen o/ine/esten Wb/msifz, Berlin, Kadmos, 2005.
^ La notion « transaréal », de plus en plus liée aux relations Sud-Sud, a été élaborée par Ottmar Ette,
Fte/Zogisc/te P/ti/o/qgie. Die Literaturen der We/t und d&s Betspie/ einer transorea/en percranisc/ien Literatur,
Berlin,Walter Frey, 2013.

L'essai «Des cannibales» de Michel de Montaigne est une auto-ethnographie critique de la culture
européenne vue par les « autres », les cannibales.

199



VITTORIA BORSÔ

textes, la transposition de la langue et des traditions littéraires françaises
dans d'autres continents, ont contribué au déplacement et à la décons-
truction de leurs prétentions hégémoniques. C'est pour ces raisons que
j'avais appelé un séminaire sur les Antilles qui comparait les concepts
spatio-temporels élaborés par des textes écrits dans différentes langues'"
«Laboratoire Antilles». Avec la comparaison entre les Antilles hispano-
phones et francophones — un potentiel inhérent à la romanistique
allemande — il fut possible de dépasser la polarité eurocentrisme/anti-
eurocentrisme qui risque de tomber dans de nouvelles formes d'exotisme

ou de paternalisme. Avec Gz/zzer d'un refont zzw pnys rnzfzzl (1936-1939)
d'Aimé Césaire, on a pu montrer comment l'écriture littéraire en langue
française permet une prise de conscience de la violence exercée à

l'encontre d'un sujet colonisé. C'est justement en utilisant la langue des

colonisateurs que ce sujet peut renverser le regard sur le pouvoir et
dévoiler ses effets épouvantables"*-. La colonisation de cultures d'outre-
mer a donc donné lieu à des modes non-européens d'appropriation et de

transformation de la langue et de la culture française qui ne rejoignent pas
le mode classique, ni ne sont de simples produits d'appropriation. La

transposition du français dans des pays non-européens déplace plutôt la

langue et la culture et les transforme par le contact avec les ressources
locales, les exposant à la violence du principe colonisateur qui consistait à

s'approprier ce qui était à l'autre"".
Cette littérature pousse la langue au-delà des séparations géopoli-

tiques, inspirant une critique de notre présent et une agentialité par
rapport à la politique"*"*. Par les affects inscrits dans le corps de l'écriture
de Césaire, l'appel du visage de l'autre (Emmanuel Levinas) s'impose,
de même que la violence de ceux qui y restent insensibles est mise à nu.
La puissance de cette littérature montre enfin que l'écriture n'est pas

** Il s'agissait d'Aimé Césaire, Frantz Fanon, Edouard Glissant pour la littérature française et de

Fernando Ortiz,José Lezama Lima pour le Cuba.
^ Le travail de l'écriture expérimentale de Césaire correspond à la critique de Frantz Fanon du point
de vue anthropologique et psychanalytique (Pedn noire, magnes ttanes [1952], Paris, Seuil, «Points»,
2001).
** Derrida, Le droit d /a pta'/osop/îie, op. cit., p. 32.
** C'est une thèse élaborée très tôt par les théories de l'hybridation en Amérique latine qui corres-
pond plutôt à la poétique de la relation qu'à la notion de métissage. La relation entre les cultures
produit, selon Edouard Glissant, la naissance de « la parole baroque inspirée de toutes paroles possi-
bles» (Edouard Glissant, Poétique de ta Retaho« [Poétique ill/, Paris, Gallimard, 1990, p. 89). Cf. aussi

Edouard Glissant, P/ii/osop/iie de ta retation, Poésie en étendue, Paris, Gallimard, 2009.

200



ENSEIGNER LE GOÛT DE LA LITTÉRATURE FRANÇAISE

la représentation d'une essence fixée pour toujours, mais qu'elle est

mouvance et transformation, selon les rythmes de l'existence qui
s'actualise dans la matérialité de l'écriture. Elle est à la fois insulaire et
liée au monde, selon l'ontologie (archipélique) proposée par Edouard
Glissant dans son dernier essai poétique Tout-Monde^. C'est en
abandonnant l'universalisme et en se situant dans le particulier, c'est-à-
dire dans sa propre situation d'Antillais, que Glissant découvre sa propre
existence enracinée dans le « monde archipel » et peut donc concevoir
une écriture qui renouvelle la langue française par les rythmes d'une
autre ontologie.

Enseigner la littérature française c'est parler d'une we/f/heratur qui,
aujourd'hui, à la suite des réflexions sur la dé-hmitation des prétentions
universalstes du canon européen, devrait s'entendre comme littératures
des mondes'"' dans le double sens de «mondes différents» qui sont
présents dans la langue littéraire française elle-même et de différents heux

d'émergence d'une diversité due à la rencontre du français «classique»

avec les idiomes, traditions et histoires locaux. Pour cela, la littérature
française est désormais plutôt la littérature des diversités que celle d'une
seule assignation classique - une littérature qui nécessite aussi la diversité
des approches'". Ici, le « cosmopolitisme » peut gagner un autre sens et
devenir la trace du trait d'union entre les cités. On trouvera dans la litté-
rature française non-européenne la densité d'une écriture qui nous fait
apercevoir soit le visage de l'autre en reconnaissant les marques de notre

propre violence, soit le modèle d'une connivence universelle. Nous nous

trouvons donc face à un laboratoire où nous pouvons observer les

** Les suggestions de ce texte sont nombreuses. En s'appuyant sur la critique heideggérienne de la

métaphysique de l'Être, il prend position par rapport aux rhétoriques traditionnelles qui « pourraient
être envisagées comme le splendide effort de l'Être-racine pour se confirmer comme Être » (Édouard
Glissant, Traité du tout-monde, Paris, Gallimard, «Poétique IV», 1997, p. 114) L'ontologie de 1'«étant»

comme relation et la topologie de l'imagination produisent des figures émergeantes, des mouvements
errants tels que des rhizomes (ifrid., p. 81). Sur la productivité du déplacement de la rhétorique à la

poétique pour une ontologie de tout-monde, cf. Romuald Fonkoua, « Édouard Glissant : poétique et
littérature. Essai sur un art poétique», Édotrard G/iss<w(, /ta pensée du détour, Littéraire, 174.2, 2014,

pp. 5-17.
^ C'est l'objectif d'un manuel consacré à la fPe/i/tterair qui paraîtra sous ma direction aux éditions
De Gruyter, au printemps 2017.
^ «Il me faut insister pour finir sur la diversité des littératures en français, aujourd'hui comme hier,
et sur nos manières nombreuses de les mettre en valeur» (Antoine Compagnon, Ld Zittéraire, pour
^MOi^âire Leçon inangMraZe an CoZZège de France /2006/, Paris, Collège de France, «Leçons inaugurales
du Collège de France», 188,2013,p. 88).

201



VITTORIA BORSÔ

problèmes qui nous concernent aujourd'hui en Europe et pour lesquels

nous avons besoin de solutions.

Enseigner la littérature, c'est, enfin, initier les étudiants à une école du

regard. Cette thèse mène dans le domaine de l'esthétique ou afii/îesis''® qui
conclura mes réflexions.

Le sensible dans la littérature

Le sensible est une dimension essentielle pour les étudiants qui néces-

site l'apprentissage des processus qui travaillent la langue à la limite de la

codification linguistique'". La corporalité"° et la sensibilité de ceux qui
suivent les mouvements de l'écriture interviennent dans la lecture, les

rythmes et les rimes dans les poèmes font ressortir des relations inatten-
dues à l'intérieur de ce que nous reconnaissons comme réalité. Ce qui est

loin, s'approche, les contraires se touchent, des affects surgissent là où on
ne les supposait pas. Le sujet n'est pas donné auparavant, sa position se

redéfinit par une nouvelle relation au monde". On fait l'expérience

Rancière définit l'dist/iesis comme un mode d'être sensible à la singularité de l'art. Jacques
Rancière, /list/iesis : scènes du régime est/iétigwe de /'art, Paris, Galilée, 2011.
^ Compagnon souligne que le projet moderne de la littérature est «le dépassement du langage
ordinaire» (Compagnon, Ld littérature, op. cit., p 53.). Deleuze décrit ce moment dans la suite du

passage déjà cité: «Mais aussi le problème d'écrire ne se sépare pas d'un problème de voir et
d'entendre, en effet, quand une autre langue se crée dans la langue, c'est le langage tout entier qui
tend vers une limite 'asyntaxique','agrammaticale', ou qui communique avec son propre dehors. La

limite n'est pas en dehors du langage, elle en est le dehors : elle est faite de visions et d'auditions non-
langagières, mais que seul le langage rend possible. [...] C'est à travers les mots, entre les mots, qu'on
voit et qu'on entend. [...] C'est le délire qui les invente, comme processus entraînant les mots d'un
bout à l'autre de l'univers. Ce sont des événements à la frontière du langage [...] La littérature est

une santé» (Deleuze, Critique et Clinique, op. cit.,p. 9.)
Je me réfère à l'espace dynamique («espace étoilé»), décrit par Roland Barthes, p. ex., dans S/Z,

Paris, Seuil, 1970, p. 20 : «le texte 'étoile' par l'action de l'analyse textuelle ». Cf. aussi Roland Barthes,
«Écrire, verbe intransitif?», Œuvres complètes, éd. Éric Marty, Paris, Seuil, 1994, II, pp. 975-980 et
«Variations sur l'écriture», ibid., pp. 1535-1574.
** Derrida insiste sur l'importance de l'idiome dans la langue de la philosophie, qui, notamment,
s'inspire de la littérature. Il s'agit de chercher l'inhérence au corps de l'idiome, de «la mettre en œuvre
de façon chaque fois originale dans une multiplicité non finie d'idiomes » (Derrida, Le droit d /a p/ziZo-

sop/ii'e, op. cit., p. 38.). Compagnon se réfère à la thèse de Nietzsche, Bataille, Blanchot, Klossowski
selon laquelle la littérature fut une manière de sortir de la philosophie (Compagnon, Ld littérature,

op. cit., p. 58).

202



ENSEIGNER LE GOÛT DE LA LITTÉRATURE FRANÇAISE

d'arrêts et de vitesses inattendus. C'est la perception de la durée et - dans

les meilleurs cas — la joie de se maintenir à la limite de l'action, là où le

mouvement s'intériorise et où les vibrations de ce que Bergson nommait

«perception pure» peuvent être perçues". Là où le sens se soustrait trop
vite à une reconnaissance ou une mémoire. On pourrait s'entraîner avec

les étudiants à chercher ces rythmes dans l'écriture de Proust. Mais le

meilleur lieu pour réaliser cette expérience est la poésie, trop souvent
crainte par les étudiants habitués à lire vite selon la succession des

actions". L'expérience de la poésie c'est d'apprendre des rythmes diffé-
rents qui nous sont inconnus dans l'économie de la communication
quotidienne ; d'apprendre qu'à la limite entre l'absence et la présence dans

l'articulation du souvenir, le moi se reconnaît comme sujet du désir: un
sujet qui est capable de contester la douleur, qui est capable de l'investis-
sement de sa propre sensibilité, et qui est attentif à la puissance de ses

affects. On trouve ici, par exemple, le principe du sonnet pétrarquiste. Le

«moi» conteste l'absence de son objet de désir et les contraintes diseur-
sives selon la loi de l'amour sublimé en affirmant son propre désir et en

se reconnaissant en lui - processus révélé par la position du « moi » dans

le sonnet. Dans un séminaire sur « La/ortwwa de Pétrarque » dont l'objectif
était l'étude des combinaisons et variations intertextuelles dans la sérialité

du système pétrarquiste, j'étais étonnée par l'intensité avec laquelle les

étudiants ont suivi les métamorphoses du système établi par le poète
italien : la transformation de la souffrance liée à l'absence de l'être aimé

par exemple, qui, dans les sonnets de Louise Labé, s'articule ouvertement
et par un langage intime qui se manifeste dès le premier vers du

sonnet VIII (1556) par la rime «Je vis, je meurs; je me brûle et me

noye »" ; l'accusation de la loi platonique du renoncement à la sexualité.

On a pu travailler sur les rimes qui rapprochent les contraires (/'oye/

** Cf. Henri Bergson, «La perception du changement de Ltf pensée e£ le mowvunf» [1934], cit. par
Compagnon, Ld littéraire, op. ci*., p. 54. Pour ma lecture de Bergson, cf. David Lapoujade, Puissances

du femps, Paris, Minuit, 2010.
" Barthes distingue, en effet, entre deux régimes de lecture : le plaisir et la jouissance tu texte. Le

premier est l'effet d'une lecture « où mon corps va suivre ses propres idées » (Roland Barthes, Le plaisir
dn texte, Paris, Seuil, 1973,p. 30), même en «sautant» des descriptions. Le second, un «plonger» dans

les rythmes du texte. C'est «celui qui met en état de perte, celui qui déconforte [...], fait vaciller les

assises historiques, culturelles, psychologiques, du lecteur, la consistance de ses goûts, de ses valeurs et
de ses souvenirs, met en crise son rapport au langage » (ifrid., pp. 25-26).
** Cf. Louise Labé, Œwwes complètes, Sonne£s - Élégies - Délraf de Folie e£ dVlmowr, éd. François
Pugolot, Paris, Flammarion, « GF-Flammarion», 1986, p. 125.

203



VITTORIA BORSÔ

larmoyé — dou/ewr/ Ziewr/ mallear — dwre/ endure), les jeux sémantiques et

sonores avec les liquides et les dentales, les ambivalences et le mal-être
d'un «je » traversé par la temporalité. Mais on peut aussi penser à la force
de l'alexandrin, du vers classique français, dans les tragédies de Racine, par
exemple dans P/ièdre, capable de configurer par la rime le contraste entre
la loi et le moi comme résistance du sujet amoureux qui doit succomber

au pouvoir de Thésée. Mais cette expérience ne se limite pas au langage

poétique qui, pourtant, enseigne la force de l'arrêt comme latence d'un
événement à venir. On retrouve cette force dans les navires ancrés dans le

port de Rouen comme ils apparaissent aux yeux d'Emma Bovary témoi-
gnant ainsi de la présence d'une stagnation qui est celle de son histoire
personnelle et de sa situation au bord de l'ennui. C'est une stagnation qui
désigne aussi le seuil ambivalent d'un passage qui pourrait amener à la

découverte de moments quelconques dans l'anonymat d'une vie
ordinaire (par exemple, la découverte des affects d'Emma pour sa fille
Berthe, qui est absente dans le roman — mais ces affects exigeraient
l'abandon de soi-même comme héroïne romantique), ou bien à la mort
par suicide, à la suite de la perte de toutes les valeurs sociales. L'esthétique,
c'est l'apprentissage de la sensibilité envers l'infra-ordinaire du quotidien"
dans la superficialité apparente des choses qui nous entourent et la

sensibilité pour la latence du possible dans le réel. La sensibilité pour la

latence, essentielle de nos jours'®, change notre vision, à savoir notre
capacité de voir autrement. En effet, ce n'est pas par hasard que la littéra-
ture développe à différentes époques différentes théories de la visualité

qui accompagnent et parfois préfigurent les théories de l'image dévelop-
pées dans les arts visuels".

En accédant à l'expérience sensible et à l'analyse des relations du sujet
au monde, toujours particulières et concrètes quoique liées à la commu-
nauté et faisant partie de réseaux collectifs, l'enseignement de la littérature
amène à un savoir différent qui initie à la fois à une éthique et à une

® Georges Perec, L7rç/"ra-Ordinaire, Paris, Seuil, 1989, p. 10.
^ Cf. Compagnon, Ld /itterafwre, op. «Y., p. 31.
" Un de mes séminaires les plus réussis a été: «Les théories de l'image dans la littérature française».
Cf.Vittoria Borsô, «Zwischen bewegten Schriftzeichen und handelnden Bildern. Zur impliziten
Visualitätstheorie in Diderot, Balzac und Baudelaire — Impulse zu einer prozessontologischen Theorie
des Bildes», Bi/der — Texte — Betoegwnge«, dir. Berit Callsen et <aZ., Würzburg, Königshausen &
Neumann, 2016, pp. 45-76.

204



ENSEIGNER LE GOÛT DE LA LITTÉRATURE FRANÇAISE

politique de la vie'®. Pour toutes ces raisons, l'enseignement de la littéra-
ture est indispensable.

En partant des pratiques de l'écriture, il faudra donc élaborer avec

urgence la question de savoir « ce que peut la littérature » et non pas « ce

qu'est la littérature La place de la littérature française dans l'enseigne-
ment n'a pas besoin d'être défendue par des arguments qui oscillent entre

l'arrogance d'un savoir humaniste vis-à-vis du soi-disant utilitarisme des

sciences exactes et la sous-estimation de ceux qui, dans l'oubli de la

puissance de la littérature, se mettent au service des sciences «utiles». On
ne peut pas approcher le texte littéraire par des motivations extérieures

qui amorceraient le goût de la lecture. Mais il faut également souligner

que la littérature n'est ni la police des hautes valeurs morales dans une
société dominée par le profit, ni un antidote contre la dévaluation du

monde, ou bien un remède romantique contre le « mal » social. Comme
le dit Antoine Compagnon dans sa leçon inaugurale au Collège de

France'®, la littérature n'a pas une place exclusive ou supérieure par
rapport aux savoirs sociaux". Il n'y a pas à choisir entre l'économie et la

littérature ou entre «faire de la politique ou goûter à la littérature [...]
C'est en _/nünnt parler /a lettre des textes qu'on les met au service de la

meilleure cause possible, celle d'une altérité qui enrichit notre perception
du réel (et notre capacité d'agir sur lui) »®L

La force de la littérature et des études littéraires françaises dans les

lignes que je viens d'esquisser est, justement, de tenir ensemble les savoirs

et simultanément de les déplacer, c'est-à-dire de faire voir les choses

«autrement». L'enseignement de la littérature donne aux étudiants des

Compagnon, La /iftératare, op. «f., pp. 71-73.
^ TfciL, p. 31.

Les thèses d'une exclusivité de la littérature sont une apologie qui risque de «se réduire à une
utopie conservatrice et de se condamner à la nostalgie d'une unité perdue » (Compagnon, Lu littéra-

tare, op. cif., p. 85). Un tel argument se renferme dans la défensive.
" On pourrait entendre ainsi, par exemple, la thèse proposée par Peter Fröhlicher, selon laquelle la

littérature serait une sorte de méta-interrogation sur «la valeur des valeurs», ce qui pourrait, à ses

yeux, articuler un possible travail interdisciplinaire avec les économistes (Peter Fröhlicher, « Littérature
et économie », Fersanis, 58,2011, pp. 43-48, p. 48.)
" Citton, Lire, op. cii., p. 31.

205



VITTORIA BORSÔ

compétences, entraînées par la lecture de textes littéraires, qui se trouvent
en plein cœur des transformations sociétales et anthropologiques actuelles.

A notre « époque de latence cette puissance est une base formidable

pour configurer une interaction avec les autres disciplines^, par exemple,
à l'intérieur d'un possible curriculum de Master interdisciplinaire ou
comparatiste. Ce sont les études de la littérature française qui auraient

justement tous les arguments pour mettre en œuvre un enseignement
interdisciplinaire capable de répondre aux exigences de notre époque.

Vittoria BoRSÔ

Hemndî-Heme- UntVershöf Düsseldorf

" Compagnon, L# Z/nérafwre, op. aï., p. 31.
Sur une possible interaction entre la littérature et les sciences, cf. Thomas Klinkert, EpistemoZcgisc/ze

-Fiktionen ; zur Interferenz non Literatur uni/ Wissen5c/raff seit der /4n/kfän£, Berlin, De Gruyter, 2010.

206


	Enseigner le goût de la littérature française - "Recruter" les jeunes sous son égide : réflexions sur la place de la littérature française dans l'enseignement

