Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 63 (2016)

Heft: 1: Fascicule francais. A quoi bon I'enseignement de la littérature?
Artikel: Doce, esto memor

Autor: Labarthe, Patrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632591

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Doce, esto memor

Puis-je me permettre un aveu presque déplacé au regard du «capita-
lisme de la connaissance»', cette fabrique de servitude qui sévit
aujourd’hui tant a I’école qu’a I'Université ? Le travail de recherche n’a
été et n’est présent 2 mon esprit que comme ’adjuvant indispensable
d’un besoin de transmettre. Le rapport i l'altérité intime qu’un travail
d’écriture met en jeu est inséparable de ce rapport i I'autre, sans lequel le
métier que j’exerce perd, 3 mes yeux, son véritable sens. C’est sur ce
devoir de mémoire que j’aimerais d’abord insister: le travail critique, aussi
inséparable, selon moi, de la fonction d’enseignement que la réflexion
analytique peut I’étre de I'expérience de la cure, ne prend sens que par la
conscience d’une responsabilité qui fait du professeur le dépositaire d'une
mémoire, ou plutdt d'une des formes de la mémoire de '’humanité. Le
fonds de culture dont nous sommes les héritiers, il nous appartient de le
transmettre 3 ceux qui viendront aprés nous, conscients que nos modes
de penser, nos réflexes les plus naturels, nos maniéres d’aimer et de hair,
de combattre autrui ou de le louer, de I'exploiter ou de le servir, dérivent
trés largement de la culture que les ceuvres du passé ont contribué a
élaborer. I1 y va donc, dans ce devoir de transmission, des racines mémes
de notre identité, de son inachevable conqueéte.

Or cette identité, plus que jamais, est menacée aujourd’hui. L'immédiat
est devenu notre fétiche, voire notre mode de vivre, aux antipodes de ce
théatre des médiations qu’est la littérature, laquelle, il vaut la peine de le
rappeler, est le lieu ou lesprit fait retour sur soi, sur 'histoire de ses
métamorphoses, pour dégager au travers des mots le sens méme de 'expé-
rience présente. Le paradoxe est que cet immédiat, que I’on opposera aux
médiations littéraires, n’est le plus souvent qu’une forme appauvrie,
abatardie, de ces derniéres. Pour reprendre le mot de Jakobson, «la sponta-
néité n’est qu'une rhétorique qui s’ignore»; en d’autres termes, nous
sommes tous, que nous le sachions ou non, des ventriloques de la tradition.

! Sur le basculement de la connaissance vers le modéle du marché, cf. Christian Laval, Francis Vergne,
Pierre Clément et Guy Dreux, La nouvelle école capitaliste, Paris, La Découverte, 2011 ; Pierre Dardot,
Christian Laval, Le cauchemar qui n’en finit pas. Comment le néolibéralisme défait la démocratie, Paris,
La Découverte, 2016.

83

Patrick LABARTHE, « Doce, esto memor», Versants 63:1, fascicule frangais, 2016, pp. 83-92



PATRICK LABARTHE

Deés lors, mieux vaut le savoir et considérer cet héritage pour ce qu’il peut
etre, c’est-a-dire un espace de liberté. Tant il est vrai que la littérature, loin
d’étre un simple objet de divertissement, est le champ de révélation des
possibles de 'homme. Cette ouverture aux virtualités de I’esprit n’accrédite-
t-elle pas I'essence dialogique du langage humain? S’il n’y a pas, comme
I'ont souligné notamment Martin Buber et Paul Ricceur, de je sans tu, c’est
que la structure méme de cette relation permet a chacun de se reconnaitre
comme le double sujet de son rapport a soi et de son rapport a autrui? La
littérature, en tant qu’elle est le développement majeur de cette structure
dialogique, est donc aussi le lieu fondamental ou se révéle le caractére
relationnel de notre étre-au-monde®. Or ce caractére dialogique suppose
une dimension nécessairement consensuelle. Sans doute peut-on tuer avec
des mots, mais ces meurtres, en vue desquels — chez Racine, Laclos ou
Proust par exemple —, se tend le ressort tragique ou dramatique, n’en sont
pas moins un détournement de la nature méme du langage. Le fait méme
de parler, de s’adresser a autrui, postule que 1’objet dont on lui parlera est
passible d’étre I'objet d'un accord, quand bien méme ne s’accorderait-on,
au total, que sur le constat d’un foncier désaccord. La littérature n’est peut-
étre que I'amplification immense de cette possibilité: c’est pour cela qu’il
faut s’en faire le relais sérieux et patient. Relais: tel est le titre choisi par
Georges Blin pour un recueil d’études i lui consacré en 2002. Il sous-
entend que le pouvoir instaurateur de I'interpréte ne s’inscrit jamais que
dans la temporalité d’une transmission, comme si 'autorité d’une parole
n’avait jamais d’autre fondement que la conscience suraigué de sa précarité.

Cependant «relais» dit autre chose. Son antonyme serait alors la
violence ou la barbarie. Le barbare, c’est, 3 'opposé de qui consent a
n’étre que «relais», donc a inscrire son parcours dans la temporalité des
médiations, un moi qui s’absolutise et réduit son regard au triomphe de

2 Cf. Martin Buber, Je et Tu, Paris, Aubier, 1969 ; et surtout Paul Ricceur, Le conflit des interprétations,
Paris, Seuil, 1969, pp. 233-262; Soi-méme comme un autre, Paris, Seuil, 1990 ; John E. Jackson, La
question du Moi, Neuchitel, Baconniére, 1978, pp. 11-40; Michel Collot, La matiére-émotion, Paris,
PUE 1997, pp. 29-51. A propos de la poésie lyrique, qui ne serait ni dans I'objet ni dans le sujet, mais
dans «!l'intrication» des deux, Emil Staiger cite ces lignes de Hofmannsthal: «Les sentiments, les
demi-sentiments, tous les états les plus secrets et les plus profonds de notre intériorité ne sont-ils pas
entrelacés de la plus étrange fagon i un paysage, une saison, une condition de ’atmosphere, un
souffle? [...] Si nous voulons nous trouver, nous ne pouvons descendre en nous-mémes: c’est au-
dehors que nous nous trouvons, au-dehors». On ne saurait mieux dire combien le lyrisme est au
confluent du corps et de I'ime, du monde et d’un sujet singulier. Cf. Emil Staiger, Les concepts fonda-
mentaux de la poétique, trad. R.. Célis et M. Gennart, Bruxelles, Lebeer-Hossmann, 1990, p. 52.

84



DOCE, ESTO MEMOR

I'immédiat’. En ce sens, le travail d’enseignement et de recherche peut
étre compris comme une résistance d’ordre politique 4 la barbarie
ambiante, donc comme un acte d’espoir. A I'échelle microscopique de
qui préfere le désintéressement du savoir au cynisme du pouvoir — d’une
spectralité proportionnelle au néant qui le cerne —, le fait de lire, d’écrire,
et d’enseigner atteste le refus de laisser la barbarie des passions destruc-
trices 'emporter, en d’autres mots, diminue, dans le courant d’une
énergie désormais médiatisée, la charge d’un présent aveugle, créant ainsi
les possibilités d'un autre mode de relation au monde comme a soi. Sartre
demandait un jour, dans une formule restée célébre, ce que pesaient les
livres devant la souffrance d’un enfant. N'aurait-on pu lui répondre que
c’est précisément lorsque le monde oublie, comme aujourd’hui, la litté-
rature, et I'espace de liberté qu’elle propose, qu’il devient un monde ou
les enfants et les faibles ont le plus a souftrir*?

Il y a encore une génération, la littérature avait une fonction ‘morale’,
d’instruction, qu’elle n’a cessé d’avoir depuis ses commencements; elle
paraissait naturellement le lieu d’une sorte d’idéal, incarné dans des
personnages, des situations, une langue, et cet idéal servait peu ou prou
d’étoile pour des choix d’existence décisifs. Cependant, la culture du
livre a été déclassée par les faux prestiges de la « communication», et la
littérature elle-méme s’est tournée, pour en dénoncer le caractére falla-
cieux, contre toute forme d’idéal. Le paradoxe est que cette propension
de la littérature a dénoncer comme vaine fiction ces formes de 1'idéal
procédait encore d’une réaction qu’on peut dire morale, d’'un souci de
désillusionnement dont le fondement restait d’ordre éthigue. Perdant de
vue ce dessein d’authenticité qui était sa raison d’étre, cette réaction est

3 «D’oti vient donc, demandait Schiller, que nous soyons encore et toujours des barbares ?» (Lettres
sur I'éducation esthétique de I’humanité, Paris, Aubier, 1992, p. 145). Cf. la distinction entre le «sauvage »
et le «barbare», ibid., p. 107 : «Il y a deux fagons pour ’homme d’étre en opposition avec lui-méme:
il peut I'étre 4 la maniére d’un sauvage si ses sentiments imposent leur hégémonie 3 ses principes; a
la maniére d'un barbare si ses principes ruinent ses sentiments. Le sauvage méprise I'art et honore la
nature comme sa souveraine absolue. Le barbare tourne en dérision et déshonore la nature, mais, plus
méprisable que le sauvage, il continue assez souvent 3 étre I'esclave de son esclave ». Le barbare est
donc ’homme de la dérision, confiné au cercle de ses besoins et aux injonctions de la vie physique.
Sur «’immonde moderne », cf. Jean-Francois Mattéi, La barbarie intérieure, Paris, PUFE, 1999.

* La machine et la technique absorbant progressivement le symbolique, I’économique et la finance
refagonnant tout l'ordre spéculatif, I'Homo sapiens le céde pas i pas 3 la species technica et son fardeau
de servitudes (déstabilisation sociale, normes de la concurrence appliquées aux champs des savoirs
etc.). Pour une étude des responsabilités éthiques liées aux technosciences, cf. Gilbert Hottois,
Philosophie des sciences, philosophies des techniques, Paris, Odile Jacob, 2004.

85



PATRICK LABARTHE

devenue souvent un conformisme du «soupgon », voire un académisme
de I'impudeur et du ludisme. Dans une anthropologie fondée, comme
I'est la notre, sur la reconnaissance du versant désidéalisé de la personne
humaine, peut-étre n’est-il pas absurde de rappeler cette dimension
morale, sans laquelle une humanité ne saurait survivre. Confier cette
tache a la littérature, et 4 'enseignement de celle-ci, c’est simplement
s’assurer d’une différenciation, d’une subtilité que les autres formes de
«communication » sociale n’atteindront jamais, dans la mesure ou elles
préferent I'efficience univoque du cliché et de la rationalité technique i
la mise a nu libératrice de ce que les ceuvres ont de brilant, de ce que le
sens garde d’a jamais suspendu’.

* ¥k

Cette tache de mémoire et d’enseignement, deux ceuvres m’en ont
assez tot appris le devoir. Pourquoi Baudelaire ? Paradoxalement peut-étre
en raison méme du malaise ol me plongeaient, 3 proportion de «la
sorcellerie évocatoire» dont ils brillaient, tels poémes des Fleurs du Mal,
notamment ces poemes d’invitation a un voyage auquel fondamentale-
ment je n’adhérais pas. Plus tard, je fus frappé par ce mot de Blin sur la
métaphore comme «le vrai voyage » chez Baudelaire®. En d’autres termes,
je vins a Baudelaire peut-étre parce que quelque chose en moi résistait a
la ferveur capiteuse de ses invites: je me souviens avoir révé longuement,
dans mon adolescence, au «Dis-moi, ton cceur parfois s’envole-t-il,
Agathe, / Loin du noir océan de I'immonde cité», que je trouvais cités
par le musicologue Bernard Gavoty au début d’un article sur Chopin,
dans la collection « Génies et réalités ». Et puis, ce refrain, cette stase toute
de nostalgie de «L’Invitation au voyage»: «La, tout n’est qu’ordre et
beauté, / Luxe, calme et volupté », qui me renvoyait davantage a la blessure
d’'une privation qu’da la promesse d’'une harmonie. Pensais-je que
Baudelaire n’évoquait cet horizon que pour retraduire, plus irrémédiable-
ment, I'évidence d’une disgrace, 4 tout le moins cet «amer savoir» qui
veut que les paradis ne soient jamais, comme dit Canetti, que des paradis

> «Les mots, écrit Péguy, ont un sens infiniment plus profond que leur sens, et surtout, petits miséra-
bles, que leur si-gni-fi-ca-tion. » (Charles Péguy, Clio, Dialogue de I'histoire et de 'dme paienne, CEuvres en
prose complétes, éd. Robert Burac, Paris, Gallimard, 1992, p. 1014).

¢ Cf. Georges Blin, Annuaire du Collége de France, Paris, Collége, 1966, p. 486.

86



DOCE, ESTO MEMOR

perdus ?” Je ne sais, reste que mon attrait pour cette ceuvre se trouvait
renforcé par le fait que 'un des seuls livres qu'outre un dictionnaire
Larousse je visse 2 mon peére, était une édition de poche des Paradis artifi-
ciels, dont le titre me paraissait tenir moins du souci moraliste que d’une
magie des lointains tant prometteuse que périlleuse.

Il y eut aussi, & je ne sais trop quel age, I’émotion que j’éprouvais a
I'écoute de «La servante au grand cceur», en particulier a ses premiers
mots que 'apprenti helléniste que j’étais alors lisait comme une épitheéte
homeérique, dressant le visage de cette servante a la hauteur des « grands
ceeurs» de I'épopée, et puis cette mention d’une obscure jalousie entre
deux femmes, comme chez Racine, ou encore le remords d’une dette
non acquittée. Sans doute retrouvais-je en cette évocation une constella-
tion inconsciente ou l'acte d’écrire se trouve invinciblement lié aux
vicissitudes de la culpabilité. Des servantes au grand cceur, il y en avait eu
dans cet « Hotel du Cheval noir» ou je passai mes seize premiers ans, des
«servantes» qui furent aussi de « pauvres morts», des laissés-pour-compte
que le grand courant de la vie draine dans ses sinuosités désarmantes et
s’en va briser, comme celle qu’au retour de I’école, un soir, je trouvais
délirante dans «le fauteuil» — elle était tombée, alors qu’elle étendait des
draps —, et qui fut couchée dans ma chambre, avant de mourir ailleurs
quelques jours apres. Que les morts eussent pour destin une «survie
malheureuse », comme s’ils avaient a souffrir d’'un manquement dont les
survivants fussent les auteurs, voici qu'un poete faisait de cette angoisse le
lieu méme du chant poétique. Ainsi la poésie se nouait-elle, d'une fagon
fondamentale, 3 un acte de mémoire. Peut-étre est-ce 13 ce qui fit
résonner si fort en moi, bien plus tard, le geste de dévotion dont
témoigne la dédicace des Paradis artificiels: « ... volontiers je n’écrirais que
pour les morts». Par quelle réponse le poéte de «La servante au grand
cceur» aurait-il pu apaiser les manes de Mariette, sinon par le poeme qui,
gravement, lui dédie I’aveu d’un remords, lui confesse sa «tentation de
I'oubli» ? Et quelle réponse pouvais-je moi-méme opposer aux «noires
songeries », sinon un travail, bientot un métier, qui rendit compte, avec un
mélange de ferveur et de distance critique, de ce retournement du
«négatif» en poésie?

7 Nous glosons librement la derniére phrase de La Langue sauvée, Paris, Albin Michel, 1980, p. 412:
«Il est vrai qu’d I'instar du premier homme je ne naquis qu’aprés avoir été chassé du paradis. »

87



PATRICK LABARTHE

II me faut ajouter que, dés 1973, une autre voix me retenait, l'une de
ces voix dont le grain, l'inflexion rauque et lointaine, donnent a penser
que l'essentiel d’une ceuvre est dans ce ton qui n’est point le sens, cette
musique intérieure qu'un écrivain s’essaie, pour la traduire, a écouter au
plus pres de soi. Je revenais sans cesse a I'exergue de L’Arriere-pays d’Yves
Bonnefoy, a cette citation de Plotin sur 'Un: «nul n’y marcherait comme
en terre étrangere». Je ne cherchais guére alors a aller treés loin dans ce
livre, qui me restait impénétrable, mais dont me suffisaient — comme un
absolu — I’écriture tremblée des premiers mots, et la beauté des images,
telle que 1'offrait la premiére édition Skira. Je ne sais trop si je lus alors,
dans L’Improbable, 1a phrase demeurée célébre sur la fatalité qui marque de
son sceau 'ceuvre de Baudelaire : « Baudelaire a choisi la mort, et que la
mort grandisse en lui comme une conscience ». Entre la citation de Plotin
et cette phrase, il y a comme un lien dialectique, la nostalgie de 'Un
constituant le fond sur lequel s’enléve I’évidence douloureuse du corps,
du hasard, de l'inertie, de «'irrémédiable ». Cette nostalgie tenace, mélée
a I’énergie paradoxale de ceux qui traversent sans ciller «le négatif», je la
trouvais dans cette « présence » de Bonnefoy qui, comme tout grand pocte,
est une ile a lui seul, dont la configuration réserve autant d’énigmes qu’elle
suscite comme naturellement cette confiance que donne I'autorité d’une
voix. Je dois beaucoup a ses cours au College de France, que je suivis
pendant pres de dix ans, ainsi qu'aux colloques de la Fondation Hugot
auxquels, a partir de 1995, je fus régulierement convié. Certains critiques,
rétifs 4 ce qui serait une approche «ontologique », qu’ils posent comme
antithétique d’une visée philologico-historique, ont tendance a confondre
I'affection et la gratitude avec 'idéalisation. Or 'idéalisation n’est que la
manipulation tyrannique d’une image, dont I’ccuvre de Bonnefoy ne cesse
de dénoncer les «leurres», lesquels occultent le vrai visage des choses. Dés
lors, la seule fidélité a la « parole » d'un grand écrivain est dans la résistance
qu’on oppose A la tentation du mimétisme, au péril de la contrefagon.
Prenant mesure de I'emprise qu’exercait sur moi une telle pensée, je
compris qu’il fallait exiger de soi un écart critique — n’est-ce pas aussi
celui qu'impose I'enseignement? — écart proportionnel a la fascination
que j’éprouvais par exemple pour le « Baudelaire contre Rubens» ouvrant
Le Nuage rouge ; que le meilleur hommage a rendre a ces pages — parmi les
plus profondes qu’on ait écrites sur Baudelaire apres celles du Contre
Sainte-Beuve —, était de situer recherche et enseignement autant en marge

88



DOCE, ESTO MEMOR

qu’au cceur d’elles, d’opérer le vaste détour philosophique et historique
qu’implique tout essai d’interprétation.

*¥kk

« Pointilliste et fluvial»: cette mobilité qui tend a embrasser tout un
horizon, alliée a un «pointillisme » qui sait se vérifier dans 'explication de
textes, Michel Crouzet en fait la double qualité de la critique de Georges
Blin. Uon peut voir dans ce double mouvement, centripéte — tout d’atten-
tion au détail stylistique —, centrifuge — tout d’ouverture au « paysage »
historique et philosophique dans lequel I’ceuvre s’inscrit, au passé dont
elle remodeéle le visage comme au futur dont elle trace les linéaments —,
une sorte d’idéal critique. La véritable attention, Simone Weil I’a dit dans
L’Attente de Dieu, est 'un des modes de la retenue, et I'explication de
textes est 'un des lieux ot s’éprouvent a la fois la pudeur du critique et sa
«variabilité ». La violence interprétative ne se dénonce-t-elle pas d’elle-
méme, dés lors qu’elle prétend accorder, sur le lit de Procuste de
I'interprétation, la libre singularité d’un texte a ses postulats idéolo-
giques®? Peut-étre est-ce l'expérience pédagogique du lycée, puis de
I'université, qui m’a appris que le moment de vérité, en quelque sorte,
c’est 'explication de textes, quand la forme linguistique la plus ramassée
engendre un mouvement d’expansion qui, de proche en proche, donne a
voir une large part du paysage d’une ceuvre. Un auteur ne se saisit jamais
mieux dans sa densité créatrice qu’au plus preés de quelques-unes de ses
pages, voire de la moindre d’entre elles, du moindre de ses mots. Ce qui
exige du critique-enseignant la fidélité a4 un principe de «variabilité »,
c’est-a-dire de multiplication de soi au gré des ceuvres considérées, dont
le modéle pourrait étre cette « polyphonie» de 'esprit dont témoigne Le
Neveu de Rameau. Uemprunt a la satire vii d’'Horace — Vertumnis, quotquot
sunt, natus iniquis’ — préside, on le sait, d un récit dialogué entre Moi et Lui
qui compose un systeme d’oppositions, ot les protagonistes permutent a

8 Toute interprétation univoque n’est-elle pas, peu ou prou, le théitre d’une violence ? Sans doute
est-ce |'erreur d’une approche structuraliste, que d’avoir réduit la complexité de I'ceuvre d’art 4 une
organisation plus ou moins formelle, dont la reconstruction critique épuiserait, en quelque sorte, la
signification. Cf. Jean Molino, «Interpréter», L’interprétation des textes, Paris, Minuit, 1989, pp. 9-52.
® «N¢é sous la malice de tous les Vertumnes réunis...». Cf. le commentaire de Jean Fabre, dans son
édition du Neveu de Rameau, Genéve, Droz, 1963, pp. LXIII-XCV.

89



PATRICK LABARTHE

I'occasion leur position respective. Pareille mutabilité capricieuse, placée
sous le signe de Vertumne, dieu romain des plantes et des saisons, se traduit
par une caractéristique frappante du Neveu : la faculté mimétique, 'art de
la pantomime. Nous avons 13 une représentation dramatisée de la maniére
dont I'esprit critique peut s’identifier aux pensées qu’il rencontre, une
sorte de métaphore de la « polyphonie» de 'esprit. Le dialogue, dans Le
Neveu, entre Moi et Lui, entre la rigueur argumentative de I'un et le
dynamisme imaginatif de ’autre, peut ainsi passer pour '’embléeme d’une
subjectivité critique en profondeur liée i 'expérience musicale. De la
musique sous les mots: telle est bien la recherche secréte du critique. A ce
titre, la musique serait a la fois le point d’appui et le point d’aboutissement
de la démarche critique, la forme dialogique de «la relation critique»
comme du pacte de confiance qui devrait lier professeur a éleve étant
d’essence musicale. Cette «musique» d écouter, comprenons-la comme
'accord soudain d’une réussite esthétique et d’une visée qui la sous-tend
et la déborde, dont on peut dire qu’elle se situe, chez Baudelaire, Rimbaud
ou Proust par exemple, au carrefour de l'esthétique et de I’éthique.
Songeons au palindrome du « Cygne» qui allége la pesanteur des souve-
nirs, « plus lourds que des rocs», en «un vieux Souvenir» qui «sonne a
plein souffle du cor»: «la pesanteur néfaste a été supplantée par la fluidité
sonore », écrit Starobinski dans La Mélancolie au miroir, et dans sa confé-
rence au College de France du 11 février 1987, il ajoutait que nous
sommes dans «la région de la mélancolie musicalisée », comme dans tel
chceur de Schubert ou dans le trio avec cor de Brahms. Cette musique
nait au point ot la pensée, par un puissant coup de rame, sait se donner 3
'autre, «aux captifs, aux vaincus!... 3 bien d’autres encor!». La musique
est bien dans I'unité d’un chant qui, ressaisissant la disharmonie humaine,
I'inteégre a une harmonie esthétique.

Jk ke

Ce qui m’ameéne a une derniére question, trop brievement abordée.
Comment penser I'histoire de la littérature ? Face i 'incapacité du parcours
chronologique i ressaisir les tensions dont vit une époque, peut-étre faut-
il se porter au plus prés de ce qui en fait le conflit majeur. Une société
s’affronte presque nécessairement sur un ou plusieurs sujets qui revétent
peu a peu ou soudainement une acuité particuliére, que la littérature

90



DOCE, ESTO MEMOR

ressaisit en son miroir. Non qu’elle en soit la fidéle chronique ou le reflet
passif, mais parce que I’art inscrit sa liberté dans le cadre d’une société et
d’'une culture données. Que I'on songe au tragique conflit qui, au
XVII® siécle, oppose Port Royal au «clan» Jésuite : loin de relever du seul
débat religieux, 'affrontement met en jeu des conceptions de la parole et
du langage, induit une organisation syntaxique et rhétorique des textes
qui sont ici décisives. A se porter maintenant vers le «poeme de Port-
Royal» qui, de 1834 a 1869, constitue le grand ceuvre de Sainte-Beuve,
'on constate qu’il n’est qu’en surface la chronique d’un cloitre ; ¢’est, dans
les méandres des destins divers mis en scéne, «une tentative d’histoire
totale », selon le mot de Jean Molino'?, une contre-épopée des «natures
secondes» et des vaincus de I’Histoire, laquelle ne prend sens qu’a la
lumiére du conflit majeur qui oppose les consciences désenchantées des
lendemains de 1830 et de 1848, aux mythes du progres, de 'industrie, de
la scientificité triomphants. Ainsi peut-on opposer a la linéarité chrono-
logique des parcours, une saisie dynamique de ’'Histoire littéraire, dont le
souci pourrait s’énoncer dans I'impératif formulaire suivant: «dis-moi
quel est ton conflit, et je te dirai qui tu es!». Rien n’empéche, une fois le
conflit reconnu, de chercher a remonter i sa source, et de le suivre dans
son évolution. De surcroit, cette notion de conflit n’est pas seulement
valable pour une époque, aussi bien s’applique-t-elle aux antinomies qui
tiraillent la conscience, tant il est vrai qu’on n’est pas écrivain sans étre un
etre du conflit. Dés lors — ceci appellerait plus ample développement — la
question des rapports entre I'individuel et le collectif peut étre posée
d’'une manieére plus judicieuse et féconde.

Dans L’Idiot de la famille'!, Sartre propose la notion de « névrose objec-
tive», qui postule une homologie entre le jeu des contradictions de
classes, au sens marxiste ou il I'entend, dans une société donnée —, et les
contradictions individuelles a partir desquelles un écrivain est amené i
écrire. Cette homologie est assurée, selon lui, par le lien entre les contra-
dictions qui font qu’un écrivain reprend les idéaux hérités d’une
génération antérieure pour les soumettre 4 des finalités étrangeres, et les
contradictions existant entre les classes détentrices de la force productrice

10 Cf.Jean Molino, « Port-Royal et la méthode de Sainte-Beuve », Pour ou Contre Sainte-Beuve : le Port-
Royal, Genéve / Paris, Labor et Fides / Chroniques de Port-Royal, 1993, p. 188.

1 Cette derniére remarque serait i affiner. «La névrose objective», tel est le titre du livre I du
tome III de L’idiot de la famille, Paris, Gallimard, 1972, pp. 9-440.

o1



PATRICK LABARTHE

et le pouvoir des classes possédantes. Méme s’il nous est difficile de
partager aujourd’hui une orthodoxie marxiste de ce type, constatons que
I'effondrement des régimes d’économie étatisée ne disqualifie en rien la
réalité des conflits sociaux. Bien au contraire, quand l'agression néo-
libérale se porte aux racines mémes de ’humanisme dans I’ensemble des
systemes éducatifs européens, I’enseignement de la littérature est plus que
jamais vital, lieu d’une souhaitable insurrection des esprits libres contre
toute réappropriation utilitariste — économique, juridique, politique — du
champ des savoirs et des «approches du sens».

Patrick LABARTHE
Université de Zurich

92



	Doce, esto memor

