
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 63 (2016)

Heft: 1: Fascicule français. À quoi bon l'enseignement de la littérature?

Artikel: Doce, esto memor

Autor: Labarthe, Patrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Doce, esfo /ne/nor

Puis-je me permettre un aveu presque déplacé au regard du «capita-
lisme de la connaissance»', cette fabrique de servitude qui sévit

aujourd'hui tant à l'école qu'à l'Université? Le travail de recherche n'a
été et n'est présent à mon esprit que comme l'adjuvant indispensable
d'un besoin de transmettre. Le rapport à l'altérité intime qu'un travail
d'écriture met enjeu est inséparable de ce rapport à l'autre, sans lequel le

métier que j'exerce perd, à mes yeux, son véritable sens. C'est sur ce

devoir de mémoire que j'aimerais d'abord insister : le travail critique, aussi

inséparable, selon moi, de la fonction d'enseignement que la réflexion
analytique peut l'être de l'expérience de la cure, ne prend sens que par la

conscience d'une responsabilité qui fait du professeur le dépositaire d'une
mémoire, ou plutôt d'une des formes de la mémoire de l'humanité. Le
fonds de culture dont nous sommes les héritiers, il nous appartient de le

transmettre à ceux qui viendront après nous, conscients que nos modes
de penser, nos réflexes les plus naturels, nos manières d'aimer et de haïr,
de combattre autrui ou de le louer, de l'exploiter ou de le servir, dérivent
très largement de la culture que les œuvres du passé ont contribué à

élaborer. Il y va donc, dans ce devoir de transmission, des racines mêmes
de notre identité, de son inachevable conquête.

Or cette identité, plus que jamais, est menacée aujourd'hui. L'immédiat
est devenu notre fétiche, voire notre mode de vivre, aux antipodes de ce

théâtre des médiations qu'est la littérature, laquelle, il vaut la peine de le

rappeler, est le heu où l'esprit fait retour sur soi, sur l'histoire de ses

métamorphoses, pour dégager au travers des mots le sens même de l'expé-
rience présente. Le paradoxe est que cet immédiat, que l'on opposera aux
médiations littéraires, n'est le plus souvent qu'une forme appauvrie,
abâtardie, de ces dernières. Pour reprendre le mot de Jakobson, «la sponta-
néité n'est qu'une rhétorique qui s'ignore » ; en d'autres termes, nous
sommes tous, que nous le sachions ou non, des ventriloques de la tradition.

* Sur le basculement de la connaissance vers le modèle du marché, cf. Christian Laval, FrancisVergne,
Pierre Clément et Guy Dreux, Ld nowt>eZZe écoZe oipita/tste, Paris, La Découverte, 2011 ; Pierre Dardot,
Christian Laval, Le ranc/îewrar gwi n'en _/tnit ;ras. Comment Ze néoZi'ZjémZi5me défait Zo démocratie, Paris,
La Découverte, 2016.

83

Patrick Labarthe, «Doce, «to memor», Pèrsiwtt 63:1,fascicule français, 2016, pp. 83-92



PATRICK LABARTHE

Dès lors, mieux vaut le savoir et considérer cet héritage pour ce qu'il peut
être, c'est-à-dire un espace de liberté. Tant il est vrai que la littérature, loin
d'être un simple objet de divertissement, est le champ de révélation des

possibles de l'homme. Cette ouverture aux virtualités de l'esprit n'accrédite-
t-elle pas l'essence dialogique du langage humain? S'il n'y a pas, comme
l'ont souligné notamment Martin Buber et Paul Ricœur, de je sans tw, c'est

que la structure même de cette relation permet à chacun de se reconnaître

comme le double sujet de son rapport à soi et de son rapport à autrui? La

littérature, en tant qu'elle est le développement majeur de cette structure
dialogique, est donc aussi le Heu fondamental où se révèle le caractère

relationnel de notre être-au-mondeL Or ce caractère dialogique suppose
une dimension nécessairement consensuelle. Sans doute peut-on tuer avec
des mots, mais ces meurtres, en vue desquels - chez Racine, Laclos ou
Proust par exemple —, se tend le ressort tragique ou dramatique, n'en sont

pas moins un détournement de la nature même du langage. Le fait même
de parler, de s'adresser à autrui, postule que l'objet dont on lui parlera est

passible d'être l'objet d'un accord, quand bien même ne s'accorderait-on,
au total, que sur le constat d'un foncier désaccord. La littérature n'est peut-
être que l'amplification immense de cette possibilité : c'est pour cela qu'il
faut s'en faire le relais sérieux et patient. Re/aù : tel est le titre choisi par
Georges Blin pour un recueil d'études à lui consacré en 2002. Il sous-
entend que le pouvoir instaurateur de l'interprète ne s'inscrit jamais que
dans la temporalité d'une transmission, comme si l'autorité d'une parole
n'avait jamais d'autre fondement que la conscience suraiguë de sa précarité.

Cependant «relais» dit autre chose. Son antonyme serait alors la

violence ou la barbarie. Le barbare, c'est, à l'opposé de qui consent à

n'être que « relais », donc à inscrire son parcours dans la temporalité des

médiations, un moi qui s'absolutise et réduit son regard au triomphe de

* Cf. Martin Buber,Je et Tw, Paris, Aubier, 1969 ; et surtout Paul Ricœur, Le con/ht des ittferprétafiotts,

Paris, Seuil, 1969, pp. 233-262; Soi-même comme «n autre, Paris, Seuil, 1990 ;John E.Jackson, Ld

gestion du Moi, Neuchâtel, Baconnière, 1978, pp. 11-40; Michel Collot, Ld mdfière-émofion, Paris,
PUF, 1997, pp. 29-51. A propos de la poésie lyrique, qui ne serait ni dans l'objet ni dans le sujet, mais
dans « l'intrication » des deux, Emil Staiger cite ces lignes de Hofmannsthal : « Les sentiments, les

demi-sentiments, tous les états les plus secrets et les plus profonds de notre intériorité ne sont-ils pas
entrelacés de la plus étrange façon à un paysage, une saison, une condition de l'atmosphère, un
souffle? [...] Si nous voulons nous trouver, nous ne pouvons descendre en nous-mêmes: c'est au-
dehors que nous nous trouvons, au-dehors ». On ne saurait mieux dire combien le lyrisme est au
confluent du corps et de l'âme, du monde et d'un sujet singulier. Cf. Emil Staiger, Les conceptsJondd-
mentanx de /d poéf/Jwe, trad. R. Célis et M. Gennart, Bruxelles, Lebeer-Hossmann, 1990, p. 52.

84



DOCE, Esro iWEMOH

l'immédiat-'. En ce sens, le travail d'enseignement et de recherche peut
être compris comme une résistance d'ordre politique à la barbarie
ambiante, donc comme un acte d'espoir. A l'échelle microscopique de

qui préfère le désintéressement du savoir au cynisme du pouvoir — d'une
spectralité proportionnelle au néant qui le cerne —,1e fait de lire, d'écrire,
et d'enseigner atteste le refus de laisser la barbarie des passions destruc-
trices l'emporter, en d'autres mots, diminue, dans le courant d'une
énergie désormais médiatisée, la charge d'un présent aveugle, créant ainsi
les possibilités d'un autre mode de relation au monde comme à soi. Sartre

demandait un jour, dans une formule restée célèbre, ce que pesaient les

livres devant la souffrance d'un enfant. N'aurait-on pu lui répondre que
c'est précisément lorsque le monde oublie, comme aujourd'hui, la litté-
rature, et l'espace de liberté qu'elle propose, qu'il devient un monde où
les enfants et les faibles ont le plus à souffrir^

Il y a encore une génération, la littérature avait une fonction 'morale',
d'mrfracfion, qu'elle n'a cessé d'avoir depuis ses commencements; elle

paraissait naturellement le heu d'une sorte d'idéal, incarné dans des

personnages, des situations, une langue, et cet idéal servait peu ou prou
d'étoile pour des choix d'existence décisifs. Cependant, la culture du
livre a été déclassée par les faux prestiges de la «communication», et la

littérature elle-même s'est tournée, pour en dénoncer le caractère falla-
cieux, contre toute forme d'idéal. Le paradoxe est que cette propension
de la littérature à dénoncer comme vaine fiction ces formes de l'idéal
procédait encore d'une réaction qu'on peut dire morale, d'un souci de

désillusionnement dont le fondement restait d'ordre éf/î/^we. Perdant de

vue ce dessein d'authenticité qui était sa raison d'être, cette réaction est

® «D'où vient donc, demandait Schiller, que nous soyons encore et toujours des barbares?» (Lettres

sur Z'édwc<ttion est/zéttgwe de Z'/iwmtfntté, Paris,Aubier, 1992,p. 145). Cf. la distinction entre le «sauvage»
et le «barbare », ibid., p. 107 : « Il y a deux façons pour l'homme d'être en opposition avec lui-même :

il peut l'être à la manière d'un sauvage si ses sentiments imposent leur hégémonie à ses principes ; à

la manière d'un barbare si ses principes ruinent ses sentiments. Le sauvage méprise l'art et honore la

nature comme sa souveraine absolue. Le barbare tourne en dérision et déshonore la nature, mais, plus
méprisable que le sauvage, il continue assez souvent à être l'esclave de son esclave ». Le barbare est
donc l'homme de la dérision, confiné au cercle de ses besoins et aux injonctions de la vie physique.
Sur «l'immonde moderne», cf.Jean-François Mattéi, L<3 tarfcme intérieure, Paris, PUF, 1999.
* La machine et la technique absorbant progressivement le symbolique, l'économique et la finance
refaçonnant tout l'ordre spéculatif, l'Homo sapiens le cède pas à pas à la species tec/micd et son fardeau
de servitudes (déstabilisation sociale, normes de la concurrence appliquées aux champs des savoirs

etc.). Pour une étude des responsabilités éthiques liées aux technosciences, cf. Gilbert Hottois,
P/tt7osop/iie des sciences, p/n'/osop/n'es des fec/migwes, Paris, Odile Jacob, 2004.

85



PATRICK LABARTH E

devenue souvent un conformisme du « soupçon », voire un académisme
de l'impudeur et du ludisme. Dans une anthropologie fondée, comme
l'est la nôtre, sur la reconnaissance du versant désidéalisé de la personne
humaine, peut-être n'est-il pas absurde de rappeler cette dimension
morale, sans laquelle une humanité ne saurait survivre. Confier cette
tâche à la littérature, et à l'enseignement de celle-ci, c'est simplement
s'assurer d'une différenciation, d'une subtilité que les autres formes de

«communication» sociale n'atteindront jamais, dans la mesure où elles

préfèrent l'efficience univoque du cliché et de la rationalité technique à

la mise à nu libératrice de ce que les œuvres ont de fcra/awi, de ce que le

sens garde d'à jamais SMspeKdiH

Cette tâche de mémoire et d'enseignement, deux œuvres m'en ont
assez tôt appris le devoir. Pourquoi Baudelaire Paradoxalement peut-être
en raison même du malaise où me plongeaient, à proportion de «la

sorcellerie évocatoire » dont ils brillaient, tels poèmes des Heurs dw Ma/,
notamment ces poèmes d'invitation à un voyage auquel fondamentale-
ment je n'adhérais pas. Plus tard, je fus frappé par ce mot de Blin sur la

méiapùore comme «le vrai voyage» chez Baudelaire''. En d'autres termes,
je vins à Baudelaire peut-être parce que quelque chose en moi résistait à

la ferveur capiteuse de ses invites : je me souviens avoir rêvé longuement,
dans mon adolescence, au «Dis-moi, ton cœur parfois s'envole-t-il,
Agathe, / Loin du noir océan de l'immonde cité», que je trouvais cités

par le musicologue Bernard Gavoty au début d'un article sur Chopin,
dans la collection « Génies et réalités ». Et puis, ce refrain, cette stase toute
de nostalgie de «L'Invitation au voyage»; «Là, tout n'est qu'ordre et

beauté, / Luxe, calme et volupté », qui me renvoyait davantage à la blessure

d'une privation qu'à la promesse d'une harmonie. Pensais-je que
Baudelaire n'évoquait cet horizon que pour retraduire, plus irrémédiable-

ment, l'évidence d'une disgrâce, à tout le moins cet «amer savoir» qui
veut que les paradis ne soient jamais, comme dit Canetti, que des paradis

* « Les mots, écrit Péguy, ont un sens infiniment plus profond que /ewr sens, et surtout, petits miséra-
bles, que leur si-^m^/i-ra-tio«. » (Charles Péguy, C/i'o, Drâfogne de /'tooire et de Z'dme païenne, Œnwes e«

prose comp/ètes, éd. Robert Burac, Paris, Gallimard, 1992, p. 1014).
* Cf. Georges Blin, dnmraire dw CoZ/ege de France, Paris, Collège, 1966, p. 486.

86



DOCE, 5ST0 MEMOfl

perdus?''Je ne sais, reste que mon attrait pour cette œuvre se trouvait
renforcé par le fait que l'un des seuls livres qu'outre un dictionnaire
Larousse je visse à mon père, était une édition de poche des Pararf/s arii/i-
de/s, dont le titre me paraissait tenir moins du souci moraliste que d'une

magie des lointains tant prometteuse que périlleuse.
Il y eut aussi, à je ne sais trop quel âge, l'émotion que j'éprouvais à

l'écoute de «La servante au grand cœur», en particulier à ses premiers
mots que l'apprenti helléniste que j'étais alors Usait comme une épithète
homérique, dressant le visage de cette servante à la hauteur des « grands

cœurs » de l'épopée, et puis cette mention d'une obscure jalousie entre
deux femmes, comme chez Racine, ou encore le remords d'une dette

non acquittée. Sans doute retrouvais-je en cette évocation une constella-

tion inconsciente où l'acte d'écrire se trouve invinciblement lié aux
vicissitudes de la culpabilité. Des servantes au grand cœur, il y en avait eu
dans cet «Hôtel du Cheval noir» où je passai mes seize premiers ans, des

«servantes» qui furent aussi de «pauvres morts», des laissés-pour-compte

que le grand courant de la vie draine dans ses sinuosités désarmantes et
s'en va briser, comme celle qu'au retour de l'école, un soir, je trouvais
délirante dans «le fauteuil» — elle était tombée, alors qu'elle étendait des

draps —, et qui fut couchée dans ma chambre, avant de mourir ailleurs

quelques jours après. Que les morts eussent pour destin une «survie
malheureuse », comme s'ils avaient à souffrir d'un manquement dont les

survivants fussent les auteurs, voici qu'un poète faisait de cette angoisse le

Heu même du chant poétique. Ainsi la poésie se nouait-elle, d'une façon
fondamentale, à un acte de mémoire. Peut-être est-ce là ce qui fit
résonner si fort en moi, bien plus tard, le geste de dévotion dont
témoigne la dédicace des Parad/s arti/iae/s : « volontiers je n'écrirais que

pour les morts». Par quelle réponse le poète de «La servante au grand
cœur» aurait-il pu apaiser les mânes de Mariette, sinon par le poème qui,
gravement, lui dédie l'aveu d'un remords, lui confesse sa « tentation de

l'oubli»? Et quelle réponse pouvais-je moi-même opposer aux «noires

songeries », sinon un travail, bientôt un métier, qui rendît compte, avec un
mélange de ferveur et de distance critique, de ce retournement du
« négatif» en poésie

' Nous glosons librement la dernière phrase de Ld Langue sdwpée, Paris, Albin Michel, 1980, p. 412 :

« Il est vrai qu'à l'instar du premier homme je ne naquis qu'après avoir été chassé du paradis. »

87



PATRICK LABARTHE

Il me faut ajouter que, dès 1973, une autre voix me retenait, l'une de

ces voix dont le grain, l'inflexion rauque et lointaine, donnent à penser
que l'essentiel d'une œuvre est dans ce ton qui n'est point le sens, cette

musique intérieure qu'un écrivain s'essaie, pour la traduire, à écouter au

plus près de soi. Je revenais sans cesse à l'exergue de Lh4mere-p<jy.j d'Yves

Bonnefoy, à cette citation de Plotin sur l'Un : « nul n'y marcherait comme
en terre étrangère ». Je ne cherchais guère alors à aller très loin dans ce

livre, qui me restait impénétrable, mais dont me suffisaient — comme un
absolu — l'écriture tremblée des premiers mots, et la beauté des images,
telle que l'offrait la première édition Skira. Je ne sais trop si je lus alors,
dans L'/wprofeaWe, la phrase demeurée célèbre sur la fatalité qui marque de

son sceau l'œuvre de Baudelaire : «Baudelaire a choisi la mort, et que la

mort grandisse en lui comme une conscience ». Entre la citation de Plotin
et cette phrase, il y a comme un hen dialectique, la nostalgie de l'Un
constituant le fond sur lequel s'enlève l'évidence douloureuse du corps,
du hasard, de l'inertie, de «l'irrémédiable». Cette nostalgie tenace, mêlée
à l'énergie paradoxale de ceux qui traversent sans ciller «le négatif»,je la

trouvais dans cette « présence » de Bonnefoy qui, comme tout grand poète,
est une île à lui seul, dont la configuration réserve autant d'énigmes qu'elle
suscite comme naturellement cette confiance que donne l'autorité d'une
voix. Je dois beaucoup à ses cours au Collège de France, que je suivis

pendant près de dix ans, ainsi qu'aux colloques de la Fondation Hugot
auxquels, à partir de 1995, je fus régulièrement convié. Certains critiques,
rétifs à ce qui serait une approche « ontologique », qu'ils posent comme
antithétique d'une visée philologico-historique, ont tendance à confondre
l'affection et la gratitude avec l'idéalisation. Or l'idéalisation n'est que la

manipulation tyrannique d'une image, dont l'œuvre de Bonnefoy ne cesse

de dénoncer les «leurres».lesquels occultent le vrai visage des choses. Dès

lors, la seule fidélité à la « parole » d'un grand écrivain est dans la résistance

qu'on oppose à la tentation du mimétisme, au péril de la contrefaçon.
Prenant mesure de l'emprise qu'exerçait sur moi une telle pensée, je
compris qu'il fallait exiger de soi un écart critique — n'est-ce pas aussi

celui qu'impose l'enseignement? — écart proportionnel à la fascination

que j'éprouvais par exemple pour le «Baudelaire contre Rubens » ouvrant
Le IVunge rouge ; que le meilleur hommage à rendre à ces pages — parmi les

plus profondes qu'on ait écrites sur Baudelaire après celles du Contre

Sainte-Beuve —, était de situer recherche et enseignement autant en marge

88



DOCE, ESTO ME/WOR

qu'au cœur d'elles, d'opérer le vaste détour p/n7osop/ii<jwe et /mJon'gwe

qu'implique tout essai d'interprétation.

« Pointilliste et fluvial » : cette mobilité qui tend à embrasser tout un
horizon, alliée à un «pointillisme» qui sait se vérifier dans l'explication de

textes, Michel Crouzet en fait la double qualité de la critique de Georges
Blin. L'on peut voir dans ce double mouvement, centripète — tout d'atten-
tion au détail stylistique —, centrifuge - tout d'ouverture au «paysage»
historique et philosophique dans lequel l'œuvre s'inscrit, au passé dont
elle remodèle le visage comme au futur dont elle trace les linéaments —,

une sorte d'idéal critique. La véritable attention, Simone Weil l'a dit dans

LVLfenJe de Dieu, est l'un des modes de la retenue, et l'explication de

textes est l'un des lieux où s'éprouvent à la fois la pudeur du critique et sa

«variabilité». La violence interprétative ne se dénonce-t-elle pas d'elle-
même, dès lors qu'elle prétend accorder, sur le lit de Procuste de

l'interprétation, la libre singularité d'un texte à ses postulats idéolo-
giques* Peut-être est-ce l'expérience pédagogique du lycée, puis de

l'université, qui m'a appris que le moment de vérité, en quelque sorte,
c'est l'explication de textes, quand la forme linguistique la plus ramassée

engendre un mouvement d'expansion qui, de proche en proche, donne à

voir une large part du paysage d'une œuvre. Un auteur ne se saisit jamais
mieux dans sa densité créatrice qu'au plus près de quelques-unes de ses

pages, voire de la moindre d'entre elles, du moindre de ses mots. Ce qui
exige du critique-enseignant la fidélité à un principe de «variabilité»,
c'est-à-dire de multiplication de soi au gré des œuvres considérées, dont
le modèle pourrait être cette «polyphonie» de l'esprit dont témoigne Le

Neveu de Rumeau. L'emprunt à la satire vu d'Horace — Fertumras, ^uof^uoi
sunt, «aius — préside, on le sait, à un récit dialogué entre Moi et Lui
qui compose un système d'oppositions, où les protagonistes permutent à

® Toute interprétation univoque n'est-elle pas, peu ou prou, le théâtre d'une violence Sans doute
est-ce l'erreur d'une approche structuraliste, que d'avoir réduit la complexité de l'œuvre d'art à une
organisation plus ou moins formelle, dont la reconstruction critique épuiserait, en quelque sorte, la

signification. Cf.Jean Molino, «Interpréter», L'mterprétafion des textes, Paris, Minuit, 1989, pp. 9-52.
' «Né sous la malice de tous lesVertumnes réunis... ». Cf. le commentaire de Jean Fabre, dans son
édition du JVei>ew de Rameau, Genève, Droz, 1963, pp. lxiii-xcv.

89



PATRICK LABARTH E

l'occasion leur position respective. Pareille mutabilité capricieuse, placée
sous le signe deVertumne, dieu romain des plantes et des saisons, se traduit

par une caractéristique frappante du Neveu : la faculté mimétique, l'art de

la pantomime. Nous avons là une représentation dramatisée de la manière
dont l'esprit critique peut s'identifier aux pensées qu'il rencontre, une
sorte de métaphore de la «polyphonie» de l'esprit. Le dialogue, dans Le

Neveu, entre Moi et Lui, entre la rigueur argumentative de l'un et le

dynamisme imaginatif de l'autre, peut ainsi passer pour l'emblème d'une
subjectivité critique en profondeur liée à l'expérience musicale. De Zw

mws/gwe sows /es mois : telle est bien la recherche secrète du critique. A ce

titre, la musique serait à la fois le point d'appui et le point d'aboutissement
de la démarche critique, la forme dialogique de «la relation critique»
comme du pacte de confiance qui devrait lier professeur à élève étant
d'essence musicale. Cette « musique » à écouter, comprenons-la comme
l'accord soudain d'une réussite esthétique et d'une visée qui la sous-tend

et la déborde, dont on peut dire qu'elle se situe, chez Baudelaire, Rimbaud
ou Proust par exemple, au carrefour de l'esthétique et de l'éthique.
Songeons au palindrome du « Cygne » qui allège la pesanteur des souve-
nirs, «plus lourds que des rocs», en «un vieux Souvenir» qui «sonne à

plein souffle du cor» : «la pesanteur néfaste a été supplantée par la fluidité
sonore», écrit Starobinski dans Lw MéZwncoZ/e aw miroir, et dans sa confé-
rence au Collège de France du 11 février 1987, il ajoutait que nous
sommes dans «la région de la mélancolie musicalisée», comme dans tel
chœur de Schubert ou dans le trio avec cor de Brahms. Cette musique
naît au point où la pensée, par un puissant coup de rame, sait se donner à

l'autre, «aux captifs, aux vaincus!... à bien d'autres encor!». La musique
est bien dans l'unité d'un chant qui, ressaisissant la disharmonie humaine,
l'intègre à une harmonie esthétique.

Ce qui m'amène à une dernière question, trop brièvement abordée.

Comment penser l'histoire de la littérature Face à l'incapacité du parcours
chronologique à ressaisir les tensions dont vit une époque, peut-être faut-
il se porter au plus près de ce qui en fait le conflit majeur. Une société
s'affronte presque nécessairement sur un ou plusieurs sujets qui revêtent

peu à peu ou soudainement une acuité particulière, que la littérature

90



DOCE, ESTO MEA/ÎOR

ressaisit en son miroir. Non qu'elle en soit la fidèle chronique ou le reflet

passif, mais parce que l'art inscrit sa liberté dans le cadre d'une société et
d'une culture données. Que l'on songe au tragique conflit qui, au
XVII® siècle, oppose Port Royal au « clan» Jésuite : loin de relever du seul

débat rebgieux, l'affrontement met enjeu des conceptions de la parole et
du langage, induit une organisation syntaxique et rhétorique des textes

qui sont ici décisives. A se porter maintenant vers le «poème de Port-

Roya/» qui, de 1834 à 1869, constitue le grand œuvre de Sainte-Beuve,
l'on constate qu'il n'est qu'en surface la chronique d'un cloître ; c'est, dans

les méandres des destins divers mis en scène, «une tentative d'histoire
totale », selon le mot de Jean Molino^, une contre-épopée des « natures
secondes» et des vaincus de l'Histoire, laquelle ne prend sens qu'à la

lumière du conflit majeur qui oppose les consciences désenchantées des

lendemains de 1830 et de 1848, aux myflies du progrès, de l'industrie, de

la scientificité triomphants. Ainsi peut-on opposer à la linéarité chrono-
logique des parcours, une saisie dynamique de l'Histoire littéraire, dont le
souci pourrait s'énoncer dans l'impératif formulaire suivant : « dis-moi
quel est ton conflit, et je te dirai qui tu es ». Rien n'empêche, une fois le

conflit reconnu, de chercher à remonter à sa source, et de le suivre dans

son évolution. De surcroît, cette notion de conflit n'est pas seulement
valable pour une époque, aussi bien s'applique-t-elle aux antinomies qui
tiraillent la conscience, tant il est vrai qu'on n'est pas écrivain sans être un
être du conflit. Dès lors — ceci appellerait plus ample développement - la

question des rapports entre l'individuel et le collectif peut être posée
d'une manière plus judicieuse et féconde.

Dans L'/diof de Z<jJâmi7/e", Sartre propose la notion de « névrose objec-
tive», qui postule une homologie entre le jeu des contradictions de

classes, au sens marxiste où il l'entend, dans une société donnée —, et les

contradictions individuelles à partir desquelles un écrivain est amené à

écrire. Cette homologie est assurée, selon lui, par le lien entre les contra-
dictions qui font qu'un écrivain reprend les idéaux hérités d'une
génération antérieure pour les soumettre à des finalités étrangères, et les

contradictions existant entre les classes détentrices de la force productrice

Cf.Jean Molino, « Port-Roytd et la méthode de Sainte-Beuve », Pour on Contre Sdmte-Bewfe ; Ze Port-
Royal, Genève / Paris, Labor et Fides / Chroniques de Port-Royal, 1993, p. 188.
" Cette dernière remarque serait à affiner. «La névrose objective», tel est le titre du livre I du

tome III de L'idiot de ZaJdmiZZe, Paris, Gallimard, 1972, pp. 9-440.

91



PATRICK LABARTHE

et le pouvoir des classes possédantes. Même s'il nous est difficile de

partager aujourd'hui une orthodoxie marxiste de ce type, constatons que
l'effondrement des régimes d'économie étatisée ne disqualifie en rien la

réalité des conflits sociaux. Bien au contraire, quand l'agression néo-
libérale se porte aux racines mêmes de l'humanisme dans l'ensemble des

systèmes éducatifs européens, l'enseignement de la littérature est plus que
jamais vital, heu d'une souhaitable insurrection des esprits libres contre
toute réappropriation militariste — économique, juridique, politique — du

champ des savoirs et des «approches du sens».

Patrick Labarthe
Université de Zwnc/z

92


	Doce, esto memor

