Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle

letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 63 (2016)

Heft: 1: Fascicule francais. A quoi bon I'enseignement de la littérature?

Artikel: Enrichir, dialoguer, déchiffrer, ou : de la justification de I'enseignement
de la littérature au XXle siécle

Autor: Daivd, Jérébme

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632586

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Enrichir, dialoguer, dechiffrer, ou :
de la justification de I’enseignement
de la littérature au xxi siecle

1. En 1911, Emile Durkheim occupe encore 3 la Sorbonne la chaire de
«Science de I’éducation », qu’il modifiera deux ans plus tard en une chaire
de «Science de I’éducation et sociologie ». I travaille depuis une vingtaine
d’années a la constitution d’une pédagogie conforme a I'idée qu’il se fait
des sciences sociales.

Penser I'enseignement présente pour lui une difficulté trés particu-
liére : 'effort d’analyse porte sur des opérations souvent trés pratiques, que
les enseignants n’ont guere besoin, ni méme envie, d’expliciter dans
I'exercice de leur métier. Plus encore, la pédagogie ne peut étudier cet
«art», comme Durkheim 'appelle, sans I’évaluer a 'aune de sa pertinence
sociale et de I'adéquation de ses moyens a ses ambitions.

Un sieécle apres le Kant du «il se peut que cela soit juste en théorie,
mais en pratique cela ne vaut rien» (1793) et prés d’'un siécle avant le
Bourdieu du Sens pratiqgue (1980), Durkheim offre, sur le cas précis de
I'enseignement, sa propre résolution de ce casse-téte philosophique — i
savoir la théorisation des manicres de faire, ici professionnelles, qui se
réglent dans I'action méme:

Mais entre I'art [des enseignants] ainsi défini et la science proprement dite [i.e.la
sociologie des systémes d’éducation], il y a place pour une attitude mentale intermé-
diaire. Au lieu d’agir sur les choses ou sur les étres suivant des modes déterminés,
on réfléchit sur les procédés d’action qui sont ainsi employés, en vue non de les
connaitre et de les expliquer, mais d’apprécier ce qu’ils valent, s’ils sont ce qu’ils doivent
étre, s’il n’est pas utile de les modifier et de quelle maniére, voire méme de les remplacer
totalement par des procédés nouveaux. Ces réflexions prennent la forme de théories ;
ce sont des combinaisons d’idées, non des combinaisons d’actes, et, par 13, elles se
rapprochent de la science. Mais les idées qui sont ainsi combinées ont pour objet,
non d’exprimer la nature des choses données, mais de diriger I’action. [...] Si ce ne
sont pas des actions, ce sont, du moins, des programmes d’action, et, par 13, elles se
rapprochent de I'art. Telles sont les théories médicales, politiques, stratégiques, etc.
Pour exprimer le caractére mixte de ces sortes de spéculations, nous proposons de
les appeler des théories pratiques. La pédagogie est une théorie pratique de ce
genre. Elle n’étudie pas scientifiquement les systémes d’éducation, mais elle y

37

Jéréme DAvVID, «Enrichir, dialoguer, déchiffrer», Versants 63:1, fascicule frangais, 2016, pp. 37-46



JEROME DAVID

réfléchit en vue de fournir a l'activité de ’éducateur [I'enseignant] des idées qui
le dirigent’.

Une «attitude mentale intermédiaire » convient donc quand il s’agit
de penser la pédagogie: ni action dans les classes, ni explication des
systémes scolaires, mais direction de I'enseignement ou, mieux, program-
mation de I'action d’enseigner. Une programmation réflexive, d’abord, en
ce qu’elle se formule en «idées» exposées a la réfutation. Une program-
mation normative, ensuite, puisque Durkheim suggére qu’il existe un
idéal de I’éducation («ce que les procédés d’action doivent etre ») qui fixe
les critéres d’évaluation des pratiques effectives d’enseignement. Une
programmation ininterrompue, enfin, de maniére a s’assurer que les
«besoins nouveaux» et les « nouvelles idées» qui naissent sans cesse dans
la société puissent contribuer a I’évolution commune de cet idéal éducatif
et des formations existantes: « [qJuand ’éducateur se rend compte des
méthodes qu’il emploie, de leur but et de leur raison d’étre, il est en état
de les juger et, par suite, il se tient prét a les modifier s’il arrive a se
convaincre que le but a poursuivre n’est plus le méme ou que les moyens
a employer doivent étre différents»?.

2. Dans le domaine de la littérature, cette vigilance de la réflexion est
cruciale. Elle incite a débattre du «but a poursuivre » dans son enseigne-
ment et des « moyens a employer» pour l'atteindre. Et 'on peut, je crois,
baliser en quatre points le champ d’une telle préoccupation: pourquoi
enseigner la littérature? pour qui? qu’enseigner de la littérature? et
comment ¢ Tout « programme d’action» pédagogique y répond de fait,
sinon explicitement, parce qu’il engage une progression curriculaire, une
hiérarchie des tiches par niveau, ainsi que des modalités d’apprentissage
et d’évaluation. Enseigner la littérature, c’est toujours étre en train de
répondre, pratiquement, 3 ces questions régulatrices. L'histoire est riche
d’une grande diversité d’options sur chacun de ces points.

Pourquoi enseigner la littérature, en effet? Dans le seul espace franco-
phone, on a vu se succéder depuis un siécle et demi des justifications tres
variées et parfois concurrentes. Il s’est agi de frotter les éleéves ou les

! Emile Durkheim, «Nature et méthode de la pédagogie» [1911)], Education et société, Paris, PUF,
«Quadrige », 2003 [1922], p. 79, c’est moi qui souligne.
? Durkheim, « Nature et méthode de la pédagogie», art. cit., p. 83.

38



ENRICHIR, DIALOGUER, DECHIFFRER

étudiants aux textes littéraires — pour leur apprendre a s’exprimer, sur le
modele des écrivains les plus éminents — pour développer chez eux une
compétence analytique trés proche de la rigueur mathématique — pour
leur inculquer un sens moral illustré par les ceuvres d’écrivains patrio-
tiques — pour les initier 4 une connaissance philosophique de la nature
humaine — et, plus récemment, pour les rendre méfiants a I’égard des
piéges du langage, donc «critiques», ou pour les doter d’'une éthique
démocratique de I’empathie et de la discussion.

Pour qui enseigner, des lors? La question est double: a qui s’adresse-
t-on (ou croit-on s’adresser) ¢ et afin de les aider a cultiver quels types de
conduites collectives ou personnelles ? La composition des classes d’éleves
ou d’étudiants, et I'adéquation des moyens d’enseignement a leurs
connaissances initiales, doit ici étre distinguée de I’horizon de formation
— de la Bildung, au sens large — ot 'on inscrit les apprentissages. Les consi-
dérations empiriques, et trés pragmatiques, ne doivent pas masquer
d’autres enjeux plus idéaux, certes, mais qui ont aussi trait d ce « pour qui
enseigner».

Commengons par le plus concret. Les générations accueillies dans
I’enseignement secondaire ou supérieur ont évolué, depuis un siécle et
demi, dans un sens favorable a la démocratisation des études. L'immi-
gration et I'exil ont également rendu plus sensible au cours du XX° siecle,
a tout le moins en Europe, une hétérogénéité sociale et culturelle des
populations scolarisées. Ce multiculturalisme, comme on I'appelle
aujourd’hui, existait déja en France sous la Troisieme République, mais il
se manifestait par des traits plus faciles a cacher sous le grand tapis de la
nation. En outre, des progressistes comme Durkheim s’inquiétaient d’édu-
quer des étres de raison, et non des individus issus de la premiére,
deuxiéme ou troisieme génération d’immigrés de telle ou telle région de
France ou du monde. Les cultures des enfants et des adolescents, il y a un
siécle, étaient par ailleurs moins indépendantes de 1'école qu’aujourd’hui.
Les « teenagers», ni la «jeunesse », n’avaient encore leurs spheres propres de
consommation, de divertissement et de rencontres. Les enseignements
s’adressent désormais a des individus qui se socialisent souvent dans ces
groupes culturels aux codes parfois tres €éloignés des attentes des institu-
tions de formation et du sens commun des enseignants. L'enseignement
de la littérature a en partie répondu a ces processus de transformation, avec
un succes mitigé : on donne actuellement a lire dans les cours de frangais

39



JEROME DAVID

des textes traduits, pour s’ouvrir a la littérature mondiale ; on promeut les
approches francophones ou postcoloniales; on invite la «littérature de
jeunesse» dans les programmes scolaires ; on étudie les récits de déplace-
ment et d’acculturation problématiques, sinon douloureux (romans de
I'inconfort social, littérature des camps, récits de génocide, etc.).

Quant a la Bildung, elle ajoute a ces constats une forme d’idéal. Elle
vectorise la question du «pour qui» en fixant une fin (une finalité, un
terme) 4 la formation par la littérature : enseigner a partir d’ceuvres litté-
raires, soit, mais pour que les individus dans nos classes deviennent « qui» ?
Des orateurs, des rationalistes, des patriotes, des sages, des citoyens
critiques, des citoyens empathiques? Les registres de 1égitimité mobilisés
pour répondre au « pourquoi enseigner la littérature » se déclinent ici non
pas tant en aptitudes définies qu’en modalités d’intervention dans la vie
publique et, accessoirement, dans la vie privée.

Ce «pour qui enseigner», enfin, peut encore se dédoubler lorsqu’il
s’agit de former de futurs enseignants: quel est leur bagage initial, en
matiére de théorie et d’histoire littéraires, de didactique et de science de
I’éducation, d’expérience concréte d’enseignement? Et 3 quelles figures
d’enseignant — ou, pour parler comme Max Weber, a quels idéaux-types
de la transmission scolaire, voire universitaire — devraient-ils étre intro-
duits, sinon portés ?

Qu’enseigner par ailleurs — de la littérature ? Quelles ceuvres donner a
lire (corpus) et quelles strates textuelles privilégier (thématique, récit,
procédés, langue, etc.) ? Se posent alors les problémes du choix des titres
étudiés et des outils analytiques déployés: qui sont les maitres de la
langue, se demandait-on jadis? quels textes élévent le sens moral des
jeunes lecteurs ? ou trouver les principes clairement formulés de la nature
humaine et de la vie bonne ? Voici deux ans, j’ai surpris cette conversation
dans le train: L’Usage du monde de Nicolas Bouvier, est-ce trop indécent
pour étre lu dans le secondaire ? Ou, ailleurs: le choc parfois traumatique
ressenti a la lecture de récits concentrationnaires est-il suffisamment
contrebalancé par la legon éthique que I'on peut en tirer dans le cadre
d’un cours ? Peut-on enseigner les Cent vingt journées de Sodome?

Dans un autre ordre d’idées, plus méthodologique, lit-on Le Peére
Goriot pour découvrir un tableau critique du capitalisme, repérer les trois
ou cinqg séquences schématiques de tout drame (exposition, nceud, etc.),
explorer les procédés mis en ceuvre par Balzac pour produire un monde

40



ENRICHIR, DIALOGUER, DECHIFFRER

imaginaire crédible ou retrouver dans la langue meéme de La Comédie
humaine la présence spectrale de La Bruyere, Laclos, Richardson, George
Sand ou de la Gazette des tribunaux? L'art est long et la vie en classe est
courte : 'argument souvent avancé selon lequel un enseignant fait «un
peu de tout cela a la fois» (lecture thématique et critique, formelle, histo-
rique, intertextuelle, etc.) est recevable — car il serait contraire a «’attitude
mentale intermédiaire» préconisée par Durkheim de vouloir demander
a la pratique plus de rigueur qu’elle n’en peut fournir sans devenir
inopérante —, mais cet argument ne doit pas nous faire oublier qu'un
enseignant, parce qu’il n’a pas le temps, ni le désir, ni le droit de tout
faire avec n’importe quel texte, privilégie toujours des ceuvres et des
approches et, de ce fait, répond a sa fagon au «quoi» de tout enseignement
de la littérature.

La maniére d’enseigner, enfin, le «comment», découle en partie des
réponses fournies aux trois premieres questions. La légitimité spécifique
que l'on préte a la fréquentation des ceuvres littéraires, la direction intel-
lectuelle et éthique dans laquelle on veut amener des classes souvent tres
diverses, ainsi que la nature des textes 3 partir desquels on familiarise des
éléves ou des étudiants a certaines gammes d’outils d’analyse — tout cela
programme, de maniere plus ou moins définie, aussi bien les modalités de
progression attendue de la part des apprenants que les dispositifs et les
critéres d’évaluation des apprentissages.

Il faut bien sir compter avec les habitudes et les dynamiques d’établis-
sement ou de département. Il arrive en effet que la réponse au « comment »
devienne si urgente qu’elle retarde ou évacue la réflexion sur les autres
points — qu’elle la guide. On enseignera telle ceuvre a I’aide de tels outils
parce qu’'un reéglement nous le demande ou que des collégues nous le
suggérent. L'enseignement, dans un tel cas, répondra malgré tout aux
quatre questions fondamentales déja énumérées — a ceci pres que des
politiques, des administrateurs et des collégues auront décidé a la place de
I'enseignant des enjeux de son propre cours. (Et je m’empresse
d’ajouter que ce n’est pas forcément un mal: I'intelligence collective est
souvent plus grande, en la matiere, que le bricolage solitaire.)

3. Il semble que les directeurs de ce numéro attendent néanmoins des
contributeurs une prise de position plus personnelle que le simple

dépliage heuristique auquel je viens de me livrer. Il est donc temps que

41



JEROME DAVID

je réponde a ces quatre questions en partant de mes propres convictions
et de mon expérience d’enseignant: pourquoi, pour qui, quoi et
comment enseigner lorsqu’il s’agit de littérature ? Mon questionnaire était
avant tout destiné a orienter les recherches historiques que je meéne
depuis plusieurs années sur I’enseignement de la littérature. Mais rien ne
m’empéche, a vrai dire, de m'y soumettre 4 mon tour. On me permettra
toutefois, dans ces quelques pages éloignées du manuel scolaire, de
n’aborder que le versant le plus général de ces interrogations, qui découle
surtout de la question du « pourquoi» ; les trois autres y trouveront leur
place en pointillé.

Pourquoi, a mes yeux, enseigner la littérature ? Trois réponses me
viennent a I'esprit, dont les contextes de pertinence ne se recoupent que
partiellement.

(i) L’enseignement de la littérature vise a enrichir la lecture ordinaire. Les
éléves et les étudiants y sont portés a intégrer dans l'attention qu’ils
portent aux ceuvres littéraires — et dans l'intérét qu’ils leur trouvent — des
éléments toujours plus nombreux et, j’y insiste, toujours plus indissocia-
bles de savoirs spécifiques (en histoire littéraire et en analyse formelle).
Cet enrichissement, cependant, ne se fait pas au détriment de la lecture
ordinaire elle-méme. La «bonne » lecture ne s’accompagne pas du «dépas-
sement» supposé des lectures spontanées. Au contraire, elle les prolonge,
les détaille, les précise, les soumet 3 une discussion argumentée. C’est ce
que j’ai désigné ailleurs par le « premier degré de la littérature ».

Ici, les obstacles sont nombreux. Il existe d’abord plusieurs manieres
de lire «naivement» (identification, évasion, divertissement, délibération
éthique, etc.), et chacune d’elles se prolonge, se détaille et se précise diffe-
remment.

La lecture spontanée, en outre, doit se voir reconnaitre des garde-fous
et ne pas etre assimilée 3 une interprétation a ce point subjective qu’elle
serait strictement privée, au sens de Wittgenstein, donc informulable et
soustraite a toute discussion : d’une part, parce qu’on apprend a lire, méme
«naivement», selon des schémes dont la liste n’est pas infinie (la lecture
ordinaire est souvent trés conformiste) — ’enrichissement attendu d’un

* Cf. Jérdbme David, «Le premier degré de la littérature», LHT, 9 («Aprés le bovarysme»), 2012,
http://www.fabula.org/lht/9 [10.05.2016] ; ainsi que « Chloroforme et signification. Pourquoi la
littérature est-elle si soporifique 4 I’école ?», Etudes de lettres, 2, 2014, pp. 19-32.

42



ENRICHIR, DIALOGUER, DECHIFFRER

enseignement complexifie en somme ces schémes initiaux; et d’autre
part, parce que toute ceuvre littéraire programme sa traversée et son inter-
prétation d’'une maniére qui, souvent, s'impose davantage a une lecture
faiblement réflexive ou indifférente au contexte d’écriture qu’a une
lecture «lettrée » ou savante.

La subjectivité de la lecture ordinaire ne doit donc pas étre surestimée.
On peut en effet la comprendre autrement que comme 1'ensemble des
projections intimes que chaque lecteur associe a une ceuvre littéraire, et
envisager la lecture la plus spontanée a partir de ses caractéristiques
collectives et impersonnelles (ce que I’on a appris comme membre d’une
culture ou d’'un groupe social et ce que 'ceuvre sollicite de nous par
réflexe, pour ainsi dire). En ce sens, enrichir la lecture ordinaire par
I'enseignement ne condamne pas l’enseignant a ne plus pouvoir évaluer
les apprentissages, au motif qu’il jugerait alors la personnalité de ses éléves
ou de ses étudiants plutot que leurs compétences ou leur savoir-faire
analytique. Il lui suffit — qu’on me permette cet euphémisme — de conce-
voir des savoirs dont 'appropriation se ferait a partir de ces rapports aux
ceuvres les plus partagés et, de prime abord, les plus évidents.

Et voici le troisieme obstacle : nous manquons, dans ’enseignement, de
tels savoirs enseignables. Les études littéraires ont opéré leur tournant
éthique, existentiel ou fictionnel, et rompu avec plusieurs des axiomes
précédents de la critique — I'immersion fictionnelle a remplacé I'illusion
référentielle, la tension narrative les typologies de narrateurs, les mondes
possibles la stricte surface de l'intertextualité — mais les propositions
théoriques récentes n’ont encore guere été transposées dans 1’enseigne-
ment. Les chercheurs débattent des ontologies littéraires, des styles de vie
et des liens forgés par les ceuvres entre les lecteurs, tandis que les éléves —
et, parfois, les étudiants — s’emploient a distinguer le narrateur de I'auteur,
a repérer des figures de style et a traquer les mises en abyme. L'actuali-
sation des outils d’enseignement n’est pas seulement de la responsabilité
des enseignants, des didacticiens ou des experts mandatés par les instances
politiques; elle incombe aussi aux chercheurs qui, dans les études litté-
raires, se préoccupent 2 la fois de maintenir la passion de la lecture intacte
chez les adolescents (dont on sait qu’ils se détournent massivement des
livres entre 11 et 17 ans) et de garantir la pérennité de leur discipline dans
I'enseignement supérieur, ou les effectifs pourraient venir 3 manquer
(faute de lecteurs désireux d’enrichir leur lecture, précisément).

43



JEROME DAVID

(i1) L’enseignement de la littérature forme a la démocratie. L encouragement
de certains modes de lecture favorise 'acquisition de vertus démocra-
tiques cruciales.

Plonger dans un roman réaliste du XI1x® siécle, si 'on suit Martha
Nussbaum?®, reléve d’une expérience a la fois cognitive et affective : I’écri-
ture adopte successivement les points de vue de plusieurs personnages, de
milieux parfois trés diftérents, et nous attache a leurs systémes de valeurs
et a leurs destins. On vibre pour le parfumeur ruiné, la femme adultére
par dépit, ouvrier exploité, I’hystérique, le bagnard repenti, etc. Ces
romans entrainent la faculté de se mettre d la place d’autrui, de le
comprendre 3 travers ses propres valeurs et de le juger en tenant compte
des justifications qu’il pourrait donner de ses actes. Parce qu’elle
développe I'empathie, leur lecture en immersion prépare a 'exercice du
jugement dans des sociétés pluralistes.

La microlecture, pourrait-on ajouter, engage une attitude analogue a
I'é¢gard d’une ceuvre et de ce que son auteur ou son époque y a exprimeé
de particulier. Qu’elle s’attache par exemple au «sens», dans la tradition
herméneutique, ou aux «procédés» et aux «genres», dans le sillage du
formalisme, la microlecture consiste a arpenter un texte avec minutie
pour y collecter tous les indices qui mettraient sur la voie d’une élucida-
tion interprétative. Cette attention s’apparente a une écoute : 'interprete
déplie une parole autre. C’est méme un dialogue, un ajustement des
exigences de l'analyse i la singularité d’un discours. La critique s’y
éprouve dans un foisonnement de contre-exemples présentés par le texte.
Elle s’invente par détours, au lieu de s’énoncer sans vis-a-vis.

La discussion collective sur le sens possible des ceuvres, en classe ou en
séminaire, cultive d’autres aptitudes civiques. Elle forge la capacité a
tomber d’accord en se référant aux données factuelles d’un texte, plutot
qu’a des impressions ou des préjuges, contribuant ainsi a 'apprentissage
d’'une éthique rationnelle de la discussion. Plus encore — comme I’a
défenduYves Citton® —, cette négociation du sens attribuable a une ceuvre
délégue aux éléves et aux étudiants eux-memes 'autorité de I'interpréta-
tion. Elle tend 4 les rendre critiques et autonomes.

* Martha Nussbaum, La connaissance de I’amour. Essais sur la philosophie et la littérature, Paris, Cerf, 2010
[1990]; ainsi que L’art d’étre juste, Paris, Flammarion, 2015 [1995]. )
*> Yves Citton, Lire, interpréter, actualiser. Pourquoi les études littéraires ?, Paris, Editions Amsterdam, 2007.

44



ENRICHIR, DIALOGUER, DECHIFFRER

(iii) L’enseignement de la littérature travaille au déchiffrement du monde
contemporain. Si 'on déprovincialise les histoires littéraires nationales, le
passé de la littérature prend des reliefs neufs. Les ceuvres classiques n’exem-
plifient plus la grandeur d’une culture portée par un peuple. Elles activent
des héritages esthétiques qui débordent les frontieéres des empires, des
royaumes et des Etats-nations. Les formes et les imaginaires littéraires
circulent en effet au fil des échanges de toutes sortes entre régions du
monde. Dans la littérature frangaise, la Gréce antique, Rome, I’Espagne,
I'Italie, I’ Angleterre, I’Allemagne, la Scandinavie, ’Amérique du Nord, le
Japon sont des horizons réguliers, des reperes constitutifs. Aucun écrivain
francais n’a jamais écrit entouré de ses seuls compatriotes. Aussi les histoires
littéraires, lorsqu’elles ont inventé des causalités artistiques internes a
des entités nationales, ont-elles produit des trompe-I’ceil idéologiques
contemporains de I’émergence et de la consolidation des Etats-nations.

Notre présent n’a plus de frontieres aussi simples. Il présente une
complexité que I'on peut pourtant encore apprivoiser dans l'interpréta-
tion des ceuvres littéraires, pour autant que 1'on réinscrive celles-ci dans
la diversité des échanges culturels dont elles furent la résultante. Aborder
un classique de la littérature francaise en soulignant ce qu’il doit aux
cultures littéraires limitrophes ou lointaines, c’est rappeler le passé a sa
richesse méconnue, étudier les causes et les effets des transferts culturels
(réussis ou manqués) et immerger les éléves et les étudiants dans un
monde qui, de tout temps, n’a été tissé que de territoires mouvants,
d’appartenances précaires, d’emprunts et de réappropriations. La littéra-
ture est alors le diagramme formel de ces contacts.

Une approche transnationale de la littérature offre une telle perspec-
tive sur les ceuvres. Dans ce domaine, les recherches sont nombreuses mais
dispersées. De plus, elles n’ont pas encore été déclinées en propositions
d’enseignement aux méthodes claires, aux corpus délimités et aux
ressources aisément accessibles. C’est un chantier a ne pas négliger dans
les années qui viennent.

Dans I’enseignement supérieur, le déchiffrement du présent s’étend au
monde numérique. Les études littéraires ont été parmi les disciplines
pionnieres des Digital Humanities, et elles y apportent une réflexivité
longuement éprouvée dans la constitution de corpus, la mise en série
d’exemples, I'administration de la preuve philologique, la contextualisa-
tion historique et la montée en généralité des cas significatifs. Par ailleurs,

45



JEROME DAVID

le patrimoine littéraire est toujours plus massivement numeérisé : 'archive
exige, pour ainsi dire, d’étre interprétée a cette échelle des « big data».
Les étudiants doivent donc se voir lancer ces défis au cours de leurs
études: comment donner sens a cet océan de données littéraires en ligne,
accessibles 2 quiconque ? comment traduire les opérations souvent impli-
cites d’analyse et d’inférence que nous effectuons face aux ceuvres en un
ensemble de taches programmables sur ordinateur, c’est-a-dire explicites,
univoques et méthodiquement planifiées ? que devient notre imagination
scientifique lorsqu’elle se fait computationnelle ? et, last but not least, que
nous apprend ce délicat processus de traduction sur les promesses et les
impasses de I'univers algorithmique ot nous baignons désormais?

Lhumanisme et le formalisme, qu’on a trop souvent opposés comme
les deux seules alternatives offertes a I’enseignement de la littérature,
n’épuisent pas le spectre des « programmes d’action» du secondaire et de
I'université au XXI° siecle. L'«attitude mentale intermédiaire» qui leur
découvre d’autres valeurs concurrentes doit viser désormais a les trans-
poser et a les consolider dans les classes, dans I’espoir de voir s’opérer a
long terme un renouvellement en profondeur des pratiques actuelles
d’enseignement et d’apprentissage.

Jéréme DAVID
Université de Geneve

46



	Enrichir, dialoguer, déchiffrer, ou : de la justification de l'enseignement de la littérature au XXIe siècle

