
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 63 (2016)

Heft: 1: Fascicule français. À quoi bon l'enseignement de la littérature?

Artikel: Enrichir, dialoguer, déchiffrer, ou : de la justification de l'enseignement
de la littérature au XXIe siècle

Autor: Daivd, Jérôme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Enrichir, dialoguer, déchiffrer, ou :

de la justification de l'enseignement
de la littérature au xxi® siècle

1. En 1911, Emile Dürkheim occupe encore à la Sorbonne la chaire de

« Science de l'éducation », qu'il modifiera deux ans plus tard en une chaire
de « Science de l'éducation et sociologie ». Il travaille depuis une vingtaine
d'années à la constitution d'une pédagogie conforme à l'idée qu'il se fait
des sciences sociales.

Penser l'enseignement présente pour lui une difficulté très particu-
hère : l'effort d'analyse porte sur des opérations souvent très pratiques, que
les enseignants n'ont guère besoin, ni même envie, d'expliciter dans

l'exercice de leur métier. Plus encore, la pédagogie ne peut étudier cet
« art », comme Dürkheim l'appeUe, sans l'évaluer à l'aune de sa pertinence
sociale et de l'adéquation de ses moyens à ses ambitions.

Un siècle après le Kant du «il se peut que cela soit juste en théorie,
mais en pratique cela ne vaut rien» (1793) et près d'un siècle avant le
Bourdieu du Se«5 pratigwe (1980), Dürkheim offre, sur le cas précis de

l'enseignement, sa propre résolution de ce casse-tête philosophique — à

savoir la théorisation des manières de faire, ici professionnelles, qui se

règlent dans l'action même :

Mais entre l'art [des enseignants] ainsi défini et la science proprement dite [i.e. la

sociologie des systèmes d'éducation], il y a place pour une attitude mentale intermé-

diaire. Au lieu d'agir sur les choses ou sur les êtres suivant des modes déterminés,

on réfléchit sur les procédés d'action qui sont ainsi employés, en vue non de les

connaître et de les expliquer, mais d'apprécier ce qu'ils oalent, s'ils sont ce qu'ils doiVent

être, s'il M'est pas Mille de les Miodi/ier ei de quelle manière, noire même de les remplacer

totalement par des procédés noMoeaMx. Ces réflexions prennent la forme de théories ;

ce sont des combinaisons d'idées, non des combinaisons d'actes, et, par là, elles se

rapprochent de la science. Mais les idées qui sont ainsi combinées ont pour objet,
non d'exprimer la nature des choses données, mais de diriger l'action. [...] Si ce ne

sont pas des actions, ce sont, du moins, des programmes d'action, et, par là, elles se

rapprochent de l'art.Tefles sont les théories médicales, politiques, stratégiques, etc.

Pour exprimer le caractère mixte de ces sortes de spéculations, nous proposons de

les appeler des théories pratiques. La pédagogie est une théorie pratique de ce

genre. Elle n'étudie pas scientifiquement les systèmes d'éducation, mais elle y

37

Jérôme David, «Enrichir, dialoguer, déchiffrer», Pfcrstwfs 63:1, fascicule français, 2016,pp. 37-46



JÉRÔME DAVID

réfléchit en vue de fournir à l'activité de l'éducateur [l'enseignant] des idées qui
le dirigent'.

Une « attitude mentale intermédiaire » convient donc quand il s'agit
de penser la pédagogie: ni action dans les classes, ni explication des

systèmes scolaires, mais direction de l'enseignement ou, mieux, program-
mation de l'action d'enseigner. Une programmation réflexive, d'abord, en
ce qu'elle se formule en «idées» exposées à la réfutation. Une program-
mation normative, ensuite, puisque Dürkheim suggère qu'il existe un
idéal de l'éducation (« ce que les procédés d'action doivent être ») qui fixe
les critères d'évaluation des pratiques effectives d'enseignement. Une
programmation ininterrompue, enfin, de manière à s'assurer que les

« besoins nouveaux » et les « nouvelles idées » qui naissent sans cesse dans

la société puissent contribuer à l'évolution commune de cet idéal éducatif
et des formations existantes: « [q]uand l'éducateur se rend compte des

méthodes qu'il emploie, de leur but et de leur raison d'être, il est en état
de les juger et, par suite, il se tient prêt à les modifier s'il arrive à se

convaincre que le but à poursuivre n'est plus le même ou que les moyens
à employer doivent être différents »^.

2. Dans le domaine de la littérature, cette vigilance de la réflexion est

cruciale. Elle incite à débattre du « but à poursuivre » dans son enseigne-
ment et des «moyens à employer» pour l'atteindre. Et l'on peut,je crois,
baliser en quatre points le champ d'une telle préoccupation : pourquoi
enseigner la littérature? pour qui? qu'enseigner de la littérature? et
comment Tout « programme d'action » pédagogique y répond de fait,
sinon explicitement, parce qu'il engage une progression curriculaire, une
hiérarchie des tâches par niveau, ainsi que des modalités d'apprentissage
et d'évaluation. Enseigner la littérature, c'est toujours être en train de

répondre, prah^nemewf, à ces questions régulatrices. L'histoire est riche
d'une grande diversité d'options sur chacun de ces points.

Pourquoi enseigner la littérature, en effet? Dans le seul espace franco-
phone, on a vu se succéder depuis un siècle et demi des justifications très

variées et parfois concurrentes. Il s'est agi de frotter les élèves ou les

* Emile Dürkheim, «Nature et méthode de la pédagogie» [1911)], Édwcarton 5ociété, Paris, PUF,
« Quadrige », 2003 [1922], p. 79, c'est moi qui souligne.
* Dürkheim, « Nature et méthode de la pédagogie », art. cit., p. 83.

38



ENRICHIR, DIALOGUER, DÉCHIFFRER

étudiants aux textes littéraires - pour leur apprendre à s'exprimer, sur le

modèle des écrivains les plus éminents - pour développer chez eux une
compétence analytique très proche de la rigueur mathématique — pour
leur inculquer un sens moral illustré par les œuvres d'écrivains patrio-
tiques - pour les initier à une connaissance philosophique de la nature
humaine — et, plus récemment, pour les rendre méfiants à l'égard des

pièges du langage, donc « critiques », ou pour les doter d'une éthique
démocratique de l'empathie et de la discussion.

Powr gui enseigner, dès lors La question est double : à qui s'adresse-

t-on (ou croit-on s'adresser) et afin de les aider à cultiver quels types de

conduites collectives ou personnelles La composition des classes d'élèves

ou d'étudiants, et l'adéquation des moyens d'enseignement à leurs

connaissances initiales, doit ici être distinguée de l'horizon de formation
— de la Bi'Mung, au sens large — où l'on inscrit les apprentissages. Les consi-
dérations empiriques, et très pragmatiques, ne doivent pas masquer
d'autres enjeux plus idéaux, certes, mais qui ont aussi trait à ce «pour g«!
enseigner».

Commençons par le plus concret. Les générations accueillies dans

l'enseignement secondaire ou supérieur ont évolué, depuis un siècle et

demi, dans un sens favorable à la démocratisation des études. L'immi-
gration et l'exil ont également rendu plus sensible au cours du xx" siècle,

à tout le moins en Europe, une hétérogénéité sociale et culturelle des

populations scolarisées. Ce multiculturalisme, comme on l'appelle
aujourd'hui, existait déjà en France sous la Troisième République, mais il
se manifestait par des traits plus faciles à cacher sous le grand tapis de la

nation. En outre, des progressistes comme Dürkheim s'inquiétaient d'édu-

quer des êtres de raison, et non des individus issus de la première,
deuxième ou troisième génération d'immigrés de telle ou telle région de

France ou du monde. Les cultures des enfants et des adolescents, il y a un
siècle, étaient par ailleurs moins indépendantes de l'école qu'aujourd'hui.
Les « teenagers », ni la «jeunesse », n'avaient encore leurs sphères propres de

consommation, de divertissement et de rencontres. Les enseignements
s'adressent désormais à des individus qui se socialisent souvent dans ces

groupes culturels aux codes parfois très éloignés des attentes des institu-
tions de formation et du sens commun des enseignants. L'enseignement
de la littérature a en partie répondu à ces processus de transformation, avec

un succès mitigé : on donne actuellement à lire dans les cours de français

39



JÉRÔME DAVID

des textes traduits, pour s'ouvrir à la littérature mondiale ; on promeut les

approches francophones ou postcoloniales; on invite la «littérature de

jeunesse » dans les programmes scolaires ; on étudie les récits de déplace-
ment et d'acculturation problématiques, sinon douloureux (romans de

l'inconfort social, httérature des camps, récits de génocide, etc.).

Quant à la Bi/dnnfj, elle ajoute à ces constats une forme d'idéal. Elle
vectorise la question du «pour » en fixant une fin (une finalité, un
terme) à la formation par la littérature : enseigner à partir d'oeuvres litté-
raires, soit, mais pour que les individus dans nos classes deviennent « qui »

Des orateurs, des rationalistes, des patriotes, des sages, des citoyens
critiques, des citoyens empathiques Les registres de légitimité mobilisés

pour répondre au «ponrgnof enseigner la littérature» se déclinent ici non
pas tant en aptitudes définies qu'en modalités d'intervention dans la vie

publique et, accessoirement, dans la vie privée.
Ce «pour enseigner», enfin, peut encore se dédoubler lorsqu'il

s'agit de former de futurs enseignants : quel est leur bagage initial, en
matière de théorie et d'histoire littéraires, de didactique et de science de

l'éducation, d'expérience concrète d'enseignement? Et à quelles figures
d'enseignant - ou, pour parler comme Max Weber, à quels idéaux-types
de la transmission scolaire, voire universitaire — devraient-ils être intro-
duits, sinon portés

Qu'enseigner par ailleurs — de la httérature Quelles œuvres donner à

lire (corpus) et quelles strates textuelles privilégier (thématique, récit,
procédés, langue, etc.) Se posent alors les problèmes du choix des titres
étudiés et des outils analytiques déployés : qui sont les maîtres de la

langue, se demandait-on jadis quels textes élèvent le sens moral des

jeunes lecteurs où trouver les principes clairement formulés de la nature
humaine et de la vie bonne Voici deux ans, j'ai surpris cette conversation
dans le train: L'Lùq^e du monde de Nicolas Bouvier, est-ce trop indécent

pour être lu dans le secondaire Ou, ailleurs: le choc parfois traumatique
ressenti à la lecture de récits concentrationnaires est-il suffisamment
contrebalancé par la leçon éthique que l'on peut en tirer dans le cadre

d'un cours? Peut-on enseigner les Cent vingt journées de Sodome?

Dans un autre ordre d'idées, plus méthodologique, lit-on Le Père

Gonof pour découvrir un tableau critique du capitalisme, repérer les trois

ou cinq séquences schématiques de tout drame (exposition, nœud, etc.),

explorer les procédés mis en œuvre par Balzac pour produire un monde

40



ENRICHIR, DIALOGUER, DÉCHIFFRER

imaginaire crédible ou retrouver dans la langue même de La Comédie

/îwmome la présence spectrale de La Bruyère, Laclos, Richardson, George
Sand ou de la Gazeffe des frdwnaMX L'art est long et la vie en classe est

courte : l'argument souvent avancé selon lequel un enseignant fait « un

peu de tout cela à la fois » (lecture thématique et critique, formelle, histo-

rique, intertextuelle, etc.) est recevable — car il serait contraire à «l'attitude
mentale intermédiaire » préconisée par Dürkheim de vouloir demander
à la pratique plus de rigueur qu'elle n'en peut fournir sans devenir

inopérante —, mais cet argument ne doit pas nous faire oublier qu'un
enseignant, parce qu'il n'a pas le temps, ni le désir, ni le droit de tout
faire avec n'importe quel texte, privilégie toujours des œuvres et des

approches et, de ce fait, répond à sa façon au « » de tout enseignement
de la littérature.

La manière d'enseigner, enfin, le «rommewf», découle en partie des

réponses fournies aux trois premières questions. La légitimité spécifique

que l'on prête à la fréquentation des œuvres littéraires, la direction intel-
lectuelle et éthique dans laquelle on veut amener des classes souvent très

diverses, ainsi que la nature des textes à partir desquels on familiarise des

élèves ou des étudiants à certaines gammes d'outils d'analyse - tout cela

programme, de manière plus ou moins définie, aussi bien les modalités de

progression attendue de la part des apprenants que les dispositifs et les

critères d'évaluation des apprentissages.
Il faut bien sûr compter avec les habitudes et les dynamiques d'établis-

sement ou de département. Il arrive en effet que la réponse au « comment »

devienne si urgente qu'elle retarde ou évacue la réflexion sur les autres

points - qu'elle la guide. On enseignera telle œuvre à l'aide de tels outils

parce qu'un règlement nous le demande ou que des collègues nous le

suggèrent. L'enseignement, dans un tel cas, répondra malgré tout aux

quatre questions fondamentales déjà énumérées — à ceci près que des

politiques, des administrateurs et des collègues auront décidé à la place de

l'enseignant des enjeux de son propre cours. (Et je m'empresse

d'ajouter que ce n'est pas forcément un mal: l'intelligence collective est

souvent plus grande, en la matière, que le bricolage solitaire.)

3. Il semble que les directeurs de ce numéro attendent néanmoins des

contributeurs une prise de position plus personnelle que le simple
dépliage heuristique auquel je viens de me livrer. Il est donc temps que

41



JÉRÔME DAVID

je réponde à ces quatre questions en partant de mes propres convictions
et de mon expérience d'enseignant: pourquoi, pour qui, quoi et
comment enseigner lorsqu'il s'agit de littérature Mon questionnaire était

avant tout destiné à orienter les recherches historiques que je mène

depuis plusieurs années sur l'enseignement de la littérature. Mais rien ne

m'empêche, à vrai dire, de m'y soumettre à mon tour. On me permettra
toutefois, dans ces quelques pages éloignées du manuel scolaire, de

n'aborder que le versant le plus général de ces interrogations, qui découle

surtout de la question du «pourvoi»; les trois autres y trouveront leur
place en pointillé.

Pourquoi, ù mes yeux, enseigner la littérature? Trois réponses me
viennent à l'esprit, dont les contextes de pertinence ne se recoupent que
partiellement.

(ï) L'ewse/gnement de la Zh/érafwre y/se à enneh/r /a Zee/wre ord/na/re. Les

élèves et les étudiants y sont portés à intégrer dans l'attention qu'ils
portent aux œuvres littéraires — et dans l'intérêt qu'ils leur trouvent — des

éléments toujours plus nombreux et, j'y insiste, toujours plus indissocia-
bles de savoirs spécifiques (en histoire littéraire et en analyse formelle).
Cet enrichissement, cependant, ne se fait pas au détriment de la lecture
ordinaire elle-même. La « bonne » lecture ne s'accompagne pas du « dépas-

sement » supposé des lectures spontanées. Au contraire, elle les prolonge,
les détaille, les précise, les soumet à une discussion argumentée. C'est ce

que j'ai désigné ailleurs par le «premier degré de la littérature »L

Ici, les obstacles sont nombreux. Il existe d'abord plusieurs manières
de lire «naïvement» (identification, évasion, divertissement, délibération
éthique, etc.), et chacune d'elles se prolonge, se détaille et se précise diffé-
remment.

La lecture spontanée, en outre, doit se voir reconnaître des garde-fous
et ne pas être assimilée à une interprétation à ce point subjective qu'elle
serait strictement privée, au sens de Wittgenstein, donc informulable et
soustraite à toute discussion : d'une part, parce qu'on apprend à lire, même

«naïvement», selon des schèmes dont la liste n'est pas infinie (la lecture
ordinaire est souvent très conformiste) — l'enrichissement attendu d'un

* Cf. Jérôme David, «Le premier degré de la littérature», LHT, 9 («Après le bovarysme»), 2012,
http://www.fabula.Org/lht/9 [10.05.2016] ; ainsi que «Chloroforme et signification. Pourquoi la
littérature est-elle si soporifique à l'école », Études de lettres, 2,2014, pp. 19-32.

42



ENRICHIR, DIALOGUER, DÉCHIFFRER

enseignement complexifïe en somme ces schèmes initiaux; et d'autre

part, parce que toute œuvre littéraire programme sa traversée et son inter-
prétation d'une manière qui, souvent, s'impose davantage à une lecture
faiblement réflexive ou indifférente au contexte d'écriture qu'à une
lecture « lettrée » ou savante.

La subjectivité de la lecture ordinaire ne doit donc pas être surestimée.

On peut en effet la comprendre autrement que comme l'ensemble des

projections infimes que chaque lecteur associe à une œuvre littéraire, et

envisager la lecture la plus spontanée à partir de ses caractéristiques
collectives et impersonnelles (ce que l'on a appris comme membre d'une
culture ou d'un groupe social et ce que l'œuvre sollicite de nous par
réflexe, pour ainsi dire). En ce sens, enrichir la lecture ordinaire par
l'enseignement ne condamne pas l'enseignant à ne plus pouvoir évaluer
les apprentissages, au motif qu'il jugerait alors la personnalité de ses élèves

ou de ses étudiants plutôt que leurs compétences ou leur savoir-faire

analytique. Il lui suffit — qu'on me permette cet euphémisme — de conce-
voir des savoirs dont l'appropriation se ferait à partir de ces rapports aux
œuvres les plus partagés et, de prime abord, les plus évidents.

Et voici le troisième obstacle : nous manquons, dans l'enseignement, de

tels savoirs enseignables. Les études littéraires ont opéré leur tournant
éthique, existentiel ou fictionnel, et rompu avec plusieurs des axiomes

précédents de la critique — l'immersion fictionnelle a remplacé l'illusion
référentielle, la tension narrative les typologies de narrateurs, les mondes

possibles la stricte surface de l'intertextualité — mais les propositions
théoriques récentes n'ont encore guère été transposées dans l'enseigne-
ment. Les chercheurs débattent des ontologies littéraires, des styles de vie
et des hens forgés par les œuvres entre les lecteurs, tandis que les élèves —

et, parfois, les étudiants — s'emploient à distinguer le narrateur de l'auteur,
à repérer des figures de style et à traquer les mises en abyme. L'actuali-
sation des outils d'enseignement n'est pas seulement de la responsabilité
des enseignants, des didacticiens ou des experts mandatés par les instances

politiques ; ehe incombe aussi aux chercheurs qui, dans les études litté-
raires, se préoccupent à la fois de maintenir la passion de la lecture intacte
chez les adolescents (dont on sait qu'ils se détournent massivement des

livres entre 11 et 17 ans) et de garantir la pérennité de leur discipline dans

l'enseignement supérieur, où les effectifs pourraient venir à manquer
(faute de lecteurs désireux d'enrichir leur lecture, précisément).

43



JÉRÔME DAVID

(ii) L'ewjeigttemmf Je /a littérature^/ôrme <3 /a démocratie. L'encouragement
de certains modes de lecture favorise l'acquisition de vertus démocra-

tiques cruciales.

Plonger dans un roman réaliste du XIX® siècle, si l'on suit Martha
NussbaunP, relève d'une expérience à la fois cognitive et affective : l'écri-
ture adopte successivement les points de vue de plusieurs personnages, de

milieux parfois très différents, et nous attache à leurs systèmes de valeurs

et à leurs destins. On vibre pour le parfumeur ruiné, la femme adultère

par dépit, l'ouvrier exploité, l'hystérique, le bagnard repenti, etc. Ces

romans entraînent la faculté de se mettre à la place d'autrui, de le

comprendre à travers ses propres valeurs et de le juger en tenant compte
des justifications qu'il pourrait donner de ses actes. Parce qu'elle
développe l'empathie, leur lecture e« immersion prépare à l'exercice du

jugement dans des sociétés pluralistes.
La microlecture, pourrait-on ajouter, engage une attitude analogue à

l'égard d'une œuvre et de ce que son auteur ou son époque y a exprimé
de particulier. Qu'elle s'attache par exemple au «sens», dans la tradition
herméneutique, ou aux «procédés» et aux «genres», dans le sillage du

formalisme, la microlecture consiste à arpenter un texte avec minutie

pour y collecter tous les indices qui mettraient sur la voie d'une élucida-
tion interprétative. Cette attention s'apparente à une écoute : l'interprète
déplie une parole autre. C'est même un dialogue, un ajustement des

exigences de l'analyse à la singularité d'un discours. La critique s'y
éprouve dans un foisonnement de contre-exemples présentés par le texte.
Elle s'invente par détours, au lieu de s'énoncer sans vis-à-vis.

La discussion collective sur le sens possible des œuvres, en classe ou en
séminaire, cultive d'autres aptitudes civiques. Elle forge la capacité à

tomber d'accord en se référant aux données factuelles d'un texte, plutôt
qu'à des impressions ou des préjugés, contribuant ainsi à l'apprentissage
d'une éthique rationnelle de la discussion. Plus encore — comme l'a
défenduYves Citton^ —, cette négociation du sens attribuable à une œuvre
délègue aux élèves et aux étudiants eux-mêmes l'autorité de l'interpréta-
tion. Elle tend à les rendre critiques et autonomes.

* Martha Nussbaum, Ld cottmî/ssdwee de Pdmowr. £550/5 sur ta ^/ii/oso^/î/e et Z/ttémtMre, Paris, Cerf, 2010

[1990] ; ainsi que L'drt d'etre juste, Paris, Flammarion, 2015 [1995].
* Yves Citton, Lire, wte/préter, tictwd/iser. Pourquoi Zes etudes Z/ttéra/res Paris, Editions Amsterdam, 2007.

44



ENRICHIR, DIALOGUER, DÉCHIFFRER

(iii) L'ensei^wemewi de /a /hiéraiwre travaille a« iéc/îi^remeni rfw monde

contemporain. Si l'on déprovincialise les histoires littéraires nationales, le

passé de la littérature prend des reliefs neufs. Les œuvres classiques n'exem-

plifient plus la grandeur d'une culture portée par un peuple. Elles activent
des héritages esthétiques qui débordent les frontières des empires, des

royaumes et des États-nations. Les formes et les imaginaires littéraires
circulent en effet au fil des échanges de toutes sortes entre régions du
monde. Dans la littérature française, la Grèce antique, Rome, l'Espagne,
l'Italie, l'Angleterre, l'Allemagne, la Scandinavie, l'Amérique du Nord, le

Japon sont des horizons réguliers, des repères constitutifs. Aucun écrivain
français n'a jamais écrit entouré de ses seuls compatriotes. Aussi les histoires

littéraires, lorsqu'elles ont inventé des causalités artistiques internes à

des entités nationales, ont-elles produit des trompe-l'œil idéologiques
contemporains de l'émergence et de la consolidation des États-nations.

Notre présent n'a plus de frontières aussi simples. Il présente une
complexité que l'on peut pourtant encore apprivoiser dans l'interpréta-
don des œuvres littéraires, pour autant que l'on réinscrive celles-ci dans

la diversité des échanges culturels dont elles furent la résultante. Aborder
un classique de la littérature française en souhgnant ce qu'il doit aux
cultures httéraires limitrophes ou lointaines, c'est rappeler le passé à sa

richesse méconnue, étudier les causes et les effets des transferts culturels

(réussis ou manqués) et immerger les élèves et les étudiants dans un
monde qui, de tout temps, n'a été tissé que de territoires mouvants,
d'appartenances précaires, d'emprunts et de réappropriations. La littéra-
ture est alors le diagramme formel de ces contacts.

Une approche transnationale de la littérature offre une telle perspec-
tive sur les œuvres. Dans ce domaine, les recherches sont nombreuses mais

dispersées. De plus, elles n'ont pas encore été déclinées en propositions
d'enseignement aux méthodes claires, aux corpus délimités et aux
ressources aisément accessibles. C'est un chantier à ne pas négliger dans

les années qui viennent.
Dans l'enseignement supérieur, le déchiffrement du présent s'étend au

monde numérique. Les études httéraires ont été parmi les disciplines
pionnières des Digiial Hnmam'fies, et elles y apportent une réflexivité
longuement éprouvée dans la constitution de corpus, la mise en série

d'exemples, l'administration de la preuve philologique, la contextualisa-
tion historique et la montée en générahté des cas significatifs. Par ailleurs,

45



JÉRÔME DAVID

le patrimoine littéraire est toujours plus massivement numérisé : l'archive

exige, pour ainsi dire, d'être interprétée à cette échelle des « big data ».

Les étudiants doivent donc se voir lancer ces défis au cours de leurs
études : comment donner sens à cet océan de données littéraires en ligne,
accessibles à quiconque comment traduire les opérations souvent impli-
cites d'analyse et d'inférence que nous effectuons face aux œuvres en un
ensemble de tâches programmables sur ordinateur, c'est-à-dire expbcites,

univoques et méthodiquement planifiées que devient notre imagination
scientifique lorsqu'elle se fait computationnelle et, last Znù not Zenit, que
nous apprend ce délicat processus de traduction sur les promesses et les

impasses de l'univers algorithmique où nous baignons désormais

L'humanisme et le formalisme, qu'on a trop souvent opposés comme
les deux seules alternatives offertes à l'enseignement de la littérature,
n'épuisent pas le spectre des «programmes d'action» du secondaire et de

l'université au xxù siècle. L'«attitude mentale intermédiaire» qui leur
découvre d'autres valeurs concurrentes doit viser désormais à les trans-

poser et à les consolider dans les classes, dans l'espoir de voir s'opérer à

long terme un renouvellement en profondeur des pratiques actuelles

d'enseignement et d'apprentissage.

Jérôme David
L/mVemïé de Genève

46


	Enrichir, dialoguer, déchiffrer, ou : de la justification de l'enseignement de la littérature au XXIe siècle

