Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 63 (2016)

Heft: 1: Fascicule francais. A quoi bon I'enseignement de la littérature?
Artikel: Le don des formes

Autor: Barilier, Etienne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632584

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le don des formes

S’il est bon d’enseigner la littérature, c’est parce que la littérature nous
enseigne, au sens le plus profond et le plus riche du mot: elle nous
transmet, dans une forme intelligente et belle, une expérience du monde.
Cela n’est pas évident pour tout un chacun, a ce qu’il parait. Pour la doxa
(qu’il faudrait appeler la malakia, la pensée molle), la littérature n’a rien a
voir avec la vie; a tout le moins, elle est 3 coté de la vie, et ne saurait
étreindre la réalité rugueuse, ou plutot trop lisse, de notre société
marchande et technicienne. Peut-on prouver que la doxa se trompe ? On
ne le peut pas, car nous ne sommes point ici dans le domaine des choses
qui se prouvent. Notons en passant que la société marchande et techni-
cienne ne se prouve pas non plus; elle se contente de régner. En ces
matiéres, rien ne se prouve, tout se choisit. Mais on peut au moins tenter
de montrer que le choix de la littérature, et de son enseignement, n’est
pas tout a fait absurde — pour autant, bien sir, que nous ayons quelque
désir de rester des humains.

Afin de suggérer une fois encore, puisqu’il le faut, que la littérature, y
compris et surtout la fiction, permet d’approcher le réel au plus pres, au
plus exact, au plus brhlant, et que plus un texte est «littéraire», plus il
emporte de réalité, songeons i ’expérience la moins dicible du xx° siecle,
restituée dans les textes de la littérature dite concentrationnaire. Ces purs
témoignages n’en possedent pas moins, souvent, ce qu’il faut bien
nommer des qualités littéraires. Leur véracité, leur vérité méme vient de
ce qu’ils sont riches de ces qualités-li. Primo Levi, Robert Antelme,
Charlotte Delbo sont des écrivains. Cela signifie qu’ils ont su donner a
leurs récits des formes qui rendent plus puissante, plus expressive, plus
exacte, plus révélatrice, plus enseignante leur horrible expérience.

Or, de ces textes-témoignages a des textes de «pure fiction», il n’y a
pas solution de continuité. La «pure fiction» vient a dire le réel avec
autant et davantage de force que le «pur témoignage» (méme riche de
qualités littéraires), parce qu’elle est a4 son tour et par excellence une
forme révélatrice du réel, et de lui seul. Disant cela, je n’oublie pas le
débat, qui n’est toujours pas clos, sur la possibilité et la légitimité de
produire des récits de fiction sur les camps de la mort. « Un roman sur
Auschwitz, ou n’est pas un roman, ou n’est pas sur Auschwitz », disait Elie

21

Edenne BARILIER, « Le don des formes», Versants 63:1, fascicule frangais, 2016, pp.21-25



ETIENNE BARILIER

Wiesel. Mais La nuit, de ce méme Elie Wiesel, qui n’est pas un roman,
n’en est pas moins de la littérature. La qualité poétique de son langage
aggrave, si I'on peut ainsi parler, son évocation de I'univers concentration-
naire. La forme du texte donne force au réel.

Mieux encore, songeons & W ou le souvenir d’enfance de Georges Perec.
On se souvient que cette ceuvre, d'une structure singuliére, propose deux
récits alternés, d’abord complétement étrangers I'un a 'autre, et qui se
rapprochent de plus en plus, insensiblement puis brutalement. Le premier
récit, c’est I’autobiographie de I'auteur, qui tente en vain de reconstituer
son enfance oubliée (donc de saisir la «réalité»). Le second récit est fiction
pure, et méme science-fiction : I’histoire d’une ile mystérieuse, I'lle de 17,
dont la population tout entiére est vouée i la réalisation grandiose d’'une
espece d’utopie sportive calquée sur I'idéal des Jeux Olympiques. Mais on
s’aper¢oit bientot que ces jeux sont abominables, qu’ils se jouent dans un
monde dont les lois sont faites pour que triomphe, avant toute vertu, tout
sentiment humain, le seul instinct de survie. Toutes les cruautés de I'1le de
W nous sont cependant annoncées avec le méme calme objectif, le méme
ton d’évidence et de nécessité que les charmes apparents du début; ces
cruautés sont logiques, nécessaires, légitimes. Perec nous a rendus
complices de I'angoisse. Il nous a fait admettre les bourreaux avant de
nous faire voir les victimes. Or nous étions dans les camps de la mort.
L’imaginaire n’était rien d’autre que le réel, présenté sous les espéces d’'un
possible inédit.

Pour se dire et se constituer, ’homme dispose de ce pouvoir qui
s’appelle I’écriture. Et plus ’homme est souffrant, plus il est menacé de
destruction, plus ce pouvoir est a la fois nécessaire et manifeste. Pour dire
les camps, pour ne jamais les oublier, pour les surmonter peut-étre, il faut,
encore et toujours, former des lettres, des mots, des phrases, des ceuvres. Il
faut écrire. Et cette écriture atteint peut-étre son comble de véracité dans
la fiction. Uimaginaire nous donne, avec une force irrécusable, I'image
véridique de notre condition.

Dans un texte consacré a L’espéce humaine de Robert Antelme, Perec
défend d’ailleurs I'idée qu’il n’y a pas d’un coté le témoignage et de
lautre coté la littérature (donc la fiction), mais que I'un et I'autre relévent
du méme acte essentiel d’écriture. Il faut démentir, dit-il, ceux qui
opposent '« expérience » (dont le « témoignage » présumé véridique serait
la seule expression) a la «littérature » (dont les inventions et autres fictions

22



LE DON DES FORMES

ne serviraient qu’a 'esthétisation de la vie). « La littérature », écrit-il alors,
et ces mots sont décisifs, « est indissolublement liée i la vie, le prolonge-
ment nécessaire de l'expérience, son aboutissement évident, son
complément indispensable »'. Le « complément indispensable » de la vie et
de I'expérience. Voila ce qu’est 'ceuvre littéraire, y compris et peut-étre
d’abord I'ceuvre de fiction.

Les horreurs du XXI° siecle ne sont pas celles du XX°: j’écris ce texte
peu apres les attentats de Paris, qui nous mettent en face de formes
nouvelles du meurtre, et de nouveaux abimes humains, qui ne sont guére
moins insondables que ceux des criminels nazis. Mais ces abimes-13, n’en
doutons pas, trouveront un jour, sinon leur explication, du moins leur
expression. Leur réalité descendra, ou montera tot ou tard dans les mots
d’'une ceuvre littéraire, qui nous donnera de mieux la comprendre.
D’ailleurs, il n’est pas sir que les abimes de notre siécle soient si
nouveaux. Entre les crimes du soi-disant Etat islamique et les crimes
nazis, on peut voir au moins une parenté: dans I'esprit de ceux qui les
perpétrent, ils sont légitimes, normaux et nécessaires. Et le mystére de
cette perversion-la, cette «banalité du mal», c’est précisément ce que le
W de Perec nous fait éprouver si puissamment.

Du coup, 'on a carrément honte d’avoir posé (ou entendu poser) la
question de savoir s’il faut encore enseigner la littérature. Etant entendu
qu’enseigner la littérature, ce n’est pas démembrer une ceuvre, mais se
mettre a ’écoute de I'enseignement de la littérature, c’est-a-dire de celui
qu’elle donne. Voila certes une tiche énorme, et qui parait bien vague.
Mais les ceuvres littéraires, elles, ne sont pas vagues. Du moins les grandes.
Elles sont toujours la précision méme, et permettent toujours de mettre
des mots sur le détail des choses, qui est toute la vie. Elles n’enseignent
rien au sens trivial ; elles se contentent de désigner, de dévoiler; elles font
lever a nos yeux des myriades de savoirs vitaux, de relations signifiantes,
qui sont autant d’étoiles et de constellations dans notre ciel. Or ces étoiles
et ces constellations sont belles, et qui sait, peuvent aussi nous guider.

Nous guider? Voila un mot bien aventuré, pour ne pas dire suspect.
Nous guider dans quel domaine ? Celui de la connaissance scientifique ?
Peu probable. De la conduite morale? Vade retro, satanas! Non, ni la

! Cf. Georges Perec, « Robert Antelme ou la vérité de la littérature », L. G, une aventure des années
soixante, Paris, Seuil, «La librarie du Xx* siécle», 1992, p. 89.

23



ETIENNE BARILIER

science ni la morale, en effet. Mais quelque chose de trés palpable et de
tres subtil a la fois, qui reléve du godit, et qui, pourtant, dépasse les limites
de la seule esthétique. Le jugement de gout, qui s’apprend progressive-
ment au contact des ceuvres d’art en général et des ceuvres littéraires en
particulier, contribue a former en nous ce gott propre a 'intelligence, ce
gout de I'esprit qui s’appelle le discernement.

Hannah Arendt, passionnée de littérature et de poésie, lectrice de
Holderlin, de Heine, de Broch ou de Karen Blixen, a toujours pressenti
dans le golt une valeur de vérité. La pensée, a ses yeux, est affaire de gout.
La pensée, c’est-a-dire un rapport de soi a soi, une sorte d’exercice de
conscience qui n’est pas encore la conscience morale, mais qui peut le
devenir. Un exercice «qui n’aboutit a4 rien concrétement», dit-elle, mais
qui finit par apporter «quelque chose de pertinent pour le monde»?. La
pensée, c’est pour Hannah Arendt le cceur vivant du jugement. Or ce
jugement ne permet pas seulement de distinguer le beau du laid, mais
aussi le bien du mal. D’ou la fameuse formule d’Eichmann a Jérusalem: ce
qui a permis a Eichmann de devenir un des plus grands criminels de son
époque, c’est «la pure absence de pensée»’. Voild précisément comment
s’explique la «banalité du mal» qui a ravagé le Xx° siécle et qui renait, au
XXI¢, sous des especes a peine nouvelles.

Est-ce a dire pour autant que I’éthique, affaire de pensée, soit également
affaire de littérature? Oui, Hannah Arendt va jusque 13, et je me plais a I'y
suivre. Car elle voit dans 'ceuvre de littérature un cas singulier mais
éminent de 'ceuvre de pensée. U'une comme l'autre accomplissent le
travail intransitif et passionné qui est celui de la conscience. La philosophe
a cette phrase étonnante: « Ce qui chez Kafka attire et séduit le lecteur,
c’est la vérité méme»*. En d’autres mots, ce dont le lecteur de Kafka jouit
esthétiqguement, c’est de la vérité! Non seulement le « golit» que donne la
littérature est une puissance de discernement éthique, mais il est I'intui-
tion méme du vrai.

Ce n’est pas que les livres garantissent contre le mal, ni que la littéra-
ture pose dans le monde des panneaux indicateurs de bonne conduite.

2 Cf. Hannah Arendt, Considérations morales, Paris, Payot, « Rivages Poche», 1996, p. 27.

* Cf. Hannah Arendt, Eichmann & Jérusalem, Paris, Gallimard, « Folio histoire », 32, 1991, p. 460. C’est
moi qui souligne.

* «Was den Leser in Kafkas Werk lockt und verlockt, ist die Wahrheit selbst» (cf. Hannah Arendt,
«Franz Kafka», Die verborgene Tradition, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1976, p. 89).

24



LE DON DES FORMES

Mais les ouvrages de fiction comme les ouvrages de pensée nous donnent
le gout de bien choisir nos actions dans le monde, ou plus exactement la
possibilité de cultiver ce gott-1a — ce qui certes n’est pas la méme chose.
Délargissement de I'horizon, voire les repéres existentiels que nous
fournissent les livres ne contraignent personne a s’inspirer d’eux. Les
grandes ceuvres sont comme les grands exemples de comportement : elles
impressionnent; on ne les suit pas toujours. Mais elles nous ouvrent le
champ des possibles, de nos possibles, jusque dans le monde méme de
'action concrete.

La méditation de la philosophie, sur la littérature, retrouve I'intuition
meéme de tout écrivain, de tout lecteur, de tout enseignant; celle qu’a
formulée Georges Perec: «La littérature est indissolublement liée a la
vie». Et des lors, enseigner cette littérature, c’est bel et bien se laisser
enseigner par la vie. Rien a voir, faut-il encore le dire, avec je ne sais quels
préceptes de conduite ; rien non plus avec les recettes d’'une vie bonne et
heureuse. Il ne s’agit pas du sens de la vie, mais de la vie devenue sens,
Enseigner la littérature, c’est simplement et véritablement la lire, donc en
accueillir, en recueillir les richesses ; découvrir et décrire ses constellations,
suivre les contours signifiants de ses formes, afin que les étudiants, et nous
avec eux, s'en trouvent enrichis, formés.

Car c’est encore un autre mystére, ou un autre visage du mystere,
qu’on ne se «forme» a la compréhension du monde et de soi-méme que
pour avoir éprouvé, compris, aimé le monde dans les diverses formes que
lui a données le pouvoir ordonnateur et créateur de ’homme. Formes des
ceuvres d’art, des ceuvres de pensée, des ceuvres de langage. Contre ce
qu’il faut bien appeler la menace du chaos, les humains n’ont d’autre
espoir que de se faire les uns aux autres, de génération en génération, le
don des formes.

Etienne BARILIER
Université de Lausanne

25






	Le don des formes

