
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 63 (2016)

Heft: 1: Fascicule français. À quoi bon l'enseignement de la littérature?

Artikel: Le don des formes

Autor: Barilier, Étienne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632584

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le don des formes

S'il est bon d'enseigner la littérature, c'est parce que la littérature nous

enseigne, au sens le plus profond et le plus riche du mot: elle nous

transmet, dans une forme intelligente et belle, une expérience du monde.
Cela n'est pas évident pour tout un chacun, à ce qu'il paraît. Pour la doxa

(qu'il faudrait appeler la ma/afem, la pensée molle), la littérature n'a rien à

voir avec la vie ; à tout le moins, elle est à côté de la vie, et ne saurait

étreindre la réalité rugueuse, ou plutôt trop lisse, de notre société

marchande et technicienne. Peut-on prouver que la doxa se trompe On
ne le peut pas, car nous ne sommes point ici dans le domaine des choses

qui se prouvent. Notons en passant que la société marchande et techni-
cienne ne se prouve pas non plus ; elle se contente de régner. En ces

matières, rien ne se prouve, tout se choisit. Mais on peut au moins tenter
de montrer que le choix de la littérature, et de son enseignement, n'est

pas tout à fait absurde — pour autant, bien sûr, que nous ayons quelque
désir de rester des humains.

Afin de suggérer une fois encore, puisqu'il le faut, que la littérature, y
compris et surtout la/chon, permet d'approcher le réel au plus près, au

plus exact, au plus brûlant, et que plus un texte est «littéraire», plus il
emporte de réalité, songeons à l'expérience la moins dicible du XX® siècle,

restituée dans les textes de la littérature dite concentrationnaire. Ces purs
témoignages n'en possèdent pas moins, souvent, ce qu'il faut bien

nommer des qualités littéraires. Leur véracité, leur vérité même vient de

ce qu'ils sont riches de ces qualités-là. Primo Levi, Robert Antelme,
Charlotte Delbo sont des écrivains. Cela signifie qu'ils ont su donner à

leurs récits des /ormes qui rendent plus puissante, plus expressive, plus
exacte, plus révélatrice, plus enseignante leur horrible expérience.

Or, de ces textes-témoignages à des textes de « pure fiction », il n'y a

pas solution de continuité. La «pure fiction» vient à dire le réel avec

autant et davantage de force que le « pur témoignage » (même riche de

qualités littéraires), parce qu'elle est à son tour et par excellence une
forme révélatrice du réel, et de lui seul. Disant cela, je n'oublie pas le

débat, qui n'est toujours pas clos, sur la possibilité et la légitimité de

produire des récits de fiction sur les camps de la mort. « Un roman sur
Auschwitz, ou n'est pas un roman, ou n'est pas sur Auschwitz», disait Elie

21

Etienne Barilier, « Le don des formes », Lisante 63:1, fascicule français, 2016, pp. 21-25



ÉTIENNE BARILIER

Wiesel. Mais La «nii, de ce même Elie Wiesel, qui n'est pas un roman,
n'en est pas moins de la littérature. La qualité poétique de son langage

aggrave, si l'on peut ainsi parler, son évocation de l'univers concentration-
naire. La forme du texte donne force au réel.

Mieux encore, songeons à LEow ie souvenir d'en/ànce de Georges Perec.

On se souvient que cette œuvre, d'une structure singulière, propose deux
récits alternés, d'abord complètement étrangers l'un à l'autre, et qui se

rapprochent de plus en plus, insensiblement puis brutalement. Le premier
récit, c'est l'autobiographie de l'auteur, qui tente en vain de reconstituer
son enfance oubliée (donc de saisir la « réalité »). Le second récit est fiction
pure, et même science-fiction : l'histoire d'une île mystérieuse, l'île de LE,

dont la population tout entière est vouée à la réalisation grandiose d'une
espèce d'utopie sportive calquée sur l'idéal des Jeux Olympiques. Mais on
s'aperçoit bientôt que ces jeux sont abominables, qu'ils se jouent dans un
monde dont les lois sont faites pour que triomphe, avant toute vertu, tout
sentiment humain, le seul instinct de survie. Toutes les cruautés de l'île de

LE nous sont cependant annoncées avec le même calme objectif, le même

ton d'évidence et de nécessité que les charmes apparents du début ; ces

cruautés sont logiques, nécessaires, légitimes. Perec nous a rendus

complices de l'angoisse. Il nous a fait admettre les bourreaux avant de

nous faire voir les victimes. Or nous étions dans les camps de la mort.
L'imaginaire n'était rien d'autre que le réel, présenté sous les espèces d'un
possible inédit.

Pour se dire et se constituer, l'homme dispose de ce pouvoir qui
s'appelle l'écriture. Et plus l'homme est souffrant, plus il est menacé de

destruction, plus ce pouvoir est à la fois nécessaire et manifeste. Pour dire
les camps, pour ne jamais les oublier, pour les surmonter peut-être, il faut,
encore et toujours, former des lettres, des mots, des phrases, des œuvres. Il
faut écrire. Et cette écriture atteint peut-être son comble de véracité dans

la _/îcfion. L'imaginaire nous donne, avec une force irrécusable, l'image

véridique de notre condition.
Dans un texte consacré à L'espèce humaine de Robert Antelme, Perec

défend d'ailleurs l'idée qu'il n'y a pas d'un côté le témoignage et de

l'autre côté la littérature (donc la^/iciion), mais que l'un et l'autre relèvent
du même acte essentiel d'écriture. Il faut démentir, dit-il, ceux qui
opposent 1'« expérience » (dont le « témoignage » présumé véridique serait
la seule expression) à la « littérature » (dont les inventions et autres fictions

22



LE DON DES FORMES

ne serviraient qu'à l'esthétisation de la vie). « La littérature », écrit-il alors,

et ces mots sont décisifs, « est indissolublement liée à la vie, le prolonge-
ment nécessaire de l'expérience, son aboutissement évident, son

complément indispensable »L Le « complément indispensable » de la vie et
de l'expérience. Voilà ce qu'est l'œuvre littéraire, y compris et peut-être
d'abord l'œuvre de fiction.

Les horreurs du XXI® siècle ne sont pas celles du XX® : j'écris ce texte

peu après les attentats de Paris, qui nous mettent en face de formes
nouvelles du meurtre, et de nouveaux abîmes humains, qui ne sont guère
moins insondables que ceux des criminels nazis. Mais ces abîmes-là, n'en
doutons pas, trouveront un jour, sinon leur explication, du moins leur
expression. Leur réalité descendra, ou montera tôt ou tard dans les mots
d'une œuvre littéraire, qui nous donnera de mieux la comprendre.
D'ailleurs, il n'est pas sûr que les abîmes de notre siècle soient si

nouveaux. Entre les crimes du soi-disant État islamique et les crimes
nazis, on peut voir au moins une parenté : dans l'esprit de ceux qui les

perpètrent, ils sont légitimes, normaux et nécessaires. Et le mystère de

cette perversion-là, cette «banalité du mal», c'est précisément ce que le
PL de Perec nous fait éprouver si puissamment.

Du coup, l'on a carrément honte d'avoir posé (ou entendu poser) la

question de savoir s'il faut encore enseigner la littérature. Étant entendu

qu'enseigner la littérature, ce n'est pas démembrer une œuvre, mais se

mettre à l'écoute de l'enseignement de la littérature, c'est-à-dire de celui
qu'elle donne. Voilà certes une tâche énorme, et qui paraît bien vague.
Mais les œuvres littéraires, elles, ne sont pas vagues. Du moins les grandes.
Elles sont toujours la précision même, et permettent toujours de mettre
des mots sur le détail des choses, qui est toute la vie. Elles n'enseignent
rien au sens trivial ; elles se contentent de désigner, de dévoiler ; elles font
lever à nos yeux des myriades de savoirs vitaux, de relations signifiantes,
qui sont autant d'étoiles et de constellations dans notre ciel. Or ces étoiles

et ces constellations sont belles, et qui sait, peuvent aussi nous guider.
Nous guider? Voilà un mot bien aventuré, pour ne pas dire suspect.

Nous guider dans quel domaine Celui de la connaissance scientifique
Peu probable. De la conduite morale? LWe retro, Non, ni la

* Cf. Georges Perec, « Robert Antelme ou la vérité de la littérature », L. G, wne années

soixante, Paris, Seuil, «La librarie du XX® siècle», 1992, p. 89.

23



ÉTIENNE BARILIER

science ni la morale, en effet. Mais quelque chose de très palpable et de

très subtil à la fois, qui relève du £oui, et qui, pourtant, dépasse les limites
de la seule esthétique. Le jugement de goût, qui s'apprend progressive-
ment au contact des œuvres d'art en général et des œuvres littéraires en
particuber, contribue à former en nous ce goût propre à l'intelligence, ce

goût de l'esprit qui s'appelle le discernement.

Hannah Arendt, passionnée de bttérature et de poésie, lectrice de

Hölderlin, de Heine, de Broch ou de Karen Blixen, a toujours pressenti
dans le goût une valeur de vérité. La pensée, à ses yeux, est affaire de goût.
La pensée, c'est-à-dire un rapport de soi à soi, une sorte d'exercice de

conscience qui n'est pas encore la conscience morale, mais qui peut le

devenir. Un exercice «qui n'aboutit à rien concrètement», dit-elle, mais

qui finit par apporter « quelque chose de pertinent pour le monde »*. La

pensée, c'est pour Hannah Arendt le cœur vivant du jugement. Or ce

jugement ne permet pas seulement de distinguer le beau du laid, mais
aussi le bien du mal. D'où la fameuse formule d'Eïcûma«« à Jérusalem : ce

qui a permis à Eichmann de devenir un des plus grands criminels de son
époque, c'est «la pure absence de pensée »LVoilà précisément comment
s'explique la « banalité du mal » qui a ravagé le XX" siècle et qui renaît, au

XXI", sous des espèces à peine nouvelles.
Est-ce à dire pour autant que l'éthique, affaire de pensée, soit également

affaire de littérature? Oui, Hannah Arendt va jusque là, et je me plais à l'y
suivre. Car elle voit dans l'œuvre de littérature un cas singulier mais

éminent de l'œuvre de pensée. L'une comme l'autre accomplissent le
travail intransitif et passionné qui est celui de la conscience. La philosophe
a cette phrase étonnante : « Ce qui chez Kafka attire et séduit le lecteur,
c'est la vérité même»''. En d'autres mots, ce dont le lecteur de Kafka jouit
est/îéti^uement, c'est de la vérité! Non seulement le «goût» que donne la

littérature est une puissance de discernement éthique, mais il est l'intui-
tion même du vrai.

Ce n'est pas que les livres garantissent contre le mal, ni que la littéra-
ture pose dans le monde des panneaux indicateurs de bonne conduite.

* Cf. Hannah Arendt, Considérations mora/es, Paris, Payot, « Rivages Poche », 1996, p. 27.
* Cf. Hannah Arendt, Hc/wrann d Jerwsd/em, Paris, Gallimard, «Folio histoire», 32,1991, p. 460. C'est
moi qui souligne.
* « Was den Leser in Kafkas Werk lockt und verlockt, ist die Wahrheit selbst » (cf. Hannah Arendt,
« Franz Kafka », Die yerfroigene Tradition, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1976, p. 89).

24



LE DON DES FORMES

Mais les ouvrages de fiction comme les ouvrages de pensée nous donnent
le goût de bien choisir nos actions dans le monde, ou plus exactement la

poshfntoé de cultiver ce goût-là - ce qui certes n'est pas la même chose.

L'élargissement de l'horizon, voire les repères existentiels que nous
fournissent les livres ne contraignent personne à s'inspirer d'eux. Les

grandes œuvres sont comme les grands exemples de comportement : elles

impressionnent; on ne les suit pas toujours. Mais elles nous ouvrent le

champ des possibles, de nos possibles, jusque dans le monde même de

l'action concrète.
La méditation de la philosophie, sur la littérature, retrouve l'intuition

même de tout écrivain, de tout lecteur, de tout enseignant ; celle qu'a
formulée Georges Perec : « La littérature est indissolublement liée à la

vie». Et dès lors, enseigner cette littérature, c'est bel et bien se laisser

enseigner par la vie. Rien à voir, faut-il encore le dire, avec je ne sais quels

préceptes de conduite ; rien non plus avec les recettes d'une vie bonne et
heureuse. Il ne s'agit pas du sens de la vie, mais de la vie devenue sens.

Enseigner la littérature, c'est simplement et véritablement la ûVe, donc en
accueillir, en recueillir les richesses ; découvrir et décrire ses constellations,
suivre les contours signifiants de ses formes, afin que les étudiants, et nous
avec eux, s'en trouvent enrichis,_/ôrmés.

Car c'est encore un autre mystère, ou un autre visage du mystère,

qu'on ne se «forme» à la compréhension du monde et de soi-même que

pour avoir éprouvé, compris, aimé le monde dans les diverses formes que
lui a données le pouvoir ordonnateur et créateur de l'homme. Formes des

œuvres d'art, des œuvres de pensée, des œuvres de langage. Contre ce

qu'il faut bien appeler la menace du chaos, les humains n'ont d'autre

espoir que de se faire les uns aux autres, de génération en génération, le

don des formes.

Etienne Barilier
Université de Urosanne

25




	Le don des formes

