
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 63 (2016)

Heft: 1: Fascicule français. À quoi bon l'enseignement de la littérature?

Vorwort: Avant-propos

Autor: Bähler, Ursula / Klinkert, Thomas

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Avant-propos

L'été passé, nous avions envoyé une lettre à des confrères suisses et

étrangers dont voici la teneur :

Vous enseignez, tout comme nous, ou vous avez enseigné jusqu'il y a quelques
années, la littérature française moderne (xvh-xxL s.) dans une université en

Europe ou ailleurs dans le monde.
Étant donné la place de plus en plus précaire de nos études dans les cwrnadit

universitaires (dont l'une des dernières manifestations est la quasi suppression de

l'enseignement de la littérature dans le cursus des futurs enseignants à l'université
devienne'), nous aimerions consacrer le prochain fascicule français de fèrsants,

la revue suisse des littératures romanes, à la situation actuelle de l'enseignement
de la littérature française à l'université telle qu'elle est perçue par vous : vous qui
avez choisi cette profession - dans le double sens du mot, sans aucun doute. Notre
vœu est de présenter un panorama aussi large et aussi varié que possible de ce que

peut signifier ou de ce que signifie réellement, aujourd'hui, l'enseignement de la

littérature (française) au niveau universitaire. Idéalement, le public visé par ce

numéro de ILrsauts ne se restreint pas à la communauté scientifique stricto sensu,

mais sera composé d'étudiants, d'enseignants du secondaire et aussi de décideurs

dans les différents domaines de l'instruction publique.
La question qui sera au centre du fascicule n'est donc pas celle qui est débattue

avec passion depuis quelques années: «A quoi bon la littérature mais plutôt
« A quoi bon l'enseignement de la littérature ». Nous sommes bien conscients du

fait que ces deux interrogations se recoupent jusqu'à un certain point ; cependant,
il est tout aussi vrai que la deuxième appelle d'autres types de réflexions, liés aux
réalités institutionnelles qui sont les nôtres.

C'est pour réaliser ce projet sommairement esquissé ici que nous nous permettons
de solliciter votre collaboration. Seriez-vous prêt(e) à confier au public vos

réflexions et vos idées sur la thématique décrite Les quelques questions

* Cf. http://blog.romanischestudien.de/abschaffung-der-literatur/.
* Citons, à titre d'exemple, la leçon inaugurale d'Antoine Compagnon au Collège de France, Ld
ZZttérafwre pour gwoi/«aire (2006), le texte-manifeste d'Ottmar Ette, « LiPeratanWssensc/jd/Z dZs Letens-

iWsscttsc/art/i» («Lendemains», 2007), qui a eu une répercussion considérable en Allemagne, ou,
encore, les réflexions d'Yves Citton dans Lire, inferpréter, ortwaZi5er. Pourquoi Ze5 éiwdes Zittéraires?

(2007). Par ailleurs, la question de la fonction de la littérature a également été posée avec acuité par
des philosophes de provenances théoriques très diverses : Paul Ricœur, Richard Rorty, Martha
Nussbaum, autant de penseurs qui, à partir de leurs perspectives respectives, herméneutique, pragma-
tique et néo-aristotélicienne, ont réfléchi au pouvoir de la littérature. Nous nous permettons de

renvoyer également au colloque international organisé par Peter Fröhlicher et Ursula B'âhler à

l'Université de Zurich, du 23 au 25 octobre 2014, sous le titre «A quoi bon la littérature?
Perspectives historiques et enjeux contemporains», à paraître chez Garnier.

7

Ursula BäHLER et Thomas Klinkert, « Avant-propos », 63:1, fascicule français, 2016, pp. 7-18



URSULA BÄHLER ET THOMAS KLINKERT

formulées ci-dessous pourraient guider votre développement. La liste n'est pas
exhaustive et vous avez toute liberté de l'enrichir, de la modifier, voire de la

remettre en question.

- Quels sont pour vous les enjeux majeurs de votre enseignement? Question
connexe : Qu'essayez-vous de transmettre à vos étudiants à travers l'enseigne-
ment de la littérature (française)

- Quel est le statut des théories littéraires dans votre enseignement Avez-vous

une approche privilégiée Pouvez-vous nous décrire votre parcours dans ce

domaine

- Comment analysez-vous la situation actuelle dans le domaine des lettres dans

votre université Quels sont d'après vous les effets du système de Bologne sur

l'enseignement de la littérature (française)

- Quels sont les changements dans votre public (chez vos étudiants) que vous
avez remarqués au fil du temps

- Etes-vous optimiste ou pessimiste quant au statut de l'enseignement de la

littérature (française) à l'université Pourquoi

Vous serez tout à fait libre dans le style que vous choisirez pour débattre des

questions soulevées : style personnel, scientifique, sources à l'appui ou non, textes

courts ou textes longs - la variété des contributions sera une partie constitutive
du projet. [...]

Notre invitation a rencontré un terrain fertile et nous sommes très

heureux d'offrir ici au public les textes qui nous sont parvenus de

collègues de Suisse, de France, d'Allemagne, d'Autriche et des États-Unis.
Les auteurs ont profité largement des libertés que nous leur avions accor-
dées et l'ensemble des contributions forme un bouquet dont la variété, la

richesse, la complexité et la précision, tant dans le fond que dans l'expres-
sion, correspondent aux grandes quabtés de la Httérature elle-même.

La situation de nos discipbnes, d'ailleurs, ne s'améliore guère ; ainsi, le

canton de Baie-Campagne discute actuellement la réduction du cofinan-
cernent de l'Université de Bale, non pas, bien sûr, pour toutes les discipbnes,
mais pour cebes, exclusivement, des sciences dites... humaines. Le fait est

que de larges pans de notre société semblent de plus en plus convaincus que
tout ce qui ne se mesure pas est un luxe, que tout ce qui ne sert pas à des

fins pragmatiques immédiates est superflu. Ce type de raisonnement s'est

installé dans les universités ebes-mêmes, ce dont témoigne, entre autres, la

pratique qui consiste à supprimer des chaires de sciences humaines après le

départ à la retraite de leurs titulaires, avec, comme seul argument à l'appui :

des chiffres (nombre d'étudiants, montant des fonds de tiers acquis, etc.)

8



AVANT-PROPOS

Serons-nous bientôt les derniers des Mohicans Cette association n'est

peut-être pas aussi aléatoire qu'elle le paraît à première vue. Au contraire,
l'idée de constituer des réserves pour les quelques chercheurs en sciences

humaines qu'on voudra bien tolérer encore par un sentiment paternaliste

par ailleurs tout à fait honnête, semble de moins en moins relever du seul

imaginaire orwellien.
Il suffit, cependant, de regarder autour de nous pour comprendre que

quelques-uns des problèmes majeurs auxquels nous sommes confrontés

aujourd'hui relèvent à n'en pas douter du domaine culturel. L'immi-
gration, pour ne prendre que cet exemple, particulièrement brûlant, est

certes un phénomène qui comporte des aspects économiques, sociaux,
médicaux, urbanistiques, etc. ; mais, en premier lieu, il s'agit d'un phéno-
mène culturel, dans la mesure où les immigrés entrent en contact avec les

codes culturels, souvent implicites, de leur société d'accueil, et vice-versa.
De façon générale, l'on peut dire que toutes les interactions sociales ont à

être considérées comme l'expression d'un habitus façonné par des facteurs
culturels. Lorsqu'il s'agit de comprendre et de résoudre les problèmes
d'une société, ce qu'il faut, ce sont donc des experts en sciences humaines,
des penseurs qui connaissent à fond l'histoire, l'histoire géographique et

politique, certes, mais aussi l'histoire des religions et des philosophies, celle
des arts visuels et musicaux, et celle des littératures, bref l'histoire des diffé-
rentes cultures. Envisage-t-on une humanité sans mémoire culturelle?
Autant envisager sa fin. Ce n'est pas uniquement par rapport à leurs objets
d'études que les sciences dont il est question ici sont dites humaines. Il y
va de l'homme, il y va de l'humanité.

La littérature, et il semble malheureusement nécessaire de nos jours
de répéter de telles évidences, relève de la culture. Elle en est une partie
importante, et elle en est, n'en déplaise à certains représentants des

cw/f««/ sfnd/es, une partie autonome. L'étude de la littérature donne à sa

façon accès à la mémoire culturelle, cette mémoire, justement, qui nous

permet de vivre dans un monde à la fois ancré dans le passé et ouvert
vers le futur, dans un monde, donc, qui n'est pas réduit à l'immédiateté

permanente favorisée par la logique néo-libérale et la technologie de

l'information. Déplore-t-on le déracinement identitaire de l'homme
« post-postmoderne » Eh bien, donnons-lui la chance, sinon de se ré-

ancrer, du moins de mieux comprendre ses propres désarrois identitaires.
La littérature y contribuera à sa façon.

9



URSULA BÄHLER ET THOMAS KLINKERT

L'homme a soif de sens. Les valeurs néo-libérales ne suffisent pas, de

toute évidence, à le désaltérer, à lui assurer la base d'une identité qui soit
vécue comme une forme d'épanouissement des facultés humaines qui
sont les siennes. Les religions peuvent combler ce manque, d'où le renou-
veau des fondamentalismes dans certaines tranches de la population. Mais
la culture, et en particulier la littérature, peut également aider l'homme à

se former une identité, sur le plan individuel comme sur le plan collectif.

L'anthropologie, la philosophie, la psychiatrie et la psychologie, mais aussi

les neurosciences auxquelles on croit tant aujourd'hui ne cessent de

mettre en valeur le pouvoir identitaire des narrations : l'homme est un
« ùomo «arrans» (Walter Fisher), « a stofyfeZZing amma/» (Alasdair Maclntyre),
qui structure le monde et sa vie à partir de ce qu'il sait raconter aux autres

et à lui-même, des autres et de lui-même^. Avoir une identité, c'est

pouvoir se raconter, c'était là aussi l'idée de base qui orientait les

recherches de Paul RicœurL Or Roberto Simanowski vient de mettre en
lumière à quel point l'immersion purement visuelle prônée par les soda/

media, favorise le mutisme parmi les jeunes, avec toutes les conséquences

que cela peut avoir sur leur sentiment d'identité dans un monde complexe
qui demande à être compris à travers la langue, seul moyen d'installer la

distance et, partant, de rendre possible toute forme de connaissance^.

Mais venons-en aux narrations littéraires et à la poésie, plus spécifi-
quement. Si la philosophie a depuis toujours pris en considération la

littérature comme source d'inspiration, elle a également développé des

modèles de la connaissance à partir de la littérature. Que l'on pense aux
travaux d'obédience néo-aristotélicienne de Martha Nussbaum, qui a

élaboré toute une liste de critères propres à la littérature et dont les

philosophes et économistes sont invités à tenir compte dans l'élaboration
de leurs propres discours et concepts : la complexité irréductible des

^ Cf., à titre d'exemple, Karl Eibl, zlnimd/ Poeta. Bausteine der 6io/ogi5c/iew Kw/iwr- wnd Li£era£wr£/ieorie,

Paderborn, Mentis, 2004 ; Michèle Petit, L'drf de /ire, ow commen£ résis£er d /Wmsiïé, Paris, Belin, 2007,
et Werner Siefer, Der Erzd'/i/wsfwfei - Worum dds Ge/zim m Gesc/iic/iie« denfei, München, Hanser, 2015.
Notons également que si la psychiatrie et la psychologie travaillent depuis longtemps sur et avec
l'idée de l'identité narrative, on a récemment éprouvé, plus spécifiquement, les effets de la « biblio-
théraphie » dans l'auto-guérison de malades dépressifs (cf., par exemple, Robert Gregory et <3/.,

« Cognitive bibliotherapy for depression : a meta-analysis», Pro/êwfoMd/ Psyc/iofogy, 35.3,2004).
* Cf. notamment Paul Ricœur, Soi-même comme wn aw£re, Paris, Seuil, 1990 et id., PtarcoMrs de /d recow-

noissowce, Paris, Stock, 1995.
* Roberto Simanowski, P4ee/>ook-Gese//sc/i<3/î, Berlin, Matthes & Seitz, 2016.

10



AVANT-PROPOS

phénomènes représentés ; la richesse lexicale et sémantique du vocabu-

laire; l'incommensurabilité des objets de valeurs; l'importance des

perceptions ; la priorité du particulier sur le général ; la valeur morale des

émotions ; la pertinence éthique des événements incontrôlés (la « vulné-
rabûité de l'homme ») ; le rôle de l'imagination^. A l'autre bout du spectre
philosophique, pour prendre un deuxième exemple, Richard Rorty,
représentant phare de la philosophie pragmatique, a mis l'accent sur le

rôle de la littérature dans le développement des démocraties occidentales

vers une société plus consciente de ses propres faiblesses :

It may seem strange to attribute this sort ofwillingness [i.e. la volonté d'améliorer
la société] to the recent West - a culture often said, with excellent reason, to be

racist, sexist, and imperialist. But it is of course also a culture which is very womed

about being racist, sexist, and imperialist, as well as about being Eurocentric,
parochial, and intellectually intolerant. It is a culture which has become very
conscious of its capacity for murderous intolerance and thereby perhaps more

wary of intolerance, more sensitive to the desirability of diversity, than any other
of which we have record. I have been suggesting that we Westeners owe this

consciousness and this sensitivity [...] to our novelists'.

C'est que la littérature — narrative, en l'occurrence, faut-il préciser —

aide, selon Rorty, à s'ouvrir aux autres et à devenir ainsi plus sensible, plus

susceptible de partager les souffrances d'autrui, plus apte, aussi, à repenser
les dogmes — ce que le philosophe appelle « cants » — de notre société.

Les chercheurs et enseignants de littérature, sans négliger les résultats

et les inspirations qui leur viennent de disciplines plus ou moins voisines,

ont cependant un autre rôle, qui leur est propre. Ils ont, pour le dire de

manière certes pathétique mais non moins vraie, c/zajge de la parole écrite :

dans son déploiement externe, à travers le temps, et dans son déploiement
interne, dans ce qu'elle a à chaque fois d'unique, de singulier; dans sa

précision d'expression et de contenu, de contenu parce que d'expression ;

dans le soin de la forme qui seule crée du sens; dans sa complexité
irréductible ; dans la durée qu'elle exige, ce temps nécessaire à son appré-
hension, « mitten in einem Zeitalter der 'Arbeit', will sagen : der Hast, der

* Cf. notamment Martha Nussbaum, La awnchsstmce de /'amour. Essais sur /a p/iiZosop/ne et Za Zitteratnre,

Paris, CERF, 2010.
' Richard Rorty, «Heidegger, Kundera, and Dickens», Essays on Heidegger and ot/iers. P/»7osop/»caZ

papers, Cambridge, University Press, 1991, p. 81.

11



URSULA BÄHLER ET THOMAS KLINKERT

unanständigen und schwitzenden Eilfertigkeit, das mit allem gleich 'fertig
werden' will», comme le formula Nietzsche dès 1886® ; dans sa transmis-

sion, finalement, aux jeunes appelés à prendre le relais.

C'est de ces aspects et de bien d'autres encore qu'il sera question dans

les contributions qu'on va lire ici et dont un bon nombre dresse en même

temps un portrait nuancé des effets du système de Bologne sur les études

littéraires. Contre les usages académiques nous n'en donnerons pas d'afes-

tracte. Résumer ces textes en quelques idées clefs serait aller à l'encontre
de ce que nous voudrions, à savoir favoriser la création d'un espace
d'attention®, de concentration et de véritable échange d'idées. Mais il faut
vow/oiV nous lire.

Au moment de clore cet avant-propos, nous tenons à remercier tous
les auteurs de nous avoir généreusement offert leurs textes, auxquels ils

ont confié des souvenirs et des expériences dans bien des cas très person-
nels.

Nos remerciements vont également à Rhea Iten, à Lee Barasch, à

Clara Schwarze et à Miijam Leuzinger pour leurs relectures attentives.

Ursula Bähler
UniVersifé de Zwn'cfi

Thomas Klinkert
Unit'er.stré de Zwràdi

® Friedrich Nietzsche, Morgenröcke, Gedcmken «ter die moraZtscken FomrfeiZe, «Vorrede, 5», Sömi/ic/ie
Werke. KrtCiscke Stwdienaws^ke (KS/4,), 3, éd. G. Colli et M. Montinari, München, De Gruyter, 1999

[1980,1988], pp. 614-615. «Au milieu d'un âge du 'travail' : je veux dire de la précipitation, de la hâte

indécente qui s'échauffe et qui veut vite 'en finir' de toute chose » (trad. Henri Albert, Œwwes

comp/èfes de Frédéric Nietzsche, 7, Paris, Mercure de France, https://fr.wikisource.org/wiki/Aurore_
(Nietzsche) [01.05.2016]).
® Cf. aussiYves Citton, Pour une écologie de Z'dffenrion, Paris, Seuil, 2014.

12



AVANT-PROPOS

Au lieu de résumés, on trouvera ici quelques idées fortes, à la manière

aphoristique, invitant à la lecture.

«Enseigner la littérature, c'est simplement et véritablement la lire, donc

en accueillir, en recueillir les richesses ; découvrir et décrire ses constella-

dons, suivre les contours signifiants de ses formes, afin que les étudiants,

et nous avec eux, s'en trouvent enrichis,/ormes» (Etienne Barilier).

«Les études littéraires n'ont évidemment pas vocation à être un cours
de réflexion politique ou de construction du civisme. Mais elles sont

partie prenante de la formation de l'esprit et comme telles, sont un des

rares remparts contre — en vrac mais tout est lié — la novlangue, la pensée

unique,la pensée binaire, et surtout le totalitarisme du concept» (Michèle
Crogiez Labarthe).

«Notre présent n'a plus de frontières aussi simples. Il présente une
complexité que l'on peut pourtant encore apprivoiser dans l'interpréta-
tion des œuvres littéraires, pour autant que l'on réinscrive celles-ci dans

la diversité des échanges culturels dont elles furent la résultante. Aborder
un classique de la littérature française en soulignant ce qu'il doit aux
cultures littéraires limitrophes ou lointaines, c'est rappeler le passé à sa

richesse méconnue, étudier les causes et les effets des transferts culturels

(réussis ou manqués) et immerger les élèves et les étudiants dans un
monde qui, de tout temps, n'a été tissé que de territoires mouvants,
d'appartenances précaires, d'emprunts et de réappropriations» (Jérôme
David).

«Car il en va de rien moins que de la possibilité (exclusivement
humaine) de se représenter ù sot-méme, de se connaître et de s'inventer, de

dialoguer, de questionner le monde, les choses et les consciences en

questionnant leurs représentations ; de penser l'altérité, la finitude, ou le mal ;

13



URSULA BÄHLER ET THOMAS KLINKERT

de riposter à l'informe, à la violence primitive, à l'inexplicable ou à la

mort, par des textes et des œuvres capables d'allier/orme ei si^ni/Luho»
(Jean Rousset), de 'spiritualiser la matière' ou de 'fixer le transitoire'
(Baudelaire) au moyen de poèmes ou d'artefacts qui, tels des fétiches,
survivront à la présence réelle (celle de l'auteur comme celle des objets,
des êtres vivants ou morts, ou des réalités qu'il convoque). Ou d'infuser
en autrui cette vérité (Albert Cohen) de la littérature qui force
à entendre et à voir même ce que l'on fuyait... » (Sylviane Dupuis).

« Si toutes les sciences humaines travaillent, d'une manière ou d'une

autre, sur des textes, les spécialistes de l'analyse et de l'interprétation des

textes complexes sont les critiques littéraires qui, à la différence des philo-
sophes ou des théologiens, rendent compte également des aspects formels
de la langue. Définissant l'identité de notre discipline, c'est précisément
cette compétence interprétative fondamentale qui pourrait se révéler
fructueuse dans les coopérations transdisciplinaires. Après les fowraönts

linguistique, culturel ou visuel, on souhaiterait pour notre discipline, sans

prétendre à en faire une science pilote, un 'tournant littéraire' [...], dévelop-

pant, tout en tenant compte des 'grandes questions', ce qu'on pourrait
appeler la recherche fondamentale en études littéraires, c'est-à-dire la

réflexion sur l'analyse et l'interprétation des œuvres» (Peter Fröhlicher).

«L'un: Que voulez-vous insinuer? / L'autre: Disons que je me pose
des questions sur l'enseignement de la littérature tel qu'il est pratiqué dans

nos académies. À mes yeux, voyez-vous, on n'aurait jamais dû isoler la

littérature comme objet d'études. Les formes littéraires, l'histoire littéraire,
les genres littéraires : c'est un peu comme si on se contentait d'étudier un
catalogue de voyage dans tous ses détails sans jamais partir sur les routes.
Comment voulez-vous que les jeunes s'intéressent vraiment à ce qu'ils
ressentent comme un pur exercice de style, loin de leur réalité, de leur vie
et de leurs rêves » (Thomas Hunkeler).

14



AVANT-PROPOS

«Dans tous ces cas, l'analyse littéraire joue le rôle d'un indispensable
garde-fou épistémologique et on voit bien qu'elle est susceptible de

s'appliquer à des corpus de discours qui ne sont pas proprement'littéraires'.
Déléguer aux experts 'non-littéraires' la tâche que ces derniers doivent

assumer, ce n'est pas seulement réduire la littérature à des contenus, c'est

priver les autres sciences humaines du regard critique que les littéraires

pourraient porter sur les discours 'non littéraires'» (Laurent Jenny).

«Le fonds de culture dont nous sommes les héritiers,il nous appartient
de le transmettre à ceux qui viendront après nous, conscients que nos
modes de penser, nos réflexes les plus naturels, nos manières d'aimer et de

haïr, de combattre autrui ou de le louer, de l'exploiter ou de le servir,
dérivent très largement de la culture que les œuvres du passé ont
contribué à élaborer. Il y va donc, dans ce devoir de transmission, des

racines mêmes de notre identité, de son inachevable conquête» (Patrick
Labarthe).

«Lire de tels textes [d'YvesVelan] avec des étudiants, en discuter avec

eux, ce que je suis encore en train de faire au moment où je termine cette
contribution, c'est expérimenter en direct le pouvoir de résistance, de

rupture, de critique de la littérature au sein d'une société où le bien-être
matériel est la principale préoccupation, et où l'exercice de la pensée
individuelle est mis à mal » (Daniel Maggetti).

« Car seule la littérature est en capacité d'entretenir au plus haut degré
les 'dissonances cognitives' que l'incertitude ou des processus mentaux
contradictoires sont censés produire en nous. Mieux que toute autre
activité mentale elle nous apprend à différer le besoin de conclusion (need

Jôr c/owe) qui nous rend 'intolérants à l'ambiguïté', et surtout à bien gérer
ce retard à la conclusion dans la mesure où — plutôt que de nous inviter à

nous adonner à des reconfigurations subjectives (comme le veut la théorie

15



URSULA BÄHLER ET THOMAS KLINKERT

de la Gesta/f) qui sont somme toute une autre manière de se rassurer à peu
de frais — elle 'met en place au contraire des façons délibérées de règles de

fonctionnement' propres 'à ra/enhr /es conc/tm'oj« indûment rapides et à

étendre /e mdre tempore/ pendant /egne/ Z'om%mté est to/érée'» (Olivier Pot).

« La littérature nous confronte en effet aux énoncés les plus complexes,

parce qu'ils ne sont pas réductibles à un message simple, tant sur le monde
extérieur que sur notre intériorité. Il y a plus à apprendre, comme on sait,
chez Balzac sur la société de son temps que chez les sociologues contem-
porains, plus à apprendre aussi des profondeurs de la psyché humaine, à

mon sens, chez Dostoïevski, Baudelaire ou Proust que dans tout le positi-
visme psychologico-psychanalytique freudien et post-freudien » (Bertrand
Marchai).

«Parler d'orientalisme httéraire dans un contexte académique plus

ouvert, c'est aussi, en reliant le passé (des textes) au présent (de la lecture),
une manière d'éclairer différemment notre propre rapport à l'Orient»
(Sarga Moussa).

«Ce que j'essaie de transmettre, c'est sans doute une certaine
manière de lire, un certain type d'attention qui se situe aux antipodes
de l'instrumentalisation sommaire dont la littérature est l'objet chaque
fois qu'il est question d'elle dans les médias. C'est un certain usage des

œuvres, un certain rapport, un certain commerce, que l'on peut avoir

avec elles, et que j'éprouve comme une liberté» (Claude Pérez).

« Certains collègues disent qu'il faut désenc/aver les études de littérature
française. Je ne partage pas du tout ce slogan, précisément parce qu'il s'agit
beaucoup plus simplement de rappeler qu'il n'y a pas d'enclave, que le

16



AVANT-PROPOS

ghetto est fabriqué de l'extérieur, ou que si nous y avons contribué, il faut

au contraire rappeler l'identité mouvante d'un champ qui n'a de sens qu'à
la croisée de frontières multiples. Frontières de la langue et du travail
second de l'écriture, qui requiert que nous soyons encore et toujours des

'professeurs de français', attachés à une description linguistique des textes,
à tous les phénomènes de la langue. Frontières historiques et mobiles
d'une langue française qui n'est pas stable, dans son évolution, dans son

rapport au latin, aux langues romanes, à l'étrangeté que c'est que de parler
une langue même maternelle » (Dominique Rabaté).

« Il ne faudrait pas confondre 'cultural studies' et 'culture anthropolo-
gique'justement. La littérature n'est pas seulement un 'art du langage'; elle

est surtout, comme l'a martelé Meschonnic, l'articulation de 'formes de

vie' et de 'formes de langage'. Redonner du sens aux études de lettres

désaffectées, revient à rappeler que la littérature donne du sens à l'exis-
tence humaine. Réincarner les études littéraires revient à proposer une
herméneutique de la vie, et non une herméneutique strictement 'litté-
raro-littéraire', intra-littéraire, intertextuelle, intra-linguistique, endogène

ou endogame, c'est-à-dire rhétorique-poétique» (Thierry Roger).

«Comment se fait-il que nos sociétés occidentales reconnaissent au

chant, au dessin, à la danse, etc., mais aussi à certaines habiletés sportives
le prestige de l'art, alors que la lecture n'a rang que de simple compé-
tence Comment se fait-il que tout le monde accepte que les premières
activités demandent un perfectionnement de longue haleine, alors que la

dernière est censée s'apprendre, sans effort supplémentaire, durant les

heures de classe?» (Peter Kuon).

«Depuis longtemps, nous ne sommes plus dans la situation où
l'Existentialisme ou le Nouveau Roman étaient tenus pour exemplaires

et la période de la frenc/z Theory est aussi largement révolue. Il appartient

17



URSULA BÄHLER ET THOMAS KLINKERT

d'autant plus aux romanistes de mieux faire connaître une littérature
contemporaine en langue française qui est plus variée et plus ouverte que
le feuilleton journalistique ne nous la présente à de rares exceptions près»

(Wolfgang Asholt).

« Une bonne partie de la littérature française et francophone récente

conçoit l'acte narratif comme un arte de soi«, et contribue par conséquent
à une prise de conscience de l'étudiant — comme de l'enseignant. C'est
l'une des multiples raisons pour laquelle il faut toujours et encore l'ensei-

gner» (Roswitha Böhm).

«L'enseignement de la littérature donne aux étudiants des compé-
tences, entraînées par la lecture de textes littéraires, qui se trouvent en

plein cœur des transformations sociétales et anthropologiques actuelles. A
notre 'époque de latence', cette puissance est une base formidable pour
configurer une interaction avec les autres disciplines» (Vittoria Borsô).

« What many ofmy students seem to be looking for - and indeed find

- in literary texts is a sphere of concreteness that they can hold on to
within their universe of randomness. I also have the impression that these

students, in their reflections triggered by literary texts, often arrive at a

situation of individual and collective contemplation. This word describes

much more appropriately what we are doing when we work through
literary texts than the concept of "research" that is so tainted (and even

haunted) by a problematic analogy with the sciences» (Hans Ulrich
Gumbrecht).

18


	Avant-propos

