
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 62 (2015)

Heft: 1: Fascicule français. Transitions

Artikel: Un samedi matin de colloque

Autor: Faugère, Mathilde / Nancy, Sarah / Forment, Lise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-587507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-587507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Un samedi matin de colloque

1. Littéraires: de quoi sommes-nous aujourd'hui
les « spécialistes »

Argument du colloque qui s'est tenu à l'Université Sorbonne
Nouvelle — Paris 3 les 25-28 juin 2014, sous la responsabilité de François
Cornilliat (Rutgers University, USA), Jérôme David (Université de

Genève), Hélène Merlin-Kajman (Université Sorbonne Nouvelle — Paris

3) pour Transitions.

Le colloque «'Littérature': où allons-nous?» organisé à la Sorbonne-
Nouvelle les 2-4 octobre 2012 par Hélène Merlin-Kajman et François
Cornilliat sous l'égide de Transitions avec l'appui de l'EA 174 (Université
de la Sorbonne Nouvelle - Paris 3) et de la Sc/iooZ ofArL and Sciences

(Rutgers University) a fait apparaître autant de divergences que de

convergences entre les «littéraires».

Divergences : la littérature est-elle soluble dans la rhétorique, dans les

discours Dans l'histoire sociale Dans l'histoire culturelle, ou celle des

idées Dans l'absolu littéraire Ce singulier, Zn littérature, est-il justifié
Ne relève-t-il pas d'un universalisme dénué de pertinence concrète A
ces questions, il est manifeste que nous ne répondons pas d'une seule

voix.
Mais nos convergences sont apparues avec non moins d'évidence. En

bref: l'accord général pour maintenir la référence à «la» littérature, aussi

flou qu'en soit le concept, problématique la référence historique,
plurielles les manifestations; et le désir partagé d'ouvrir un espace de

dialogue qui nous permette d'apercevoir, dans leur détail, les pratiques de

recherche et les réflexes « disciplinaires » propres à chacun (individuelle-
ment, par spécialistes de telle ou telle période, ou de tel ou tel genre, etc.)
afin de (re) trouver un terrain commun à la discipline.

Un terrain commun
Dans le chapitre « Histoire ou littérature » de son Sur Racine, Roland

Barthes a pu opposer le commentaire critique et l'histoire littéraire, dont
l'existence lui paraissait révéler la dualité de la chose littéraire, «œuvre»
d'un côté, «toujours ambiguë puisqu'elle se prête à ZaJôZs à plusieurs

213

Faugère, Forment & Nancy, «Un samedi matin de colloque», Ffcrsawtt 62:1, fascicule français, 2015, pp. 213-224



MATHILDE FAUGÈRE, LISE FORMENT & SARAH NANCY

significations»; objet du monde de l'autre, c'est-à-dire fait politique,
social, économique, idéologique.

Derrière le mot «littérature», il y aurait donc toujours deux objets
différents, requérant «deux disciplines différentes et d'objet et de

méthode » : l'histoire, « dans la mesure où la littérature est institution » ; la

psychologie, «dans la mesure où elle est création». Cette dernière peut
nous sembler aujourd'hui bien dépassée : l'essentiel est que pour Barthes,
cela signifiait «deux géographies incommunicables», l'auteur lui-même
n'étant qu'un point d'intersection illusoire puisque son individualité ne

pouvait ni donner accès aux structures collectives, objet de l'histoire (« dès

que l'on demande au groupe étudié une certaine consistance, l'individu
recule»)', ni permettre d'accéder, par le détour de son psychisme, à

son œuvre. Bref, aucun rapport de causalité certain n'indique selon
Barthes comment une œuvre est corrélée à un psychisme ou à un
contexte historique.

Dans 1'« Avant-propos»,Barthes, en proclamant l'«être trans-historique
de la littérature », avait en fait avancé une affirmation un peu différente :

«cet être est un système fonctionnel dont un terme est fixe (l'œuvre) et
l'autre variable (le monde, le temps qui consomment cette œuvre) » : « sens

posé» et «sens déçu», l'œuvre est «disponibilité qui lui permet de se

maintenir éternellement dans le champ de n'importe quel langage

critique». Le monde, cette fois-ci, n'est pas celui du contexte historique
de l'œuvre ou de la création, mais celui du critique et de son commen-
taire ; et cette variable-ci ouvre sur la question de la responsabilité et de la

compétence de ce dernier.

Depuis ces réflexions de Barthes, et même si l'histoire semble avoir

gagné du terrain par rapport au commentaire, ou même si des articula-
tions nouvelles en ont été proposées, l'objet «littérature» s'est encore
divisé sous l'effet de l'atomisation des discours et des savoirs qui s'en sont

emparés, et ces distinctions elles-mêmes semblent ne plus être opératoires.
N'étaient-elles pas utiles, cependant, pour définir nos compétences et la

spécificité de notre discipline N'est-il pas temps de dresser un état des

lieux et de nommer les méthodes et savoirs que nous mobilisons et que
nous élaborons

' Roland Barthes, Sm- jRncme, dans ŒutTes complètes, éd. Eric Marty, tome II, Paris, Seuil, 1994, p. 180.

214



UN SAMEDI MATIN DE COLLOQUE

Nous voudrions placer notre prochaine rencontre sous le signe de ces

questions en proposant aux participants une formule originale.
D'une part, le colloque va faire se rencontrer des contributions de

chercheurs reconnus dans leur spécialité et de chercheurs en voie de

spécialisation (doctorants), ce qui nous permettra de poser des questions
de transmission, de mémoire et de choix: qu'est-ce que c'est, pratique-
ment et subjectivement, «se spécialiser»?

D'autre part, nous demanderons à un certain nombre de participants
(cf. ci-dessous) de choisir un texte court, dont ils peuvent se dire les

spécialistes pour l'avoir étudié précisément, et de nous en présenter leur
analyse. Ces textes choisis par eux seront donnés à commenter à des non-
spécialistes (eux-mêmes, mais sur le texte d'un autre, si l'on peut dire) :

chaque texte se trouvera donc commenté par un spécialiste (celui qui
l'aura choisi) et un non-spécialiste : nous serons donc, chaque matin, en
face de panels d'intervenants tour à tour spécialistes et non spécialistes.

Enfin, les après-midi, nous demanderons aux chercheurs intronisés
dans leur spécialité de répondre à la question « de quoi sommes-nous les

'spécialistes'» en essayant de définir, théoriquement, ce «quoi» à partir d'un
exemple de leur choix, si possible un texte court également que l'assis-

tance pourrait avoir sous les yeux et qui leur servirait à exposer ce qu'ils
considèrent comme l'objet de leur propre «spécialité» ou compétence.

Nous voudrions, par cette triple ou quadruple expérimentation (les

jeunes chercheurs interviendront de façon spécifique dans les deux cas:
Lise Forment, doctorante de la Sorbonne-Nouvelle, est responsable de

l'organisation de cette partie du colloque), nous concentrer ensemWe sur
des questions dont nous débattons rarement dans les colloques : qu'est-ce
qu'une discipline littéraire? Est-ce un périmètre de compétences parta-
gées? Une forme de relation aux textes, une attention particulière? Une
spécialité Et qu'est-ce qu'une spécialité dtms notre discipline A quel
niveau, en somme, se situent notre spécialisation et notre professionna-
lisme?

Le colloque se déroulera sur trois jours et demi, du mercredi 25 juin
2014, 9h, au samedi 28 juin 2014, 13h. La dernière demi-journée,
rassemblera tous les participants pour une discussion générale, introduite

par des membres de Transitions.
Les exposés du matin ne devront en aucun cas dépasser 10-15 mn afin

d'aller à l'essentiel et de laisser un large temps à la discussion.

215



MATHILDE FAUGÈRE, USE FORMENT & SARAH NANCY

2. Synthèse pour lancer la discussion finale (28 juin)

En posant la question «De quoi sommes-nous les 'spécialistes'? », nous
avions bien raison d'espérer que se fassent entendre des «voix diverses».

Et ce sont les inflexions frappantes de ces presque cinquante voix que
nous allons maintenant rappeler.

Commençons par les voix de la contestation puisque beaucoup ont
réagi à la question du colloque en affirmant qu'ils ne se sentaient ni ne
voulaient se sentir spécialistes, ou seulement à certaines conditions.

«Spéc/'a//sfe, mo/ yama/'s / »

Au nom de quoi cette identité de spécialiste a-t-elle été récusée?

Quelles limites y a-t-il au fait d'être spécialisé dans un domaine? En
présentant leur trajet, un certain nombre de participants ont rappelé que
la spécialisation impliquait des choix, lesquels réduisaient non seulement
les possibilités de recherche, mais aussi les possibilités de vie. Une telle
vision montre que la spécialisation a souvent été entendue comme /zyper-

spédaZzsahon, sans qu'il s'agisse d'un contresens. Car comme Laurent
Dubreuil l'a montré, la spécialisation est en quelque sorte un mouve-
ment que rien ne vient interrompre. Et ce mouvement, ajoutait-il, «va
dans le sens de l'annulation de la littérature » — l'hyperspécialisation étant

pour lui à mettre en rapport avec la division du travail et la place
grandissante de la technologie. Ce risque d'assèchement — ou de « haute
crétinerie », comme le disait Vincent Message citant Edgar Morin -
suscite un désir de se distinguer de la figure du spécialiste monoma-
niaque enfermé dans sa tour d'ivoire, animé de ce que Marc Hersant a

présenté comme une «pulsion néo-positiviste masochiste». Mais le

problème a pu être posé autrement. La spécialisation a été parfois
présentée comme le résultat de contraintes institutionnelles, ou — c'est

un problème connexe — comme un facteur d'enfermement dans

l'«entre-soi» des spécialistes.
Ces différents points de crispation à l'égard de la spécialisation se sont

aussi retrouvés dans le rapport paradoxal qu'entretiennent les enseignants-
chercheurs avec l'explication de texte. Alors que, dans les expériences
menées en matinée, l'explication de texte a été choisie par nombre de

non-spécialistes, alors que certains d'entre eux ont même suivi rigoureu-
sement la méthodologie de l'agrégation, l'exercice a aussi été dénoncé

216



UN SAMEDI MATIN DE COLLOQUE

comme la pratique par excellence de l'hyperspécialisation. L'explication
resterait « au ras du texte », dans la description, et refuserait, sous couvert
d'expertise, la voie de l'interprétation, s'interdisant de considérer le

rapport du texte à notre propre présent. Cet exercice littéraire par excel-
lence ferait que nous ne saurions plus lire «jtLen « littéraires » — autrement
dit, en poéticiens ou rhétoriciens «restreints». Certains, qui avaient

pourtant endossé sans hésitation leur casaque de spécialistes en littérature,
ont au contraire posé la nécessité de recourir constamment dans l'expli-
cation à d'autres disciplines, incitant à sortir du texte clos. C'était le cas,

par exemple, de Guillaume Bridet dans son commentaire de Leiris, qui
adoptait, selon ses propres termes, une perspective socio-analytique.
C'était aussi le cas d'Eisa Courant même si elle empruntait une voie

interdisciplinaire différente: elle montrait tout ce que manquent les

commentateurs de Lamartine quand ils adoptent une perspective théma-

tique (celle de la tradition, des iopoï littéraires) et ignorent les apports
décisifs de l'épistémologie de l'astronomie.

Souvent loué, ce montage de savoirs, ce « bricolage » entre disciplines a

fait naître cependant une objection dans la bouche de Servane L'Hôpital:
pourquoi un tel besoin de s'adosser à d'autres discipbnes? Car, pour
beaucoup, ce n'est manifestement pas la spécialité qui fait la compétence
du littéraire. Etre spéciabste ne suffit pas — quand on l'est, «on n'est pas
arrivé », comme l'a résumé avec humour Guillaume Bridet, qui proposait
de substituer à l'opposition entre lectures spécialistes et non-spécialistes
une distinction entre des lectures productrices de pensée et des lectures ne
faisant que répéter le texte (ou ce que d'autres ont déjà dit du texte).

Mais si la spécialité du littéraire ne suffit pas à le définir, si le bon litté-
raire n'est pas d'abord ou seulement un spécialiste, qu'est-il?

Quelques solutions alternatives : le mot « amateur», apparu dans Tinter-
vention de Marc Hersant, a été convoqué à plusieurs reprises — l'amateur
à côté du spécialiste, ou l'amateur en Heu et place du spéciabste. Nathalie
Dauvois a également suggéré de remplacer le mot « spécialisation » par
celui de «vocation».Au-delà de ces expérimentations terminologiques, on
n'a pas tari d'éloges pour les explications de textes «naïves» des non-
spécialistes : les lectures, par exemple, du scénario non réalisé de Malraux

par Emma Gilby, et deTite-Live par Anne Sennhauser. L'explication litté-
raire serait-elle plus difficile à manier pour les spécialistes EHe ferait du
moins apparaître les risques encourus à se sur-spécialiser.

217



MATHILDE FAUGÈRE, LISE FORMENT & SARAH NANCY

Malgré tout, les intervenants des matinées n'ont pas manqué de

signaler les limites auxquelles peuvent se heurter les efforts d'explication
du non-spécialiste. Il y a évidemment le risque du contresens, qui, curieu-
sement, a été peu évoqué. Marque de bienveillance et de civilité entre
chercheurs Il aurait été peu souhaitable d'imposer des « reprises » à ceux
qui avaient eu le courage d'expliquer un texte en non-spécialistes. Des

corrections ont quelquefois été introduites, sur le mode de l'humour,
notamment dans l'échange entre Jean-Paul Sermain et Jérôme David.
Cela dit, le terme de contresens est apparu plus frontalement dans l'expli-
cation de Michel Jourde : être spécialiste (ou plutôt devenir spécialiste),
c'est d'abord faire en sorte de mieux comprendre, d'éviter des erreurs de

lecture. Parallèlement,Yunfei Bai a bien expliqué que le désir d'élargir le

champ d'étude peut conduire, en réalité, à une méprise sur les enjeux des

textes quand il ne s'accompagne pas des véritables moyens de traiter le

champ d'étude — notamment d'une compétence linguistique. L'ambition
de scientificité, comme le disait encore Mathilde Bombart, ne peut donc
être purement et simplement écartée.

Un autre effet, plus sournois, de la non-spécialité, réside dans la tenta-
tion de toujours revenir à ce qu'on connaît. Beaucoup l'ont suggéré, à

l'image de Judith Lyon-Caen reconnaissant qu'elle aurait pu faire son
miel de l'«Avis de l'imprimeur» proposé par Michel Jourde, tout en
refusant une telle démarche d'appropriation. Et cette tentation du même

recoupe en partie une autre tentation déjà évoquée : celle de l'«entre-soi».

Qui comprend le spécialiste sinon un tout petit public de spécialistes?
Mais l'entre-soi est aussi un résultat possible de la non-spécialisation.
Mathilde Bombart a mentionné l'effet de connivence sur lequel le non-
spécialiste peut se reposer et qu'il peut donc entretenir. A ce titre, la

spécialisation et la discipline sont peut-être autant de garde-fous contre
l'illusion de transparence, comme l'a suggéré Paolo Tortonese. Selon lui
l'interdisciplinarité ne peut fonctionner que si l'on a bien conscience des

/zmzfes des disciplines, de la relativité des discours.

frire spéc/'a//sfe : commenf de quo/'
Le mot de spécialiste, en même temps qu'il a été rejeté, a donc été

présenté par certains comme une identité, et cela presque indépendam-
ment de l'objet de la spécialisation. Mais à quelles conditions alors est-on
spécialiste? Une variation dans ce questionnement est apparue avec la

218



UN SAMEDI MATIN DE COLLOQUE

revendication d'un «devenir spécialiste» : il ne s'agirait plus seulement de

se spécialiser mais aussi de rester dans un mouvement permanent de

spécialisation. C'est alors le parcours qui importe et non une qualité
acquise une fois pour toutes, comme l'ont souligné entre autres Michel
Jourde et Mathilde Bombart.

Une première tension concerne la construction du contexte: le

spécialiste est-il de façon privilégiée celui qui éclaire le contexte ou celui

qui construit une interprétation spécifique? La nécessité du contexte a

fait consensus, mais selon différentes modalités. Le contexte a pu
apparaître d'abord comme un réflexe, présent même lorsqu'il n'est pas

revendiqué comme savoir du spécialiste: «il faut bien donner une date»,

ce que Jean-Louis Jeannelle a rattaché à 1'« obsession des préliminaires ».

Au-delà de cette contextualisation minimale, il peut avoir une fonction
forte dans l'interprétation : ce serait la seule barrière au « délire interpré-
tatif» pointé par Guillaume Bridet dans sa propre lecture de

non-spécialiste du portrait de la duchesse de Lorges par Saint-Simon.
Enfin la connaissance du contexte — au sens maximal — a pu être

présentée directement comme une véritable compétence du spécialiste,
Emma Gilby voyant a contrario dans son ignorance la cause de ses hésita-

tions face au texte de Malraux.
Autre subtilité, contexte et contextualisation ont été distingués : car le

contexte n'est pas donné, mais constitué par le spécialiste. Plus encore, le

texte peut bousculer son propre contexte : il ne s'agirait pas d'englober le

texte dans le contexte mais de «le mettre en situation d'agir sur le

contexte, l'œuvre contribuant ainsi à réaménager le contexte» (Xavier
Garnier).

Une deuxième tension surgit entre l'amour que peut avoir le spécia-
liste pour son objet et la distance qu'il est capable et/ou désireux de

prendre vis-à-vis de lui dans une perspective de savoir. Si, pour Marc
Hersant, le discours de savoir est une réponse à l'affect de l'amateur-
spécialiste, Jean-Louis Jeannelle a au contraire affirmé la nécessité d'un

processus de « neutralisation ». Il se détache ainsi de la question de la valeur

esthétique des scénarios sur lesquels il travaille pour mieux les étudier en

spécialiste. Agnès Cambier va jusqu'à prôner une distance d'anatomiste à

l'égard de son objet: il faut dépasser l'illusion référentielle, démonter le

réveil «pour comprendre pourquoi il donne l'heure». Mais on peut aussi

penser que l'intérêt échappe à cette polarisation autour de l'affect. Hélène

219



MATHILDE FAUGÈRE, LISE FORMENT & SARAH NANCY

Merlin-Kajman a dit son plaisir conceptuel à travailler sur des textes
qu'elle n'aime pas.

Une troisième tension dans la définition de la tâche du spécialiste
serait celle qui existe entre extériorité et intériorité. Le spécialiste est-il
celui qui, doté de sa boîte à outils, se tient au-dessus de son objet, ou au

contraire,celui qui s'efforce d'en être «solidaire»? Florent Coste a affirmé

que, à l'exemple de l'anthropologie, la spécialisation impliquait moins de

comprendre les «règles du jeu» que de participer à celui-ci. Mais

comment faire avec un « terrain » constitué de textes Francis Goyet, en

présentant l'exercice rhétorique comme bien plus participatif que l'expli-
cation littéraire, indiquait une réponse possible.

Quatrième tension: le spécialiste de littérature est-il philologue ou
herméneute? En affirmant, lors des débats, qu'un littéraire «n'avait pas de

temps à perdre avec les éditions de textes», Pietro Pucci a pris une position
radicale. A l'inverse, on a souvent affirmé l'importance de la matérialité des

textes, des manuscrits et des archives, présentés comme sources indispen-
sables de plaisir comme de savoir. Martin Rueffs'est montré attentif à cette
alternative et a proposé de penser le spécialiste dans une oscillation entre

philologie et herméneutique, au service de ce qu'il appelle, à la suite de

Warburg, la «science sans nom». Face à cette position intermédiaire,
François Cornilliat,pour sa part, a exprimé ses doutes: parce qu'on est aux
prises avec des objets «qui nous déchirent», on doit peut-être accepter de

ne pas occuper tous les rôles. Quant à Anne-Lise Worms, elle s'affirmait
«philologue donc herméneute, sans opposition, ni oscillation».

On a donc constaté des divergences de comportements et de

méthodes. Cela signifie-t-il pour autant que les spécialistes ne s'entendent

pas sur leur objet, ou que les objets sont «incommensurables», pour
reprendre le mot de Mathilde Bombart au sujet de Zola et Tristan
L'Hermite? De la diversité s'est malgré tout dégagé un paradigme
d'objets plus ou moins attendus: genres, auteurs, aires géographiques, et
«Va pour la période... », comme l'a dit Anne-Lise Worms, marquant par
là une légère distance. Car si des objets sont circonscrits par chacun des

chercheurs, ces objets paraissent à la fois tien p/wi et tie« moins pour ceux
qui les choisissent. Les comparatistes, par exemple, élisent une série de

questions au-delà ou en-deçà d'un corpus toujours incomplet.
Peu nombreux sont ceux qui se sont présentés comme des spécialistes

d'auteurs, mais avec eux se sont dessinées d'intéressantes variations autour

220



UN SAMEDI MATIN DE COLLOQUE

du motif de la sympathie. Sans qu'il y ait identification pure et simple, les

spécialistes affichent une même bienveillance vis-à-vis des auteurs qui les

occupent: il s'agit pour eux de prendre au sérieux ce que dit «leur»

auteur, de prolonger les questions qu'il pose. Claude Habib voit ainsi en
Rousseau bien plus qu'un corpus: il est pour elle une source de

questions, une ressource d'intelligibilité face aux défauts de son propre
présent. Ce que fait Marc Hersant au texte de Saint-Simon, opération qui
relève d'un «devenir intime», d'une certaine fidélité à la mémoire de

l'auteur, ne ressemble-t-il pas au comportement adopté par Saint-Simon
lui-même à l'égard de son amie dans le texte commenté? Etre spécialiste
d'un auteur, n'est-ce pas toujours être spécialiste à /a manière de son
auteur? Mathieu Messager, tout en affirmant: «Je ne suis pas Quignard»,
n'a pas hésité à assumer explicitement le rôle que «son» auteur propose
pour le littéraire, dans une indistinction volontaire entre la tâche de l'écri-
vain et la tâche de l'enseignant-chercheur.

La spécialité par aire géographique pourrait constituer un objet plus
stable et distinct. Mais Xavier Garnier a expliqué comment les textes
littéraires qu'il étudie, qui «appartiennent» tous à une aire géographique,
se jouent précisément de cette assignation imposée notamment par l'eth-
nologie. Ils répondent comme par avance aux discours de ceux qui
seraient tentés de voir en eux les représentations d'un heu ; et ils apparais-
sent donc comme un défi ou une « machine de guerre » contre le discours

spécialisé.
En résumé, le corpus a toujours quelque chose d'explosif. Dans ce

paradigme attendu (genres, auteurs, aires, périodes), on a entendu de

nouveau la question de la dislocation présente dans le colloque précédent,
mais on a aussi perçu un changement d'échelle. Si les corpus sont disloqués,
c'est qu'une même conviction semble motiver tous les spécialistes: leurs

objets se singulariseraient par le fait d'être disloqués; le propre du littéraire

serait cette dislocation. Témoin la série d'images convoquées pour désigner
cette «impropriété»: ce qui est «équivoque» (Jeanne Chiron et André

Bayrou), ce qui «cloche», ce qui «résiste», ce qui «fait relief» (Marc Escola),

ce qui fait «rencontre» ou «événement» (Guillaume Bridet), ce qui fait
«effet spécial», etc. De la résistance d'un tel découlerait ainsi la

position d'inconfort du spécialiste en littérature, toujours «sur la brèche».

Catherine Coquio a qualifié non sans ironie nos trois journées de «Jeux

olympiques de l'impropriété, du contre-emploi intellectuel».

221



MATHILDE FAUGÈRE, LISE FORMENT & SARAH NANCY

Conception radicale de cette «impropriété» : l'objet du spécialiste en
littérature a pu être défini comme ce qui échappe à d'autres catégorisa-
fions, comme ce qui n'est pas seulement document historique, par
exemple, ou discours philosophique. Cet objet serait le reife, le reliquat du

texte - ce qui résiste à l'ambition scientifique de la linguistique (Maren
Daniel), au tout philosophique (Jeanne Chiron lisant les ConfersafioMi

eLEmi/ie), ou encore à une approche purement historienne, comme le

défendait Romain Loriol avec Tite-Live.
D'un autre côté, l'objet du spécialiste a pu être défini comme ce qui

excède la littérature seule. Ainsi, Anne-Emmanuelle Berger nous a

montré à travers son analyse des Lettres Persanes de Montesquieu qu'il
fallait partir d'un point de vue de littéraire pour prendre au sérieux la

fiction comme la construction d'un avenir politique et social possible.
Pour Marielle Macé, être spécialiste des formes en littérature, c'est être

spécialiste de 1'«engagement de la vie dans les formes» — être sensible à

celles qui en vaudraient la peine et auxquelles on accorderait une valeur

spécifique. Cette dernière approche, que l'on pourrait qualifier de

maximaliste, soulève une objection : ne devient-on pas alors spécialiste de

morale
En un sens, de telles définitions de l'objet dans l'infiniment grand

rejoignent les revendications d'anti-spécialisation ou de prudence dans la

spécialisation. N'est-ce pas alors le souci de garantir une ouverture de la

littérature au monde qui s'exprime? Jérôme David, se présentant comme
un « spécialiste éloigné » de Balzac, fait valoir la nécessité de s'interroger
sur le type de «communauté interprétative» dans laquelle on entre en
étudiant les textes, par la recherche comme par l'enseignement. La

question se déplace alors de l'objet de la spécialisation vers la destination
du savoir ainsi produit.

Pour qui, avec qu/', c/evanf qu/'
Tout au long du colloque, la définition de soi comme spécialiste s'est

construite à l'aune du travail d'enseignant. Comment transmettre, deman-
dait Jérôme David, ce qui dépend du jugement, mais qui, en dernière
instance, n'a pas de règles? Martin Rueff continue de voir dans l'explica-
tion de textes une solution à cette difficulté, comme Francis Goyet
vantant les mérites d'une pratique rhétorique. Pour tous les deux, il faut

en passer par l'exercice.

222



UN SAMEDI MATIN DE COLLOQUE

L'enjeu est de toucher le plus grand nombre. Un autre terme
immédiatement lié à la question de la transmission est apparu : celui de

vulgarisation. Vincent Message l'a assumé, tout en précisant le sens qu'il
voulait lui donner: vulgariser, ce n'est pas traduire un état ésotérique du
savoir en un discours plus audible, c'est tout de suite viser le plus grand
nombre, en élisant certaines questions, certains objets par rapport à

d'autres. On peut donc être spécialiste sans renoncer à agir, à toucher le

monde, comme l'a aussi fait entendre le témoignage d'Alexei Evstratov :

il a changé d'objet pour faire de sa recherche, de son métier, un moyen
de combattre l'injustice sociale.

Avec cette ambition de toucher le monde, mais sans changer de

spécialité, on arrive à l'un des nœuds essentiels des débats: avoir un
rapport au commun, est-ce un défi à relever, pour le spécialiste de littéra-
ture?Y a-t-il a priori une incompatibilité entre les deux? Ou bien au
contraire ce rapport au commun est-il commandé par l'objet lui-même

- la littérature ayant en propre, ou en « impropre », précisément un rapport
avec la fabrication du commun Serait-ce alors une aberration, en litté-
rature plus qu'ailleurs, que le spécialiste soit mis à l'écart par sa spécialité?

La position des spécialistes en littérature est en effet étrange, comme
l'a formulé Tiphaine Samoyault de manière suggestive : « Comment être

spécialiste de quelque chose que tout le monde partage A quoi peut-on
alors prétendre : rendre au commun ce qu'on en a arraché Ou constituer
un nouveau commun »

Cette question renvoie évidemment à l'enseignant, dont on peut
penser la tâche comme restitution ou transmission de cette production de

commun par les textes, et donc à l'usage qui peut être fait des textes en

_/ôntfion ou indépendamment de l'objectif que ceux-ci peuvent afficher.
Hélène Merlin-Kajman défendait l'idée que les textes non seulement

échappent souvent à la destination que l'auteur, par exemple, leur a

donnée, mais aussi circulent peut-être d'autant mieux qu'ils n'ont pas été

destinés à un but précis.

En tant que littéraires, de quoi sommes-nous donc les «spécialistes»?

Peut-être, au minimum, de cet objet ayant une charge particulière de

«commun». Apparaît alors un point non élucidé pendant ces journées: si

de nombreux participants se sont définis comme non-spécialistes, pseudo-
spécialistes, voire «pseudo-idiots», ou spécialistes de la diversité, c'est

223



MATHILDE FAUGÈRE, LISE FORMENT & SARAH NANCY

parce qu'il semble que ce désir de commun s'articule difficilement à un
autre commun non satisfaisant, celui de la communauté des spécialistes.
Cette communauté, pourtant, est bien ce qui constitue les spécialistes :

«on n'est pas spécialiste tout seul, on est spécialistes ensemble», comme le

rappelait Florence Magnot-Ogilvy. En refusant l'ironie de la formule de

Godard, souvent citée dans le colloque, des « professionnels de la profes-
sion», Michel Jourde allait dans ce sens.

Un trouble est aussi apparu dans le rapport entre spécialité et disci-
pline, impliquant cette forme particulière de communauté qu'est
l'institution. La spécialisation a souvent été présentée comme le produit
d'une contrainte institutionnelle. Mais l'indiscipline est-elle vraiment une
position tenable? N'est-on pas toujours en train de recréer une awtre

discipline, comme l'a suggéré Paolo Tortonese Et dans ce cas, pourquoi
pas? Pourquoi ne pas «embarquer» avec Yves Citton, comme il le disait

lui-même, en exposant son programme non pas de littérature mais
d'« études de media comparés »

Ce qui reste à faire, sans aucun doute, c'est de creuser les effets et usages
de la spécialisation de manière à sortir du mouvement trop facilement
binaire entre majoritaire et minoritaire, entre répression et transgression.

Mathilde Faugère, Lise Forment & Sarah Nancy
UmVerafé SorZwwne Nowve/Ze — Para 3

224


	Un samedi matin de colloque

