Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 62 (2015)

Heft: 1: Fascicule francais. Transitions

Artikel: Retour sur le colloque : "Littérature’: ou allons-nous?" : synthése et
débat

Autor: Merlin-Kajman, Hélene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-587504

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-587504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Retour sur le colloque
« ‘Littérature’: ou allons-nous ? » :
synthese et débat

1. Synthése

Le texte qui suit est la synthése du colloque que nous avons organisé les 3, 4 et
5 octobre derniers. Une synthése qui ne se veut pas exactement fidéle a la lettre des
contributions (les actes du colloque viendront bientdt), mais a I’esprit enthousiaste
dans lequel se sont déroulées ces journées, aux perspectives que nous en avons, de
notre cdté, dégagées, interrogées. Vous trouverez en effet, a sa suite, le compte rendu
du débat qu’il a suscité. Et nous sommes trés heureux de vous signaler que cet
ensemble se trouve également, depuis hier, en ligne sur le site de Fabula®. Merci a
Iéquipe de Fabula de nous y avoir accueillis.

Organisé? les 3-5 octobre 2012 par Transitions sous la responsabilité
de Frangois Cornilliat® et d’"Héléne Merlin-Kajman*, le colloque « ‘Litté-
rature’: ou allons-nous?» proposait aux vingt-cinq chercheurs’ sollicités
pour introduire les débats un trajet qui commencait par l'inévitable
question du rapport entre la chose et le mot. Au-dela de sa commodité,

' http://www.fabula.org/atelier.php?Ou_allons_nous.

? Avec le soutien de la School of Arts and Sciences de Rutgers University et de 'EA 174 de
"'Université Sorbonne Nouvelle - Paris 3.

> Rutgers University.

* IUE Sorbonne Nouvelle - Paris 3.

3 Carole Allamand, Rutgers University; Pierre Bayard, Université Paris 8 - Saint-Denis ; Mathilde
Bombart, Université Jean Moulin - Lyon 3; Bill Burgwinkle, University of Cambridge; Jacqueline
Cerquiglini-Toulet, Université Paris — Sorbonne ; Catherine Coquio, Université Paris Diderot - Paris
7; Catherine Croizy-Naquet, Université Sorbonne Nouvelle - Paris 3 ; Nathalie Dauvois, Université
Sorbonne Nouvelle - Paris 3; Florence Dumora, Université Paris Diderot - Paris 7; Uri Eisenzweig,
Rutgers University; Emma Gilby, University of Cambridge ; Florence Goyet, Université Stendhal -
Grenoble 3; Francis Goyet, Université Stendhal - Grenoble 3; Marc Hersant, Université Jean Moulin
- Lyon 3; Jean-Nicolas lllouz, Université Paris 8 - Saint-Denis; Jean-Louis Jeannelle, Université Paris
= Sorbonne ; Myra Jehlen, Rutgers Umversn:y Michel Jourde, Ecole Normale Supérieure de Lyon;
Ullrich Langer, University of Wisconsin — Madison ; Michel Magnien, Université Sorbonne Nouvelle
= Paris 3; Claude Mouchard, Université Paris 8 - Saint-Denis; Oana Panaité, Indiana University —
Bloomington ; Jean-Paul Sermain, Université Sorbonne Nouvelle - Paris 3 ; Johannes Tiirk, Indiana
University — Bloomington ; Nicholas White, University of Cambridge.

171

Héléne MERLIN-KAJMAN, « Retour sur le colloque », Versants 62:1, fascicule frangais, 2015, pp. 171-194



HELENE MERLIN-KAJMAN

demandions-nous, quelle est la pertinence du mot pour désigner tous ces
textes différents sur lesquels nous travaillons et que nous enseignons? Son
identité ne produit-elle pas une illusion de continuité entre les périodes
antérieures 4 la Révolution francgaise et les XI1x¢, XX® et XXI° siécles, ou la
littérature, au sens moderne du terme, s’est institutionnalisée autour d’une
définition stabilisée et d’'un corpus canonique?

Le choix des guillemets, dans le titre, n’est évidemment pas passé
inapercu. D’un coté, Michel Magnien XVI°), a évoqué la schizophrénie du
chercheur obligé «d’enseigner une chose qui n’existe pas», suivi sur ce
point par Mathilde Bombart (xvir®). De I'autre, 'anachronisme du mot a
été assumé parce que lui seul, en son paradoxe, permet de circonscrire la
nouveauté des «bonnes écritures francaises» et 'existence d’une conscience
littéraire au Moyen Age (Jacqueline Cerquiglini-Toulet)S. Il constitue peut-
étre méme une chance a saisir: I'impropriété du terme pour le XVI° siecle
pour désigner un ensemble de textes en fait sans nom unifié a 'époque
nous rappelle opportunément, selon Michel Jourde, qu’historiquement
parlant, les textes «littéraires» ne se présentent jamais que marqués au sceau
du particulier et de I’écart par rapport a I'ensemble des discours constitués.
Et ce qui est vrai du coté de la production I’est aussi du coté de la récep-
tion: Jean-Paul Sermain (XVIII¥) ne constate aucune différence significative
entre la fagon indisciplinée voire naive, subjective, dont Montaigne lit, et la
facon dont lui-méme lit un auteur appartenant a une période dont il n’est
pas spécialiste - Marguerite Duras, par exemple.

Ces derniéres perspectives sont peut-étre emblématiques d’une sorte
d’accord dans le désaccord des uns et des autres, et ceci, au-deld de cette
premiere session. Car cet ensemble de textes qui n’avait pas de nom propre
avant la Révolution francaise ne semble pas en avoir beaucoup plus pour
les périodes ultérieures. Méme si, pour les chercheurs spécialistes des
XIXe-XXI* siécles qui sont intervenus sur leurs périodes et leurs probléma-
tiques, le mot «littérature » peut évidemment fonctionner sans guillemets,
ils ont dit ne plus se satisfaire de sa définition en termes d’autotélisme ou
d’«absolu»’. Méme si Jean-Nicolas Illouz reste fidéle 3 une certaine

¢ Afin d’alléger le texte, je n'indiquerai la période de la spécialité du contributeur que lorsque le

contexte ne le désignera pas clairement.
7 Cf. Philippe Lacoue-Labarthe & Jean-Luc Nancy, L’ Absolu littéraire. Théorie de la littérature du roman-
tisme allemand, Paris, Le Seuil, 1978.

172



RETOUR SUR LE COLLOQUE

définition mallarméenne de la littérature, il en étend le corpus 3 «tout
écrit des lors que quelqu’un s’y signifie ». Pour Jean-Louis Jeannelle (xx¢),
le mythe d’'une autonomie de la littérature a en fait produit, pour ces
périodes elles-mémes, des effets d’exclusion qu’il faut désormais
combattre en retrouvant ce qu’il appelle «une communauté de geste» sur
le long terme de la culture occidentale, indépendamment de la césure de
la Révolution francaise. On pourrait ajouter: et au-dela. Car les écrivains
francophones se revendiquent aussi des griots africains et des conteurs
créoles, comme 1’a rappelé Oana Panaité, spécialiste de leur ceuvre. Et il
est frappant que Myra Jehlen (littérature comparée, XIX®-XX°®) ait fondé sa
propre présentation sur I’analyse a la fois de phrases de Flaubert et d'un
conte américain pour insister sur la communauté d’un acte. La «littéra-
ture» demande donc de nouvelles définitions pour souligner de nouvelles
qualités: intensification esthétique et mise en exergue des opérations de
lecture par I’écriture (Myra Jehlen), capture d’un quelque chose qui a
disparu et ne revient pas dans toute la lumiére d'une pleine présence
(Jean-Nicolas Illouz), dialogisme et mise en commun de la conflictualité
des diftérences culturelles (Oana Panaité). Dans le monde, il y a de la
perte, expérience ordinaire que seule la littérature inscrit et transmet.

De la perte, et de I'impropriété en propre: c’est bien cette hypothese
que les trois sessions consacrées aux «dislocations» semblent confirmer.
Nous nous y proposions d’opérer un retour critique sur 1’état actuel de
nos études en nous penchant sur le probléeme de ’éclatement du corpus
enseigné et des méthodes de la recherche, et nous invitions méme 3
douter de I’existence actuelle d’une discipline (mal) nommée «littéra-
ture». Mais en prenant le mot «dislocation» en un sens généralement
positif, les contributeurs ont créé la surprise. Ils nous invitent quant a eux
a faire de la souplesse, de I'impureté, de la non-systématicité de nos
corpus, de nos méthodes, de notre discipline, des traits positifs caractéri-
sant peut-étre «en propre» la littérature.

Ou plus exactement, 'approche littéraire des textes et des questions.
D’un c6té, Nathalie Dauvois nous a rappelé qu’au XVI® siecle, était «litté-
raire» un texte commenté et enseigné en vue de fournir des modeles
d’écriture. En réduisant le corpus aux ceuvres dignes d’étre lues, I'auto-
nomisation moderne de la littérature a rompu cette connexion entre
lecture et écriture. Mais, méme si ’enseignement ne propose plus de
pratique d’écriture, cette ancienne connexion commande légitimement

173



HELENE MERLIN-KAJMAN

la réflexion et I'analyse des textes du XVI° siécle. L'historien de la rhéto-
rique Francis Goyet (XVI°) insiste lui aussi sur le fait que la rhétorique
nous met face 3 un corpus et des méthodes entiérement finalisés sur une
pratique: il s’agit de faire renaitre des discours, non d’en pasticher d’autres,
afin de prendre son auditeur ou son lecteur par les oreilles pour le mener
linéairement (ce qui implique de notre coté un mode de lecture particu-
lier, non paradigmatique) d'un état initial 3 un état final: pas de
rhétorique sans dynamique, sans mouvement.

De l'autre coté, Nicholas White a souligné qu’au XIx°© siécle, la littéra-
ture n’avait pas arrété de s’écrire dans la tension permanente entre
canonisation des ceuvres, décanonisation et recanonisation: jamais il n’a
existé véritablement un corpus fermé. Ce «jamais» parait décidément
emblématique de la littérature. Ainsi, tel récit historique du Moyen-Age
a cessé pour nous d’appartenir au genre et a la discipline de I'histoire: ot
le ranger ? Ne force-t-on pas le corpus en le faisant entrer dans la littéra-
ture ? Pour Bill Burgwinkle, au contraire, sa maniere de tisser un lien
déterritorialisé au passé est révélatrice de l'oscillation imaginaire, entre
passé et présent, que la littérature nous permet de ménager, et c’est selon
lui certainement ce flottement, renvoyant comme en abyme i I’éclate-
ment présent du monde, qui explique 'enthousiasme des étudiants pour
la littérature médiévale.

D’évidence, notre discipline échappe a la logique des paradigmes scien-
tifiques décrite par Kuhn. Elle n’obéit pas non plus aux systématicités de
la réflexion philosophique ou de I'histoire des idées. Evoquant sa propre
démarche et ses propres objets (le réve, les passions...), Florence Dumora
a souligné la paradoxale pertinence des «rencontres», hautement éclai-
rantes, que fait surgir, pour des textes «littéraires» au sens ancien du terme,
une approche de «littéraire» au sens moderne du terme (impliquant une
formation, une écoute spécifiques), sensible au particulier d’une phrase,
d’un effet esthétique, d'un discours historiquement caduque et oublié. De
la rencontre, donc, grace 3 un certain type de patience et d’écoute: c’est
certainement aussi ce que désigne Emma Gilby lorsqu’elle fait observer
que la méthode de Descartes, 3 qui veut bien se pencher sur le délicat
probléme de la traduction (donc de la signification) d’'un mot comme
«provision» («morale par provision») parait moins « méthodique» que ce
que I'on met généralement sous ce terme. Avec une «provision» qui n’est
pas provisoire mais sera pourtant écartée, Descartes reconnait la flexibilité

174



RETOUR SUR LE COLLOQUE

d’une narration. La déconstruction a laquelle se livre Emma Gilby pour
faire entendre ce cheminement inquiet correspond au «mouvement
indirect et indiciaire» qui pour elle caractérise le projet de Transitions.

Pierre Bayard quant 4 lui célébre la vertu des méthodes qui ne
marchent pas, par exemple, la tentative qu’il a faite d’appliquer la littéra-
ture a la psychanalyse. Car si elle ne marche pas, elle permet en revanche
de circonscrire, 3 chaque essai particulier, la place instable des sujets, tant
celle de 'auteur que du critique, tous deux surpris en flagrant délit de
non-maitrise sur le sens: la littérature nous met face i 1’évidence d'un
sujet qui « échappe », raison pour laquelle sa pratique ou son enseignement
doivent étre défendus. La littérature a une vertu affective et cognitive
propre. Il arrive du reste qu’elle soit la meilleure entrée heuristique sur
des phénomeénes que les instruments des autres disciplines, précisément
parce qu’ils sont trop stabilisés, sont incapables d’apercevoir et d’expli-
quer. De ce fait important, Uri Eisenzweig donne un exemple: c’est la
littérature qui permet de comprendre comment, dans les années 1892-
1893, un acte de violence comme un attentat a pu étre per¢u comme
«beau» 3 la maniére de la littérature: dans la pureté et 'autonomie [litté-
raire, c’est-a-dire, ici, non référentielle (sans discours accompagnateur),
d’'un «beau» geste. Faire cette histoire exige de comprendre qu’ici, ¢’est
la littérature qui s’applique 3 Thistoire (pour déplacer 'expression de
Pierre Bayard).

Comme Emma Gilby I'avait souligné, nous reconnaissons bien en
effet, dans ce travail aux frontiéres « de», le souci qui anime Transitions. II
ne faut pourtant pas sous-estimer les désaccords ou les tensions.
Inconciliable avec la perspective de Francis Goyet, le paradoxe avancé par
Uri Eisenzweig, pour qui la rhétorique ne se révele jamais mieux que
dans la «beauté littéraire» de la pure violence (la terreur n’est-elle pas le
comble de la persuasion?), a relancé un débat commencé la veille: quels
rapports entretiennent la rhétorique et la littérature, la rhétorique et la
poésie (et dés la veille, Nathalie Dauvois avait souligné que la poésie
constituait un cas particulier qu’elle ne traiterait pas) ?

La question ne date pas d’hier et ce n’est pas un colloque qui la
résoudra: A condition de la prendre du coté de I'inconfort qu’elle entre-
tient, elle nous semble hautement bénéfique. Les exposés de Catherine
Croizy-Naquet (Moyen Age) et d’Ullrich Langer (XVI¢ siécle) nous ont
rappelé un autre désaccord, relancé lors de la derniére session par le débat

175



HELENE MERLIN-KAJMAN

entre Marc Hersant et Mathilde Bombart: la littérature est-elle soluble
dans son contexte historique, auquel cas, les guillemets s’imposent a
proportion de I'existence ou de I'inexistence contextuelle non seulement
du mot, mais encore de la chose, le mot étant alors considéré comme un
révélateur fiable de la chose, ce qui est, on s’en souvient, la position de
Mathilde Bombart et de Michel Magnien? Catherine Croizy-Naquet a
résumé un probléme qui peut se poser au-delad de 'analyse de la littérature
du Moyen Age. Comment ne pas étre constamment guetté par I’anachro-
nisme quand le chercheur n’a i sa disposition que des outils théoriques et
critiques forgés pour I’époque moderne ? Mais comment surmonter cet
écueil sans tomber dans I'historicisme? On notera que, d’'une certaine
maniére, la premiére question transforme en inquiétude la postulation
inverse de Jacqueline Cerquiglini-Toulet, de Michel Jourde, de Florence
Dumora ou de Bill Burgwinkle, pour qui le boitement entre des
références appartenant a des temps différents, I'impropriété des mots et des
approches, «]’estrangement» célébré par Jacqueline Cerquiglini-Toulet,
constituent I'acces proprement «littéraire» d des textes et 3 des problemes
unifiés par cette démarche. Il n’en reste pas moins vrai que la question de
la contextualisation (de son degré, de sa fonction) est une difficulté
permanente de nos pratiques, difficulté qu'Ullrich Langer a abordée par
un autre biais: le «je» de Pétrarque dans le Canzoniere est-il un pronom
conventionnel dont I'apparition s’explique par le contexte rhétorique,
éthique, historique, de sa production? Ou bien ne comprend-il pas des
éléments de singularisation tels que I'on peut, aujourd’hui encore, s’en
emparer pour relancer I'effet personnel, singularisant, qu’ils produisent sur
son lecteur? Lire (et laisser lire) les textes plus que les contextes, telle est
alors la tache qu'Ullrich Langer assigne a notre discipline.

A la vérité, la question de la contextualisation historique s’articule
étroitement 3 celle de la rhétorique. Dans la démarche d’Ullrich Langer,
la poésie ne programme pas son actualisation rhétorique dans un contexte
précis: elle n’est pas plus qu’'un écho. Mais récuser la pragmatique contex-
tualisée des textes littéraires, serait-ce en revenir a une définition
autotélique ou sacralisée de la littérature? Repérant qu'une définition
immunologique de la littérature (3 commencer par le concept de
catharsis) a longtemps prévalu dans ’histoire de la culture occidentale,
Johannes Tiirk nous emmeéne dans une toute autre direction. Il suggére
que la littérature (comme la beauté chez Kant) repose sur une aspiration

176



RETOUR SUR LE COLLOQUE

au général, mais sans concept ni moyen logique. Cela ne conduit pas
nécessairement a une définition «désintéressée» de I’ceuvre littéraire : pour
Johannes Tiirk, la littérature est le lieu d’exploration, par le lecteur, d’'une
multitude de «conflits miniaturisés» qui le préparent a affronter des situa-
tions graves dans la réalité. On pourrait dés lors redéfinir le corpus de la
littérature a partir de son effet thérapeutique sur le lecteur: serait «litté-
raire» ce qui possederait cette capacité d’'immunisation.

Ces perspectives recoupent évidemment celles de Transitions, dont le
nom est emprunté i la théorie psychanalytique (Winnicott), et elles
ouvrent sur la question i laquelle était consacrée la derniere session:
«transmettre... mais quol?».

A la vérité, la question n’avait pas manqué de surgir sans cesse dans les
débats. Quelques réponses, on 'aura remarqué, avaient déja été évoquées.
Si la connaissance, flit-elle celle d'un objet 4 géométrie variable, et
I'acquisition d’un certain art, «littéraire », de lire, semblent constituer des
buts reconnus par chacun (resterait a discuter de cette «géométrie
variable » et de ce «certain art, littéraire, de lire »),1’éventualité d’un retour a
la transmission d’un art d’écrire a été souvent envisagée dans la discussion,
d’autant que nos collégues anglais ou américains se sont fait fort de
rappeler que dans leur cursus, ’enseignement de la littérature était couplé
avec celui de la langue, comme en France les enseignements des langues
étrangeres. Mais la derniére session a apporté de nouveaux points de vue
sur la transmission. Pour Florence Goyet, d’abord, le verbe «transmettre »
pourrait, quand il s’agit de littérature, étre entendu de fagon intransitive:
la littérature, de fait, se transmet, et produit des effets. Notre rdle résiderait
alors essentiellement dans I'accompagnement d’un tel mouvement irrésis-
tible, comme le montre le cas de l'épopée, réponse aux traumas
historiques: Florence Goyet rejoint, coté production, les propositions de
Johannes Tiirk concernant la réception de la littérature. Resterait alors
sans doute 2 discuter de la fin thérapeutique de la littérature: fin indivi-
duelle? fin collective ? Pour instituer quel collectif?

Cette question du collectif avait été évoquée, lors de la premiere
session, par Oana Panaité qui se demandait quelle était I'extension du
«nous», dans le «ou allons-nous» de notre titre. Elle a trouvé une autre
expression dans le débat qui a opposé Mathilde Bombart et Marc
Hersant. Ce dernier a consacré une partie de son exposé a résumer
I'échec (selon lui) des méthodes qui avaient défini la discipline apres la

177



HELENE MERLIN-KAJMAN

crise de 'histoire littéraire. Exergant son ironie contre le champ lexical, il
a également exprimé son insatisfaction a I’égard de I'historicisme, morti-
fére selon lui, qui avait remplacé le technicisme décharné des concepts
formalistes. Pour lui, nous devons apprendre aux éléves 4 lire, certes, mais
surtout a admirer les grandes ceuvres, a lier lecture naive et lecture
savante, la seconde n’étant qu’approfondissement de la premiére.
L’enseignant devrait choisir de transmettre les textes qui ont une impor-
tance dans sa propre vie pour en transmettre «la singularité généreuse et
libératrice ».

Cette position rejoint jusqu'a un certain point celle de Jean-Paul
Sermain ou d’Ullrich Langer, et ’on remarque la récurrence du motif du
particulier et de la singularité dans le colloque. Mais Mathilde Bombart a
dit ses réticences face a une telle perspective et rappelé que la technicisa-
tion du lexique critique avait accompagné une volonté de démocratisation
de Penseignement: en donnant aux éléves des outils nouveaux et objecti-
vants, on luttait contre le présupposé d’un acceés immeédiat possible aux
ceuvres, parce que trop souvent, cette «immeédiateté» ne faisait que
nommer la familiarité de certains éleéves socialement privilégiés avec le
corpus littéraire.

Cette question de la démocratisation vs élitisme n’avait pas encore été
abordée de facon frontale. Le probléme n’est pas seulement gue trans-
mettre, mais d qui, dans quel socius? Dés la veille, Ullrich Langer avait fait
part de son inquiétude face aux menaces qui, selon lui, pésent sur notre
discipline moins en raison de ses dislocations internes qu’en raison des
dislocations externes, non seulement celles de nos administrations tracas-
siéres, mais peut-étre plus généralement de la société elle-méme. C’est
bien autour de ce probléme que 'exposé de Carole Allamand a tourné.
Elle nous a expliqué comment l'université américaine a cessé de
demander aux enseignants ce qu’ils transmettaient, mais quelles compé-
tences précises seraient acquises a I'issue de tel ou tel enseignement.
Comment faire face, surtout quand on est XXémiste, rodé aux concepts
d’autotélisme ou de narratologie par exemple? Quoiqu’inverse a celle
que soulevait Catherine Croizy-Naquet, la difficulté est peut-étre
homologue: quelque chose ne s’ajuste pas entre la théorie et le contexte.
Mais cette fois-ci, c’est le notre. Pour Carole Allamand, il faut relever le
défi et prendre les textes littéraires comme des entrées privilégiées dans le
monde tel qu’il est actuellement pour nous, pour les étudiants. Montrer

178



RETOUR SUR LE COLLOQUE

par exemple I'importance culturelle du récit, rattacher i certains exemples
littéraires l'activité de Facebook...

Apres les désaccords concernant le rapport entre la littérature et la
rhétorique d’un coté, la question de T'histoire et de la contextualisation
de I'autre, apparait ici la derniére source majeure de désaccord entre nous.
Car certains intervenants (surtout, peut-étre, les spécialistes des époques
«modernes», trace de l'importance, pour eux, de l'absolu littéraire ?)
avaient fait part de leur inquiétude de voir les études littéraires disparaitre
dans ’histoire culturelle: et nous voici renvoyés aux questions posées par
Frangois Cornilliat dans son texte «La rhétorique revient: ou va la litté-
rature ?» paru sur Transitions®,

Mais les exposés de Claude Mouchard et de Catherine Coquio, qui
travaillent tous deux sur les textes écrits dans des situations extrémes
comme les camps, ont déplacé ce débat, qui n’aura finalement été qu’es-
quissé. En rappelant la dimension de «survie» des textes littéraires (enjeux
de survie pour leurs auteurs, enjeux de relance de la vie de cette survie
pour leurs lecteurs, sans figement traumatique), ils nous ont invités a situer
notre propre enseignement dans la perspective d’une réception et d’une
écoute marquées, sinon toujours par le déchirement, du moins toujours
par 'hiatus: du contexte au texte, quelque chose d’une causalité droite
achoppe. Et Catherine Coquio a rappelé la perspective de Benjamin selon
laquelle 'enseignement de la littérature ne devait pas avoir un but muséal :
pour lui, c’est le présent en effet qui éclaire ce qui, dans les ceuvres du
passé, fait signe vers lui, c’est-a-dire, précisément, reste vivant. L'enseignant
est alors celui qui dessine un monde ol une ceuvre, cette ceuvre existe
encore. Méme si Catherine Coquio parle, en XXémiste, des ceuvres
usuellement appelées «littéraires», la perspective rejoint les propositions
de Florence Dumora concernant la «rencontre », geste [ittéraire de ramener
dans la fragilité du présent des ceuvres qui n’ont pas nécessairement fait
date, mais peuvent encore nous éclairer.

Transmettre des textes littéraires, transmettre des textes selon une
approche littéraire: les deux propositions, ot se fait jour la nécessité de
préciser les caractéristiques d’une formation,d’une competence «littéraires»

¥ http://www.mouvement-transitions.fr/intensites/la-beaute/sommaire/188-la-rhetorique-

revient-ou-va-la-litterature.

179



HELENE MERLIN-KAJMAN

(un certain type d’attention au langage, et un outillage conséquent?), ne
s’ajustent pas totalement. Mais ce «jeu» est révélateur. Sans doute la
question des guillemets, refusés paradoxalement par une médiéviste au
départ de notre colloque, fait-elle retour. Mais elle s’est déplacée. Le mot
de «littérature» ne fonctionnerait-il pas en fait comme une sorte de
catachrése ?

Que la littérature n’aille pas de soi, le constat peut conduire a deux
attitudes trés différentes. On peut en effet conclure qu’elle n’existe pas, et
qu’il convient donc de travailler d la dissoudre dans des ensembles discur-
sifs ou culturels dont rien ne la distingue en fait’. Mais dire que la
«littérature » est une sorte de catachrése nous engage vers une autre direc-
tion en Otant aux guillemets toute distance ironique. Dans toutes leurs
impropriétés et leurs hiatus, les textes littéraires ou littérarisés par le geste
qui s’en empare constituent des traces écrites offertes a 1'aiesthesis et
témoignant que le monde ne va pas de soi; et la discipline, que selon Uri
Eisenzweig, nous aurions tort de trop vouloir légitimer et discipliner,
prend en charge les boitements divers que les autres disciplines chassent
hors de leur systématicité et que le monde moderne élabore mal.

Transmettre littérairement des textes, littéraires ou non, c’est alors trans-
mettre non seulement une disposition cognitive spécifique devant eux et
devant le monde, non seulement un passé pour ce qu’il a d’encore vivant
et habitable pour nous, mais encore une attitude éthico-passionnelle. Elle
exclut I’écrasement des différences et singularités non moins qu’un
certain cynisme ludique, ce «pseudo-libertinage» qu’en 1987, Claude
Reichler avait dénoncé dans L’Age libertin et qui a longtemps condamné
les débats 4 un sempiternel exercice d’auto-dérision. Pas plus qu’ils n’ont
sacrifié aux tentations du catastrophisme — comme Bill Burgwinkle I’a
souligné, la dislocation permet aussi la recomposition —, les participants au
colloque n’ont sacrifié i la «légéreté intellectuelle», aux «frivolités de

? Selon ce que Claire Badiou-Monferran a appelé, pour s’en séparer, «le moment discursiviste»:

pour les discursivistes, les « organisations transphrastiques» qui constituent le discours «sont orientées
en fonction de la visée du locuteur, [...] constituent des actions verbales, [...] sont interactives, contex-
tualisées, prises en charge, régies par des normes, et parties prenantes d'un interdiscours»: ceci
englobe la littérature sans privilége aucun, ni du c6té des textes, ni du c6té de leur analyse. Cf. Claire
Badiou-Monferran, « Présentation: Le dialogue interdisciplinaire: un ‘conte de peau d’ine’? », dans
Claire Badiou-Monferran (dir.), Il était une fois Uinterdisciplinarité. Approches discursives des Contes de
Perrault, Louvain-la-Neuve, Academia Bruylant, pp. 69 et 47.

180



RETOUR SUR LE COLLOQUE

I'esprit, de I'inconstance et de l'irresponsabilité»!®. Et le dernier mot
pourrait étre laissé 3 Claude Mouchard, qui nous a invités i refuser une
direction critique et pédagogique typique de I’époque moderne, celle qui
veut voir dans tout texte littéraire digne de ce nom un texte exercant
I'ironie critique. S’appuyant sur I'exemple de Flaubert, dont on dit
généralement que son écriture suspend toute réaction empathique, il
nous a montré comment la scéne de la baisade dans Madame Bovary
invitait plutot 4 entrevoir un au-deld de l'ironie: conformément au
bonheur que Flaubert raconte avoir vécu en I'écrivant, dans ce texte, «on
est partout, on circule, on est dans une fluidité heureuse». La démocrati-
sation de |'enseignement pourrait bien reposer aussi sur la diffusion d’une
«promesse de bonheur» (Catherine Coquio) que la littérature arrache au
passé, malgreé tout.

Débat (séance du 5 décembre 2012)

Présents : Hélene Merlin-Kajman, Virginie Huguenin, Victor Beguin, David
Kajman, Madeleine Savart, Brice Tabeling, Natacha Israél, Adrien Chassain,
Sarah Nancy, Tiphaine Pocquet, Stéphanie Burette, Mathilde Faugere, Clotilde
Thouret, Florence Dumora, Manon Worms.

Benoit Autiquet [question écrite en raison de son absence]: La réponse i la
question de la dislocation de la discipline était donc elle-méme déja dislo-
quée, ce qui nous permet de constater que la possibilité de penser

' «Certains aujourd’hui souhaitent un retour du libertinage. Ils voient dans ce mot — dont jamais

ils n’élaborent le concept, et dont ils escamotent ’histoire — un souverain reméde 4 nos perplexités.
Révolue I'époque des grands systémes, effacés les dogmes et leurs millénarismes: le temps leur semble
ouvert de la 1égereté intellectuelle et des frivolités de 'esprit, de I'inconstance et de I'irresponsabilité.
On mélange ainsi gaiement les galopades sexuelles et le jeu des idées, I’exubérance des formes, une
vague catholicité, le libéralisme avancé, la décadence, le trouble des repéres historiques, le spectacle et
le changement des modes de penser. [...] Ce dont nous avons besoin ne réside pas dans la déliques-
cence des attitudes intellectuelles; au contraire, en ce moment de désarroi fécond et de solitude o
chacun est renvoyé i ses propres ressources, il faut affirmer la responsabilité de la pensée et pratiquer
une éthique du discours. Si léger que soit notre apport, si incertaine notre place, dans tout travail
intellectuel nous construisons une compréhension du monde et nous prétendons la transmettre aux
autres. Ce double geste arréte la fuite des discours et fait de nous des sujets historiques. Nos paroles
nous engagent, elles conférent, 3 nous-mémes et 4 ceux auxquels nous demandons une reconnais-
sance et peut-étre des réponses, une position qu’il serait vain de vouloir esquiver.» (Claude Reichler,
L’ Age libertin, Paris, Minuit, 1987, pp. 7-8).

181



HELENE MERLIN-KAJMAN

quelque chose comme la «littérature» en tant que discipline est presque
inexistante chez ceux que I'on nomme les «spécialistes» de la discipline.
De 13, on peut tirer une conclusion pessimiste : la littérature comme disci-
pline est dé&a trop disloquée pour qu’'on organise un colloque i son
propos. Ou optimiste: la «littérature» est une discipline en chantier, ou
plutdt morcelée en chantiers dispersés, et les colloques du type de celui
qu’organisait Transitions sont nécessaires pour mettre en commun les
résultats et s’entendre sur un langage commun.

A propos des propositions de Johannes Tiirk, le corpus de la littérature
est ainsi redéfini 4 partir d’'un effet sur le lecteur: est littéraire ce qui
posséde cette capacité d’immunisation. Cette redéfinition pragmatique du
corpus de la discipline ne va pas sans poser probléme: est-ce que I'on peut
fonder I'unité de la discipline a partir du primat accordé i la réception du
lecteur, qui risque de disperser la discipline dans des cas particuliers de
lecture ?

Lise Forment [question écrite en raison de son absence]: J’aimerais revenir
sur la réponse qu’a formulée Mathilde Bombart face aux critiques de
Marc Hersant concernant I'historicisme et le formalisme. Je suis a la fois
sensible 4 son objection et un peu perplexe quant 3 ses implications. Elle
a rappelé que la technicisation du lexique critique avait accompagné une
volonté de démocratisation de ’enseignement: contrer I'idée d’une
beauté des textes immédiatement perceptible, ou l'existence d’un gott,
d’une sensibilité littéraire du lecteur, c’était lutter contre I'apanage d’une
classe socialement privilégiée, qui avait seule accés 4 un corpus de textes
canonisés. S’1l me parait essentiel, en tant qu’enseignants, de nous poser la
question du socius, et donc de prendre en compte la diversité de notre
public, en revanche, favoriser une approche techniciste ou contextuali-
sante ne me semble guére plus démocratique: ¢’est comme si I’on refusait
aux lycéens ou aux étudiants un véritable partage du sensible au profit
d’une boite 4 outils rhétoriques. Il y a sans doute un certain plaisir a savoir
«démonter un réveil», comme ['a suggéré Bill Burgwinkle lors des
rencontres de Cambridge ; mais idéalement peut-on s’en tenir 13? De la
méme fagon,j’ai du mal i reconnaitre dans les nouveaux impératifs insti-
tutionnels et dans la nécessitt de monnayer I'enseignement de la
littérature en compétences, un défi i relever, comme le fait Carole
Allamand. Son optimisme est sans doute salvateur,'idée de faire dialoguer

182



RETOUR SUR LE COLLOQUE

la littérature passée avec le monde présent aussi; mais Facebook, je crois,
ne nous permet pas de dire grand-chose de la littérature, ou Loft Story de
Marivaux'!: la littérature (sans guillemets) nous aide, me semble-t-il, 3
nous décoller un peu de Facebook et du Loft, 3 nous en dégager, a ne pas
trop y adhérer... et cela me semble plus essentiel de transmettre cela 3
mes étudiants que tout autre outil narratologique ou savoir historique. Ce
qui ne signifie pas que je ne leur parle pas de Facebook ou du Loft, mais
jamais, en tout cas, pour y arrimer la littérature — méme pour montrer
que lire La Dispute peut nous servir a devenir compétents dans 1’analyse

du dispositif du Loft...

Anne Régent-Susini [remarque écrite en raison de son absence]: J'ai trouvé
trés intéressante (et pas seulement en raison de mes objets d’étude!) la
discussion qui s’est tenue, lors de la premiére session, sur le théme de la
profanation. Une conclusion tirée par Héléne, s’inspirant d’Agamben, m’a
paru importante: la littérature comme démythification (et non comme
désacralisation), la profanation entendue comme rencontre dans le
commun d’une expérience présente.

Le colloque a réussi quelque chose de précieux: il s’agissait de s’inter-
roger sur la littérature «en soi», mais aussi (et surtout?) sur son
enseignement, sa transmission dans le cadre scolaire et universitaire, bref,
du passage au collectif (horizontal — dans le cadre scolaire hic et nunc; et
vertical — la transmission dans le temps). D’ot des problématiques qui
n’auraient peut-étre pas émergé avec la méme acuité s’il s’était agi de
parler de ce que la littérature représente pour chacun, dans son
expérience intime — celles du canon, de la spécialisation, etc. Mais lecture
individuelle et transmission collective se croisent dans I’opposition entre
lecture naive et lecture informée, qui est revenue 4 plusieurs reprises dans
les débats (sans doute parce que le tiraillement est particuliérement quoti-
dien pour nous, enseignants-chercheurs). Quel réle doit jouer, dans la
réception présente d’un texte littéraire du passé, notre connaissance du
public initialement visé (avec les questions de la contextualisation, de la
rhétorique, etc.) ? Et au-deld de ce public initial (réel ou virtuel), quel
public (réel ou virtuel) est construit a posteriori par I’ceuvre littéraire ? J’ai

"' Cf. Catherine Henry, De Marivaux et du Loft, Paris, POL, 2003.

183



HELENE MERLIN-KAJMAN

été sensible a cet égard a cette remarque de Florence Goyet, qui n’est
triviale qu’en apparence: l'essentiel de ce qui se passe dans les textes se
passe dans leur présent (et c’est donc en le comprenant — par la contex-
tualisation — qu’on peut comprendre en quoi ils peuvent encore
dire/produire/changer quelque chose dans notre présent).

Il me semble que la littérature nous entraine dans une sorte de
paradoxe concernant le canon: d’'un coté, la littérature comme discipline
d’enseignement est liée a 1’établissement d’un canon (peu importe, en un
sens, qu’il soit mouvant); de l'autre, la littérature comme expérience
fondamentalement ouverte défie la notion meéme de canon, le mouvement
de cloisonnement qu’elle implique.

Bref, nous sommes un peu pris entre un constat — voire une apologie
— de la souplesse, de 'ouverture, du non-figé ; et une sorte de peur (ou de
fantasme) de dilution, quand toute frontiére, toute limite semble se
dérober. Mais c’est dans cette double tentation (la souplesse du flux vs le
granitique du monument), que réside sans doute la spécificité de la posture
de celui qui s’aftfronte i la question de la «littérature ». Pour reprendre une
remarque de Jean-Paul Sermain qui m’avait frappée («le discours critique
n’encadre, ni ne limite 'expérience de lecture, pas plus au XvII® siécle
qu’aujourd’hui. »), il s’agit peut-étre pour nous de proposer un discours-
sur, qui soit un peu moins qu’'un discours-cadre, mais un peu plus qu'un
discours-autour. J'ai beaucoup aimé, a ce titre, une remarque d’Héléne a la
fin du colloque: I'enseignement de la littérature comme organisation
d’une rencontre (voir aussi Florence Dumora) et maniére de faire droit a
des zones d’expériences indisciplinées. C’est peut-étre cela qui compte:
non pas se satisfaire d’une indéfinition totale (qui menacerait la littérature
d’une dilution — dans le champ des humanités par exemple), non pas tracer
les barrieres d’une discipline (littérature vs histoire, littérature vs rhéto-
rique, littérature vs philosophie, littérature vs théologie, etc.), mais envisager
la littérature comme un lieu peut-étre unique (et en cela «localisable»),
sinon dans le champ esthétique, du moins dans le champ du verbal: celui
ot par excellence peuvent se dire des «zones d’expériences indisciplinées ».

Stéphanie Burette: Concernant la question de Benoit sur la capacité
d’immunisation de la littérature, il me semble que Johannes Tiirk ne
désigne pas quelque chose d’individuel: ¢’est comme pour les virus, nous
les partageons d’'une certaine fagon. Sur la question de Lise: je suis

184



RETOUR SUR LE COLLOQUE

d’accord avec elle concernant le coté «boite 2 outils» de ’histoire et de la
rhétorique. Mais je n’avais jamais entendu parler de ce souci de démocra-
tisation évoqué par Mathilde Bombart; pour moi, la «boite a outils» avait
seulement pour but d’aider les éléves 4 abandonner la lecture naive.

Hélene Merlin-Kajman: Oui, je pense comme Stéphanie que pour
Johannes Tiirk, I'effet thérapeutique de la littérature ne s’arréte pas aux
frontiéres de I'individu. Uexemple de la catharsis le prouve: il s’agit d’un
effet qui a toujours été pensé i I’échelle du collectif. Sur le second point:
I'introduction des méthodes formalistes dans la didactique des études
littéraires a-t-elle été liée a un souci de démocratiser 'enseignement?
Oui, je le crois, et pour autant que je sache, il en a été de méme pour
I'introduction des mathématiques modernes. Les concepteurs progres-
sistes de I’Ecole pensaient que les langages logiques, formels, qui étaient
supposés ne pas reposer sur les acquis culturels véhiculés par les langues
naturelles, s’adresseraient i tous, indépendamment du capital culturel de
leur milieu social. Cette perspective était compatible avec le rejet de la
lecture naive, cette derniére étant considérée comme une lecture déja
endoctrinée en quelque sorte. On était convaincu que le «naif», le
«naturel», dissimulaient 1’aliénation a I'idéologie dominante, que la litté-
rature lue «naivement» produisait des effets de croyance analogues a la
religion «opium du peuple ».

Brice Tabeling: Benoit formule une alternative: ou bien la discipline est
trop disloquée pour faire un colloque ou bien il faut, au contraire, faire
des colloques afin de recréer un langage commun. Mais ces deux issues
sont-elles les seules ? Un colloque n’est pas nécessairement destiné a créer
un langage commun. En effet, ce qui m’a frappé i la lecture de la
synthése, c’est qu’il n’y avait pas d’accord. Tout ce que nous sommes
capables d’exprimer, c’est une série de paradoxes, de contradictions non
résolues. Méme dans la réflexion autour de I'objet de la discipline que
nous disons «littéraire », il ressort des discussions que la discipline n’a pas
d’objet propre, sinon de prendre en charge les objets que les autres disci-
plines ne prennent pas en charge. L'ensemble des débats donne une
impression de fragilité de la discipline. Pas d’autre résultat que celui-ci: il
n’y a pas de langage commun. Je pense que c’est un constat utile: il fallait
bien un colloque pour le faire apparaitre.

185



HELENE MERLIN-KAJMAN

Heélene Merlin-Kajman: En somme, tu penses que ma syntheése cherche a
faire ressortir des accords, mais que c’est artificiel. Sans doute, j’aurais pu
procéder en essayant de dessiner des «camps»: le camp des rhétoriciens,
le camp des historiens, le camp des «culturalistes», le camp des «naivistes
a-chronistes» (j’aurais pu inventer ce dernier terme pour dessiner une
nouvelle école, incertaine et courant le risque de la niaiserie, ou je me
serais placée moi-méme...). Mais en réécoutant nos débats, ce sont des
convergences inattendues qui m’ont frappée. Et notamment, la singularité
de la position des spécialistes des siécles antérieurs a la Révolution
frangaise, ceux qui ont, de par leur formation dans la modernité et de
leur, disons, fidélité a cette formation, un pied dans des problématiques
contemporaines, un pied dans des siecles étrangers en apparence a ces
problématiques. C’est grace a eux que j’ai mesuré qu’il y avait une force
propre due i la discordance, plutot qu'une fragilité de la discipline litté-
raire, Et contrairement i ce que je pouvais penser avant le colloque, je suis
maintenant convaincue qu’il est important de réfléchir a la formation
littéraire (attention au langage, notamment), contrairement a ce vers quoi
Marc Hersant aurait tendance 3 nous emmener.

Brice Tabeling : Je comprends. Michel Jourde a insisté, pour sa part, sur une
définition de la littérature a partir d’'une contradiction. Dans I’ceuvre litté-
raire, le général se soumet au particulier; le général n’est plus général: il
résiste a la fois au contexte et A la théorie. Cette définition est séduisante,
cohérente. Mais quelle est la force dont tu parles? On pourrait parler, tout
aussi bien, d'une faiblesse, notamment épistémologique ou méme
politique, puisqu'on ne peut dire autre chose de la littérature que son
absence d’objet propre, de méthode propre et d’universalité. Ce qui m’a
semblé encore plus frappant i I'issue du colloque, c’est que la question du
langage et de la langue a été trés peu abordée. Seul Jean-Nicolas Illouz, je
crois, I’a vraiment posée.

Hélene Merlin-Kajman: Dans la synthése, que je ne voulais pas trop longue,
je n’ai pas mentionné la comparaison de Francis Goyet disant que nous
faisions tous, dans notre coin, un travail prodigieux, mais que les autres ne
le voyaient pas, un peu i la maniére de comptoirs coloniaux. Si c’est le
cas, y a-t-il une discipline commune ? Je voudrais vous citer le début d’un
texte exceptionnel, écrit en 1989 par Claude Reichler (dans la synthese,

186



RETOUR SUR LE COLLOQUE

je me suis contentée de citer L’Age libertin, mais en fait, les textes, pour
moi, se font écho):

Dans les années soixante, 1’étude des textes littéraires constituait un centre
d’intérét fondamental, dont la valeur heuristique et didactique ne faisait de doute
pour personne. Les réflexions et les recherches se multipliaient dans un foisonne-
ment et une qualité d’écriture qui firent du commentaire un genre majeur. Plus
récemment, notre discipline est apparue comme un champ ravagé. Histoire litté-
raire, critique, sociologie ou sociocritique, psychanalyse, psychocritique,
sémiologie... -, tout cela avait cessé d’étre congu comme les ramifications d'un
vaste territoire de la pensée, et ne constituait plus que les parcelles d’un domaine
imprécis et mal défendu. Aujourd’hui, les manifestations d’un renouveau d’intérét
pour la littérature et les lettres sont constantes. Pourtant, impossible de revenir
simplement aux triomphes de naguére, marqué par une fausse autonomie du litté-
raire et par une hypertrophie du linguistique. Impossible tout autant d’en appeler
aux recettes d’une culture humaniste ou historienne. [...]

Comment cerner les difficultés que rencontre le praticien des textes? Comment
lui rendre 4 la fois la conscience du caractére irremplagable de son objet, et la
confiance dans I'aspect complexe et mouvant de ses études? Peut-on prendre des
divers problémes qui se posent aux métiers littéraires, une vision qui leur donne
un sens, qui permette de les situer réciproquement, de les comparer, et finalement,
de construire une perspective unifiante ?12

Je pense que ce diagnostic rendu en 1989 vous saisit autant que moi.
C’est ce méme constat d’'un «champ ravagé» qui a motivé notre colloque.
Le diagnostic me parait aggravé aujourd’hui parce que 1'on n’assiste pas,
dans le social, 4 des « manifestations d’un renouveau d’intérét pour la litté-
rature et les lettres» (c’est méme 'inverse, les politiques universitaires le
prouvent), tandis qu’a l'inverse, nous entendons de toutes parts a des
appels «aux recettes d’une culture humaniste ou historienne ».

Que s’est-il passé depuis 1989, qui fait que la discipline ait échoué a
«construire une perspective unifiante»? Je pense que l'influence de la
sociologie bourdieusienne, partout ou elle s’est accompagnée de
«pseudo-libertinage », a été un facteur aigu de dissolution. Mais peut-étre
que le projet d’une perspective unifiante n’est pas un bon projet. On
pourrait préférer un projet de débats, comme ceux que nous avons
menés. Notre probléme, c’est que nous ne discutons pas des désaccords,

2 Claude Reichler, «La littérature comme interprétation symbolique », dans Claude Reichler (dir.),
L’Interprétation des textes, Paris, Minuit, 1989, p. 81.

187



HELENE MERLIN-KAJMAN

que nous nous contentons d’'un pacte de non-agression d’'un comptoir
sur 'autre ; alors que les historiens, qui connaissent une crise de leur disci-
pline depuis quelques décennies, ou les philosophes, ne cessent pas de
discuter de 1’état de leur discipline.

Sarah Nancy: Sauf que si I'on repense i ce que disait Uri Eisenzweig au
colloque, on peut dire qu’ils ont résolu le probléme en divisant leur disci-
pline en deux «continents» qui ne dialoguent pas: la philosophie
analytique et la philosophie continentale.

Victor Béguin: De toute fagon, la discussion est un régime de fonctionne-
ment au sein de cette discipline. Le philosophe passe son temps 3 se
demander ce qu’il est en train de faire et a le demander aux autres.

Héléne Merlin-Kajman: Oui, mais ce que je veux dire c’est que, pour moi,
labsence de discussion marque la disparition d’une discipline. Mais
pendant notre colloque, ce qui m’a frappée, c’était le plaisir de tous les
intervenants de se retrouver ensemble, par-dela les frontiéres habituelles
de leurs «comptoirs». Aussi bien les spécialistes de la période antérieure
que les spécialistes de la période postérieure d la Révolution frangaise
étaient contents de se retrouver pour présenter 1’état de leur propre
«comptoir». Et c’est cela qui m’est apparu comme une force. Il s’est
révéle, pour faire simple, que les 19¢mistes et les 20émistes se trouvent
aujourd’hui un peu encombrés avec leur définition autotélique de la litté-
rature (qu’elle s’appuie sur Bourdieu ou non). Il y a eu un effet de
rencontre, méme s’il est passé d’emblée par le désaccord autour de
lopportunité des guillemets. Personne n’a dit qu’on devait abandonner le
terme. Les points d’accord sont les suivants: on doit reconsidérer nos
corpus en abandonnant le souci du systéme, et 'obsession de la cloture
du contexte historique.

Je ne parlerais donc pas d’une fragilité. Je dirais plutot que ce colloque-
ci appelle un autre colloque, et que c’est une maniere de refonder la
discipline. Cette discipline a besoin de ces boitements, de ces failles.

Stéphanie Burette: En t’écoutant, Brice, je me disais que ce qui peut nous
réunir, c’est la langue ; mais alors, nous sommes peut-étre constamment

en train de faire de la littérature comparée. Méme sans prendre en compte

188



RETOUR SUR LE COLLOQUE

le contexte, on entend que la langue ne fonctionne pas de la méme facon.
Donc méme quand on croit avoir 3 faire a la littérature, on a i faire 3 des
définitions qui s’ajoutent au fil du temps et qui coexistent. Et ces défini-
tions ne sont pas isolées, elles dialoguent.

Hélene Merlin-Kajman: En somme, tu universaliserais ce que dit Nicholas
White sur la décanonisation/canonisation.

Clotilde Thouret: A propos de linterrogation de Brice concernant la
faiblesse ou la force de la discipline du point de vue de 'impossibilité de
définir son objet, je vois un paralléle entre les spécialistes des siécles
antérieurs d la Révolution frangaise et ce que dit Jean-Louis Jeannelle sur
la communauté de geste. Quant a moi, je vois donc plutot une force dans
ce geste productif de rassembler des textes qui n’appartenaient pas néces-
sairement 3 la «littérature»; je vois surtout une force dans le geste
interprétatif, du coté de la lecture, que peut apprendre 4 mon sens une
formation littéraire. Si les frontiéres de la littérature bougent, I'usage
qu’elle propose des textes et qu'une formation littéraire peut proposer
pourrait sans doute étre défini: pour moi, celle-ci résiderait dans une
certaine maniere de disposer esthétiquement un lecteur a ’égard d’un
texte, en mobilisant les savoirs historiques, rhétoriques, narratologiques,
etc. et 'expérience sensible, éventuellement singuliére, née de la lecture.
La discipline littéraire serait la discipline qui fait travailler 'intelligence
sensible. II me semble que cela rejoint dans une certaine mesure la
perspective d’Anne R égent-Susini.

Sarah Nancy: Cela suppose de postuler une adresse au lecteur. Nous
devons avoir la force de parier qu’on puisse appeler «littérature» des
textes destinés 3 étre interprétés, qui supposent une adresse, qui appellent
quelque chose: une lecture, une interprétation, un devoir de s’en saisir.

Héléne Merlin-Kajman: Je me demande cependant s’il ne faut pas résister
au désir que nous avons de réunifier la discipline: il ne faudrait pas le faire
trop vite, parce que la force de la littérature, c’est sa force de perturbation
de «I’ordre du discours» - ou sa maniére de faire écho i ce qui reste aux
marges de «’ordre du discours», en souffrance. Nous ne devons pas faire
comme si nous pouvions trouver un dénominateur commun a tres long

189



HELENE MERLIN-KAJMAN

terme. Le dénominateur commun, c’est le décalage. C’est une base faible,
mais solide en fait.

Brice Tabeling : Mais tu revendiques donc la faiblesse ?

Mathilde Faugére: Il me semble qu'on peut considérer cette faiblesse
comme un avantage, une spécificité. Florence Dumora le disait dans son
intervention: nous lisons en littéraires, et d’'une certaine maniére nous
sommes les seuls 3 pouvoir encore lire certains textes parce que nous les
lisons en littéraires et non seulement pour les theéses qu’ils appuient. La
souplesse du concept «littérature» nous y aide.

Brice Tabeling: Pour moi, ce phénomeéne annonce le fait que le terme
«littérature » est de plus en plus inutilisable.

Héléne Merlin-Kajman: Je reviens a la remarque de Lise faisant écho a
I'exposé de Marc Hersant. Je n’ai pas vécu l'acquisition des outils forgés
par la théorie critique des années soixante-dix comme une stérilisation
ou un appauvrissement. Les acquérir était au contraire une entreprise
bouleversante, enthousiasmante. Nous avons appris, notamment, 3 préter
une attention incroyable au moindre mot dans un texte. Il y avait une
extraordinaire richesse, une sophistication positive des approches linguis-
tique et paralinguistique de la littérature. Cette formation nous a
sensibilisés a la textualité, 3 de la signifiance, de fagon en quelque sorte
définitive, mais aussi aux décalages historiques, c’est ce que j’ai compris
en écoutant notamment les spécialistes de périodes antérieures 3 la
supposée «invention de la littérature». Ce n’est pas du tout une sensibili-
sation «discursiviste» — les discursivistes ont ramené le texte a de la
pragmatique de maniére mécanique. Chez ces derniers, «rien ne cloche»
(pour reprendre un titre d’article de Michel Pécheux qui, quoique le
premier a avoir créé 1'analyse du discours, n’avait rien d’'un pragmaticien
voulant cloturer le texte et la discipline).

Brice Tabeling : Tu écris que le mot «littérature» est une catachrése. Qu’est-
ce qu’on fait d’'une catachrése qui disparait?

Hélene Merlin-Kajman: Mais qu’est-ce qu’une catachrése qui disparait?
Une catachrése, cela ne peut pas disparaitre, puisque le sens propre a

100



RETOUR SUR LE COLLOQUE

touyjours manqué. Une catachreése, ce n’est pas une homonymie, ce n’est
pas une métaphore...

David Kajman: J’ai 'impression que la solution pourrait étre non pas de
penser la discipline par rapport a elle-méme, mais de la penser dans les
autres disciplines. Les scientifiques que nous avons recus dans le cadre du
séminaire de Transitions disaient ne pas pouvoir dialoguer entre eux; or,
un site existe qui les rassemble: c’est Transitions. Notre mouvement
pourrait revendiquer I'impossibilité de faire systeme et décider que la
littérature doit se fondre dans les autres disciplines pour permettre entre
elles un partage. On pourrait contribuer a promouvoir I'idée que la litté-
rature doit étre répandue comme ce qui lie toutes les disciplines. Mais
alors, est-ce qu’on pourrait faire encore une recherche en littérature?
Voila ce que je ne sais pas.

Hélene Merlin-Kajman: Je suis d’accord avec ta perspective jusqu’d un
certain point. Quand j’étais en licence, j’étais étudiante dans le départe-
ment STD, «Science des textes et documents», de Paris 7 (on disait
«Jussieu»). Le mot «littérature» avait disparu: on oscillait entre des
perspectives textualistes et la volonté de dissoudre la littérature dans le
vaste ensemble des discours. Du mythe aux documents les plus divers, tout
était soluble dans une vaste science des discours qui concernait donc, en
principe, toutes les disciplines. Et puis, quand cette «science» a reflué sur
la seule «littérature», selon le mouvement évoqué par Claude Reichler, on
s’est retrouvé avec la «chose», mais amaigrie, et sans le «mot»...

Manon Worms: Cela prouve qu’il y a une question de génération. J’avais le
méme sentiment que David quand je suis arrivée a Transitions, et je ne
connaissais pas ’histoire de STD. Je suis trop jeune pour en avoir le
souvenir. Et cela s’entend aussi chez Benoit Autiquet: nous n’envisageons
pas la diffusion de la littérature au-dela de ses frontiéres disciplinaires
comme un risque.

Héléne Merlin-Kajman: Oui, votre génération baigne dans le motif de la
«crise des humanités», etc. Donc vous avez le sentiment qu’il y a une disci-
pline forte et bien constituée, d’'un coté, et qui, de I'autre, est seulement
menacée par le néo-libéralisme. Cela m’apparait de plus en plus comme
un piége : une menace d’oubli, de contresens sur les enjeux du présent.

191



HELENE MERLIN-KAJMAN

Madeleine Savart: Dans les filiéres de formation actuelles, les lettres existent
mais ne sont pas valorisées par la société qui les entoure. La «crise des
humanités» se refléte particuliérement dans la dévalorisation de la filiére
L au lycée, qui est la plupart du temps sous-représentée et en tout cas
rarement mise en valeur. Le rapport entre les sciences et les lettres s’est
radicalement inversé au détriment des lettres, qui aujourd’hui ne sont
plus la matiére principale: il n’y a qu’a voir les coefficients du bac par
exemple en S et ES: coef. 2! C’est rien! Autre exemple, la BEL : au sortir
des prépas littéraires, on nous propose beaucoup plus d’écoles ou étudier
le commerce ou la communication que de continuer en lettres.

David Kajman: ] a1 I'impression qu’on se trompe en voulant la revaloriser
et en voulant la réinstituer comme discipline. Il faudrait qu’on puisse
aller partout pour créer un espace transitionnel, afin que les disciplines
soient cassées. La littérature serait le lieu qui méle toutes les disciplines.

Mathilde Faugeére: Pour revenir a ces deux faiblesses que Brice évoquait
au début du débat, a mon avis il faut différencier la faiblesse épistémolo-
gique et la faiblesse institutionnelle. La faiblesse épistémologique peut
étre lue comme une souplesse, une mise en question bénéfique. La
faiblesse institutionnelle me semble, elle, étre un vrai probléme, un
probléme concret et urgent: qu’enseigne-t-on ¢ Et pourquoi I’enseigne-
t-on? C’est pour cela que jaurais du mal a suivre ce que tu proposes,
David, car j’ai la sensation qu’il faut, au contraire, se réaffirmer comme
discipline de l'intérieur. J’ai 'impression de donner i mes éléves quelque
chose qu’ils ne pourront pas avoir ailleurs, pas seulement un lieu de
transition entre d’autres disciplines, mais pour leur donner cela j’ai
besoin d'un temps propre, d’'un temps ou la discipline est acceptée
comme telle.

Hélene Merlin-Kajman: Le livre de Marie Depussé intitulé Qu’est-ce gu’on
garde 7" raconte 'aventure de la fondation de STD. A cette question, dans
les années qui ont suivi mai 68, la réponse était «rien»: on ne garde rien.
En 2000, la question était devenue plus compliquée, et c’est la raison

B Marie Depussé, Qu’est-ce qu’on garde ?, Paris, POL, 2000.

192



RETOUR SUR LE COLLOQUE

pour laquelle elle la posait & nouveau. Un passage, d’emblée, annongait
le motif de la perplexité: «Je gardai, en douce, la série des Lagarde et
Michard, clairs, rangés par siécle et illustrés avec modération. On serait si
heureux, maintenant, de les faire lire, de force, aux étudiants de premiére
année»'. On pourrait aussi mentionner l'article célébre de Barthes, « Sur
un manuel», définissant la littérature comme ce qu’on enseigne — et ce
qui constitue un souvenir d’école. Bien sir, ces attaques se langaient sur
fond d’une présence incontestée de la littérature. Personne de fait n’ima-
ginait qu’elle pourrait un jour étre menacée dans les formes ot elle Iest
aujourd’hui. Mais c’est ce que qui m’empéche de penser que c’est le
néolibéralisme qui a fait disparaitre la littérature.

A part ¢a, je suis assez d’accord avec ce que dit David. Il y a quelque
chose que le colloque n’a pas abordé: la littérature ne pourrait-elle pas
étre le supplément d’ame, le «liant» dans ce qui fait désormais le cceur
de la société — ’économie, le commerce, les sciences «dures»? Mais je
suis d’accord avec Florence et Mathilde pour penser que, pour défendre
cette idée-13, il faut circonscrire fortement, et prospectivement, la disci-
pline, 4 I'inverse de ce que faisait STD, pour ne pas se contenter d’étre
nostalgiques. Il s’agirait de redéfinir la discipline en faisant de ses fragi-
lités des forces. Et je pense i la derniére proposition du livre de Zygmunt
Bauman, La Décadence des intellectuels: la société a aujourd’hui besoin
d’interprétes — c’est-a-dire de littéraires.

Sarah Nancy: Cette notion d’«interprete» est délicate car on pourrait
dire qu’aujourd’hui, dans les craintes qui s’expriment a propos de 1'uni-
versité, il y a précisément celle que nous ne soyons rien d’autres que des
interpreétes. ’entends beaucoup dire que nous risquons de ne plus étre 1a
pour faire de la littérature, mais pour apprendre i bien écrire dans les
autres disciplines. Et cette crainte exigerait justement une redéfinition
précise de la discipline littérature.

Stéphanie Burette: Je ne voyais pas d’incompatibilité entre ce que vous
disiez, Mathilde et David: avec son identité, la littérature pourrait servir
a d’autres professions et disciplines qui en expriment le besoin.

Y Ibid., p. 11.

193



HELENE MERLIN-KAJMAN

David Kajman: D’accord, ce que vous m’avez montré, c’est que cette
volonté est du coté des institutions. Mais justement, quand c¢’est imposé,
cela ne marche pas. Quand les professeurs font des cours dans une autre
filiére parce qu’on le leur impose, cela ne marche pas, parce qu’ils les font
en montrant combien ¢a les ennuie. Mais s’ils le faisaient avec une idée
forte de leur utilité a cet endroit-13, les étudiants seraient passionnés: parce
que, j’en témoigne, ils n’attendent que ¢a. C’est pour ¢a que l'idée de
mouvement est importante, hors / 3 coté de I'institution. C’est une chose
d’accueillir d’autres disciplines, mais en enseignant que la langue est
fasciste et que la littérature est un objet de pouvoir; c’en est une autre de
chercher a rencontrer les autres disciplines en leur disant que la littérature
est un espace sans cesse disponible au partage.

Héléne Merlin-Kajman: Oui, ce que tu pointes rejoint la dénonciation du
pseudo-libertinage par Claude Reichler, a laquelle ma synthese fait

allusion...

Héléne MERLIN-KAJMAN
Université Sorbonne Nouvelle — Paris 3

(avec 'aide de Benoit AUTIQUET, Mathilde FAUGERE, Sarah NANCY,
Tiphaine POCQUET, Brice TABELING)

194



	Retour sur le colloque : "'Littérature': où allons-nous?" : synthèse et débat

