
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 62 (2015)

Heft: 1: Fascicule français. Transitions

Artikel: Retour sur le colloque : "'Littérature': où allons-nous?" : synthèse et
débat

Autor: Merlin-Kajman, Hélène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-587504

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-587504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Retour sur le colloque
« 'Littérature': où allons-nous?»
synthèse et débat

1. Synthèse

Le Zexte <j«Z 5wZZ £5f Za synthèse 4m coZZo^we ^«e mom5 avow5 ojgamZsé Ze5 3, 4 ef

5 ocZoZu-e 4eraZm. Une 5y«zZîè5e <^mZ «e 5e vewZ pa5 exartemenZJZ4èZe à Za Zettre 4ê5

amZnZ>MfZoM5 (Ze5 acfei 4m coZZo^we vZentZronf èZenfdf), mnZi à Z'e5pn'f enZ/wM5Z<35fe

4tm5 Ze^neZ 5e 5o«f 4éroMZée5 ce5jo«mée5, mmx perspecfZves ^«e no«5 en avons, 4e

notre coté, 4éj?agée5, Znterro^ée5. K>k5 tronverez en e/jêf, à 5a 5nZte, Ze compte ren4M

4« 4éZwf ga'ZZ et 5«5cZté. Et moms 5omme5 tre5 Ztenrenx 4e vo«5 5ijpiaZer c/ne cet

en5emZ)Ze 5e tronne égaZemenl, 4epni5 ZtZer, en ZZ^ne 5ttr Ze 5Zte 4e FaZmZah MercZ 4

Z'é^nZpe 4e FaZwZa 4e no«5 y avoZr nccneZZZZ5.

Organisé^ les 3-5 octobre 2012 par Transitions sous la responsabilité
de François Cornilliat' et d'Hélène Merlin-Kajman"*, le colloque «'Litté-
rature': où allons-nous?» proposait aux vingt-cinq chercheurs^ sollicités

pour introduire les débats un trajet qui commençait par l'inévitable
question du rapport entre la chose et le mot. Au-delà de sa commodité,

* http://www.fabula.org/atelier.php?Ou_allons_nous.
* Avec le soutien de la Sc/îoo/ ö/" ^4r& and Sciences de Rutgers University et de l'EA 174 de

l'Université Sorbonne Nouvelle - Paris 3.
* Rutgers University.
* IUF, Sorbonne Nouvelle - Paris 3.
* Carole Allamand, Rutgers University ; Pierre Bayard, Université Paris 8 - Saint-Denis ; Mathilde
Bombart, Université Jean Moulin - Lyon 3 ; Bill Burgwinkle, University of Cambridge ; Jacqueline
Cerquiglini-Toulet, Université Paris — Sorbonne ; Catherine Coquio, Université Paris Diderot - Paris
7 ; Catherine Croizy-Naquet, Université Sorbonne Nouvelle - Paris 3 ; Nathalie Dauvois, Université
Sorbonne Nouvelle - Paris 3 ; Florence Dumora, Université Paris Diderot - Paris 7 ; Uri Eisenzweig,
Rutgers University ; Emma Gilby, University of Cambridge ; Florence Goyet, Université Stendhal -
Grenoble 3 ; Francis Goyet, Université Stendhal - Grenoble 3 ; Marc Hersant, Université Jean Moulin
- Lyon 3 ;Jean-Nicolas Illouz, Université Paris 8 - Saint-Denis ;Jean-Louis Jeannelle, Université Paris

- Sorbonne ; Myra Jehlen, Rutgers University ; Michel Jourde, Ecole Normale Supérieure de Lyon;
Ullrich Langer, University ofWisconsin - Madison ; Michel Magnien, Université Sorbonne Nouvelle
- Paris 3 ; Claude Mouchard, Université Paris 8 - Saint-Denis; Oana Panaïté, Indiana University -
Bloomington; Jean-Paul Sermain, Université Sorbonne Nouvelle - Paris 3 ; Johannes Türk, Indiana
University - Bloomington ; Nicholas White, University of Cambridge.

171

Hélène Merlin-Kajman, «Retour sur le colloque», 62:1, fascicule français, 2015, pp. 171-194



HÉLÈNE MERLIN-KAJMAN

demandions-nous, quelle est la pertinence du mot pour désigner tous ces

textes différents sur lesquels nous travaillons et que nous enseignons Son
identité ne produit-elle pas une illusion de continuité entre les périodes
antérieures à la Révolution française et les xix®, xx® et xxP siècles, où la

littérature, au sens moderne du terme, s'est institutionnalisée autour d'une
définition stabilisée et d'un corpus canonique?

Le choix des guillemets, dans le titre, n'est évidemment pas passé

inaperçu. D'un côté, Michel Magnien xvi<j, a évoqué la schizophrénie du
chercheur obligé «d'enseigner une chose qui n'existe pas», suivi sur ce

point par Mathilde Bombart (xvihj. De l'autre, l'anachronisme du mot a

été assumé parce que lui seul, en son paradoxe, permet de circonscrire la
nouveauté des «bonnes écritures françaises» et l'existence d'une conscience

littéraire au Moyen Age (Jacqueline CerquigHni-Toulet)®. Il constitue peut-
être même une chance à saisir : l'impropriété du terme pour le xvh siècle

pour désigner un ensemble de textes en fait sans nom unifié à l'époque
nous rappelle opportunément, selon Michel Jourde, qu'historiquement
parlant, les textes «httéraires» ne se présentent jamais que marqués au sceau

du particulier et de l'écart par rapport à l'ensemble des discours constitués.

Et ce qui est vrai du côté de la production l'est aussi du côté de la récep-
tion: Jean-Paul Sermain (xvilhj ne constate aucune différence significative
entre la façon indisciplinée voire naïve, subjective, dont Montaigne Ht, et la

façon dont lui-même Ht un auteur appartenant à une période dont il n'est

pas spécialiste - Marguerite Duras, par exemple.
Ces dernières perspectives sont peut-être emblématiques d'une sorte

d'accord dans le désaccord des uns et des autres, et ceci, au-delà de cette
première session. Car cet ensemble de textes qui n'avait pas de nom propre
avant la Révolution française ne semble pas en avoir beaucoup plus pour
les périodes ultérieures. Même si, pour les chercheurs spécialistes des

xix^-xxb siècles qui sont intervenus sur leurs périodes et leurs probléma-
tiques,le mot «littérature» peut évidemment fonctionner sans guiHemets,
ils ont dit ne plus se satisfaire de sa définition en termes d'autotéhsme ou
d'«absolu»''. Même si Jean-Nicolas Illouz reste fidèle à une certaine

* Afin d'alléger le texte, je n'indiquerai la période de la spécialité du contributeur que lorsque le

contexte ne le désignera pas clairement.
' Cf. Philippe Lacoue-Labarthe &Jean-Luc Nancy, LVltao/w Zitféraire. Théorie de /d /iftérafMre d« roma«-
hsme tf//emdttd, Paris, Le Seuil, 1978.

172



RETOUR SUR LE COLLOQUE

définition mallarméenne de la littérature, il en étend le corpus à « tout
écrit dès lors que quelqu'un s'y signifie». PourJean-Louis Jeannelle (xx®),
le mythe d'une autonomie de la littérature a en fait produit, pour ces

périodes elles-mêmes, des effets d'exclusion qu'il faut désormais
combattre en retrouvant ce qu'il appelle «une communauté de geste» sur
le long terme de la culture occidentale, indépendamment de la césure de

la Révolution française. On pourrait ajouter: et au-delà. Car les écrivains

francophones se revendiquent aussi des griots africains et des conteurs
créoles, comme l'a rappelé Oana Panaité, spécialiste de leur œuvre. Et il
est frappant que Myra Jehlen (littérature comparée, XIX^-XX") ait fondé sa

propre présentation sur l'analyse à la fois de phrases de Flaubert et d'un
conte américain pour insister sur la communauté d'un acte. La «littéra-
ture » demande donc de nouvelles définitions pour souligner de nouvelles

qualités : intensification esthétique et mise en exergue des opérations de

lecture par l'écriture (Myra Jehlen), capture d'un quelque chose qui a

disparu et ne revient pas dans toute la lumière d'une pleine présence
(Jean-Nicolas Ulouz), dialogisme et mise en commun de la conflictualité
des différences culturelles (Oana Panaité). Dans le monde, il y a de la

perte, expérience ordinaire que seule la littérature inscrit et transmet.
De la perte, et de l'impropriété en propre: c'est bien cette hypothèse

que les trois sessions consacrées aux «dislocations» semblent confirmer.
Nous nous y proposions d'opérer un retour critique sur l'état actuel de

nos études en nous penchant sur le problème de l'éclatement du corpus
enseigné et des méthodes de la recherche, et nous invitions même à

douter de l'existence actuelle d'une discipline (mal) nommée «littéra-
ture». Mais en prenant le mot «dislocation» en un sens généralement
positif, les contributeurs ont créé la surprise. Ils nous invitent quant à eux
à faire de la souplesse, de l'impureté, de la non-systématicité de nos

corpus, de nos méthodes, de notre discipline, des traits positifs caractéri-
sant peut-être « en propre » la littérature.

Ou plus exactement, l'approche littéraire des textes et des questions.
D'un côté, Nathalie Dauvois nous a rappelé qu'au XVI® siècle, était «litté-
raire» un texte commenté et enseigné en vue de fournir des modèles
d'écriture. En réduisant le corpus aux œuvres dignes d'être lues, l'auto-
nomisation moderne de la littérature a rompu cette connexion entre
lecture et écriture. Mais, même si l'enseignement ne propose plus de

pratique d'écriture, cette ancienne connexion commande légitimement

173



HÉLÈNE MERLIN-KAJMAN

la réflexion et l'analyse des textes du XVI® siècle. L'historien de la rhéto-
rique Francis Goyet (xvi®) insiste lui aussi sur le fait que la rhétorique
nous met face à un corpus et des méthodes entièrement finalisés sur une
pratique : il s'agit de faire renaître des discours, non d'en pasticher d'autres,
afin de prendre son auditeur ou son lecteur par les oreilles pour le mener
linéairement (ce qui implique de notre côté un mode de lecture particu-
lier, non paradigmatique) d'un état initial à un état final: pas de

rhétorique sans dynamique, sans mouvement.
De l'autre côté, Nicholas White a souligné qu'au XIX® siècle, la littéra-

ture n'avait pas arrêté de s'écrire dans la tension permanente entre
canonisation des œuvres, décanonisation et recanonisation: jamais il n'a
existé véritablement un corpus fermé. Ce «jamais» paraît décidément

emblématique de la littérature. Ainsi, tel récit historique du Moyen-Age
a cessé pour nous d'appartenir au genre et à la discipline de l'histoire : où
le ranger? Ne force-t-on pas le corpus en le faisant entrer dans la littéra-
ture? Pour Bill Burgwinkle, au contraire, sa manière de tisser un lien
déterritorialisé au passé est révélatrice de l'oscillation imaginaire, entre
passé et présent, que la littérature nous permet de ménager, et c'est selon

lui certainement ce flottement, renvoyant comme en abyme à l'éclate-
ment présent du monde, qui explique l'enthousiasme des étudiants pour
la littérature médiévale.

D'évidence, notre discipline échappe à la logique des paradigmes seien-

tifiques décrite par Kuhn. Elle n'obéit pas non plus aux systématicités de

la réflexion philosophique ou de l'histoire des idées. Évoquant sa propre
démarche et ses propres objets (le rêve,les passions...), Florence Dumora
a souligné la paradoxale pertinence des «rencontres», hautement éclai-

rantes, que fait surgir, pour des textes «littéraires» au sens ancien du terme,
une approche de «littéraire» au sens moderne du terme (impliquant une
formation, une écoute spécifiques), sensible au particulier d'une phrase,
d'un effet esthétique, d'un discours historiquement caduque et oublié. De
la rencontre, donc, grâce à un certain type de patience et d'écoute : c'est
certainement aussi ce que désigne Emma Gilby lorsqu'elle fait observer

que la méthode de Descartes, à qui veut bien se pencher sur le délicat
problème de la traduction (donc de la signification) d'un mot comme
« provision » (« morale par provision ») paraît moins « méthodique » que ce

que l'on met généralement sous ce terme. Avec une «provision» qui n'est

pas provisoire mais sera pourtant écartée, Descartes reconnaît la flexibilité

174



RETOUR SUR LE COLLOQUE

d'une narration. La déconstruction à laquelle se livre Emma Gilby pour
faire entendre ce cheminement inquiet correspond au «mouvement
indirect et indiciaire» qui pour elle caractérise le projet de Transitions.

Pierre Bayard quant à lui célèbre la vertu des méthodes qui ne
marchent pas, par exemple, la tentative qu'il a faite d'appliquer la littéra-
ture à la psychanalyse. Car si elle ne marche pas, elle permet en revanche
de circonscrire, à chaque essai particulier, la place instable des sujets, tant
celle de l'auteur que du critique, tous deux surpris en flagrant délit de

non-maîtrise sur le sens: la littérature nous met face à l'évidence d'un
sujet qui « échappe », raison pour laquelle sa pratique ou son enseignement
doivent être défendus. La littérature a une vertu affective et cognitive
propre. Il arrive du reste qu'elle soit la meilleure entrée heuristique sur
des phénomènes que les instruments des autres disciplines, précisément
parce qu'ils sont trop stabilisés, sont incapables d'apercevoir et d'expli-
quer. De ce fait important, Uri Eisenzweig donne un exemple : c'est la
littérature qui permet de comprendre comment, dans les années 1892-
1893, un acte de violence comme un attentat a pu être perçu comme
«beau» à la manière de la littérature: dans la pureté et l'autonomie /itfé-

rabe, c'est-à-dire, ici, non référentielle (sans discours accompagnateur),
d'un «beau» geste. Faire cette histoire exige de comprendre qu'ici, c'est
la littérature qui s'applique à l'histoire (pour déplacer l'expression de

Pierre Bayard).
Comme Emma Gilby l'avait souligné, nous reconnaissons bien en

effet, dans ce travail aux/torchères «de», le souci qui anime Transitions. Il
ne faut pourtant pas sous-estimer les désaccords ou les tensions.
Inconciliable avec la perspective de Francis Goyet, le paradoxe avancé par
Uri Eisenzweig, pour qui la rhétorique ne se révèle jamais mieux que
dans la «beauté littéraire» de la pure violence (la terreur n'est-elle pas le
comble de la persuasion?), a relancé un débat commencé la veille: quels

rapports entretiennent la rhétorique et la littérature, la rhétorique et la

poésie (et dès la veille, Nathalie Dauvois avait souligné que la poésie
constituait un cas particulier qu'elle ne traiterait pas)

La question ne date pas d'hier et ce n'est pas un colloque qui la

résoudra: à condition de la prendre du côté de l'inconfort qu'elle entre-
tient, elle nous semble hautement bénéfique. Les exposés de Catherine

Croizy-Naquet (Moyen Âge) et d'Ullrich Langer (XVL siècle) nous ont
rappelé un autre désaccord, relancé lors de la dernière session par le débat

175



HÉLÈNE MERLIN-KAJMAN

entre Marc Hersant et Mathilde Bombart: la littérature est-elle soluble
dans son contexte historique, auquel cas, les guillemets s'imposent à

proportion de l'existence ou de l'inexistence contextuelle non seulement
du mot, mais encore de la chose, le mot étant alors considéré comme un
révélateur fiable de la chose, ce qui est, on s'en souvient, la position de

Mathilde Bombart et de Michel Magnien? Catherine Croizy-Naquet a

résumé un problème qui peut se poser au-delà de l'analyse de la littérature
du Moyen Age. Comment ne pas être constamment guetté par l'anachro-
nisme quand le chercheur n'a à sa disposition que des outils théoriques et

critiques forgés pour l'époque moderne Mais comment surmonter cet
écueil sans tomber dans l'historicisme? On notera que, d'une certaine
manière, la première question transforme en inquiétude la postulation
inverse de Jacqueline Cerquiglini-Toulet, de Michel Jourde, de Florence
Dumora ou de Bill Burgwinkle, pour qui le boitement entre des

références appartenant à des temps différents, l'impropriété des mots et des

approches, «1'estrangement» célébré par Jacqueline Cerquiglini-Toulet,
constituent l'accès proprement «littéraire» à des textes et à des problèmes
unifiés par cette démarche. Il n'en reste pas moins vrai que la question de

la contextualisation (de son degré, de sa fonction) est une difficulté
permanente de nos pratiques, difficulté qu'Ullrich Langer a abordée par
un autre biais: le «je» de Pétrarque dans le Concombre est-il un pronom
conventionnel dont l'apparition s'explique par le contexte rhétorique,
éthique, historique, de sa production? Ou bien ne comprend-il pas des

éléments de singularisation tels que l'on peut, aujourd'hui encore, s'en

emparer pour relancer l'effet personnel, singularisant, qu'ils produisent sur
son lecteur? Lire (et laisser lire) les textes plus que les contextes, telle est

alors la tâche qu'Ullrich Langer assigne à notre discipline.
À la vérité, la question de la contextualisation historique s'articule

étroitement à celle de la rhétorique. Dans la démarche d'Ullrich Langer,
la poésie ne programme pas son actualisation rhétorique dans un contexte
précis : elle n'est pas plus qu'un écho. Mais récuser la pragmatique contex-
tualisée des textes littéraires, serait-ce en revenir à une définition
autotélique ou sacrahsée de la littérature? Repérant qu'une définition
immunologique de la littérature (à commencer par le concept de

catharsis) a longtemps prévalu dans l'histoire de la culture occidentale,
Johannes Türk nous emmène dans une toute autre direction. Il suggère

que la littérature (comme la beauté chez Kant) repose sur une aspiration

176



RETOUR SUR LE COLLOQUE

au général, mais sans concept ni moyen logique. Cela ne conduit pas
nécessairement à une définition « désintéressée » de l'œuvre littéraire : pour
Johannes Türk, la littérature est le lieu d'exploration, par le lecteur, d'une
multitude de « conflits miniaturisés » qui le préparent à affronter des situa-
fions graves dans la réalité. On pourrait dès lors redéfinir le corpws de la

littérature à partir de son effet thérapeutique sur le lecteur: serait «litté-
raire » ce qui posséderait cette capacité d'immunisation.

Ces perspectives recoupent évidemment celles de Transitions, dont le

nom est emprunté à la théorie psychanalytique (Winnicott), et elles

ouvrent sur la question à laquelle était consacrée la dernière session:

«transmettre... mais quoi?».
A la vérité, la question n'avait pas manqué de surgir sans cesse dans les

débats. Quelques réponses, on l'aura remarqué, avaient déjà été évoquées.
Si la connaissance, fût-elle celle d'un objet à géométrie variable, et

l'acquisition d'un certain art, «littéraire», de lire, semblent constituer des

buts reconnus par chacun (resterait à discuter de cette «géométrie
variable» et de ce « certain art, littéraire, de lire»), l'éventualité d'un retour à

la transmission d'un art d'écrire a été souvent envisagée dans la discussion,
d'autant que nos collègues anglais ou américains se sont fait fort de

rappeler que dans leur cursus, l'enseignement de la littérature était couplé
avec celui de la langue, comme en France les enseignements des langues

étrangères. Mais la dernière session a apporté de nouveaux points de vue
sur la transmission. Pour Florence Goyet, d'abord, le verbe «transmettre»

pourrait, quand il s'agit de littérature, être entendu de façon intransitive :

la littérature, de fait, se transmet, et produit des effets. Notre rôle résiderait
alors essentiellement dans l'accompagnement d'un tel mouvement irrésis-

tible, comme le montre le cas de l'épopée, réponse aux traumas

historiques : Florence Goyet rejoint, côté production, les propositions de

Johannes Türk concernant la réception de la Httérature. Resterait alors

sans doute à discuter de la fin thérapeutique de la httérature : fin indivi-
duelle fin collective Pour instituer quel collectif?

Cette question du collectif avait été évoquée, lors de la première
session, par Oana Panaité qui se demandait quelle était l'extension du

«nous», dans le «où allons-nous» de notre titre. Elle a trouvé une autre

expression dans le débat qui a opposé Mathilde Bombart et Marc
Hersant. Ce dernier a consacré une partie de son exposé à résumer
l'échec (selon lui) des méthodes qui avaient défini la discipline après la

177



HÉLÈNE MERLIN-KAJMAN

crise de l'histoire littéraire. Exerçant son ironie contre le champ lexical, il
a également exprimé son insatisfaction à l'égard de l'historicisme, morti-
fère selon lui, qui avait remplacé le technicisme décharné des concepts
formalistes. Pour lui, nous devons apprendre aux élèves à lire, certes, mais

surtout à admirer les grandes oeuvres, à lier lecture naïve et lecture
savante, la seconde n'étant qu'approfondissement de la première.
L'enseignant devrait choisir de transmettre les textes qui ont une impor-
tance dans sa propre vie pour en transmettre «la singularité généreuse et
libératrice».

Cette position rejoint jusqu'à un certain point celle de Jean-Paul
Sermain ou d'Ullrich Langer, et l'on remarque la récurrence du motif du

particulier et de la singularité dans le colloque. Mais Mathilde Bombart a

dit ses réticences face à une telle perspective et rappelé que la technicisa-
tion du lexique critique avait accompagné une volonté de démocratisation
de l'enseignement: en donnant aux élèves des outils nouveaux et objecti-
vants, on luttait contre le présupposé d'un accès immédiat possible aux
œuvres, parce que trop souvent, cette « immédiateté » ne faisait que
nommer la familiarité de certains élèves socialement privilégiés avec le

corpus littéraire.
Cette question de la démocratisation vs élitisme n'avait pas encore été

abordée de façon frontale. Le problème n'est pas seulement trans-

mettre, mais à dans quel sociffi Dès la veille, Ullrich Langer avait fait

part de son inquiétude face aux menaces qui, selon lui, pèsent sur notre
discipline moins en raison de ses dislocations internes qu'en raison des

dislocations externes, non seulement celles de nos administrations tracas-
sières, mais peut-être plus généralement de la société elle-même. C'est
bien autour de ce problème que l'exposé de Carole Allamand a tourné.
Elle nous a expliqué comment l'université américaine a cessé de

demander aux enseignants ce qu'ils transmettaient, mais quelles compé-
tences précises seraient acquises à l'issue de tel ou tel enseignement.
Comment faire face, surtout quand on est XXémiste, rodé aux concepts
d'autotélisme ou de narratologie par exemple? Quoiqu'inverse à celle

que soulevait Catherine Croizy-Naquet, la difficulté est peut-être
homologue : quelque chose ne s'ajuste pas entre la théorie et le contexte.
Mais cette fois-ci, c'est le nôtre. Pour Carole Allamand, il faut relever le
défi et prendre les textes littéraires comme des entrées privilégiées dans le

monde tel qu'il est actuellement pour nous, pour les étudiants. Montrer

178



RETOUR SUR LE COLLOQUE

par exemple l'importance cw/fwre//e du récit, rattacher à certains exemples
littéraires l'activité de Facebook...

Après les désaccords concernant le rapport entre la littérature et la

rhétorique d'un côté, la question de l'histoire et de la contextualisation
de l'autre, apparaît ici la dernière source majeure de désaccord entre nous.
Car certains intervenants (surtout, peut-être, les spécialistes des époques
«modernes», trace de l'importance, pour eux, de l'absolu littéraire?)
avaient fait part de leur inquiétude de voir les études littéraires disparaître
dans l'histoire culturelle : et nous voici renvoyés aux questions posées par
François Cornilliat dans son texte « La rhétorique revient : où va la litté-
rature?» paru sur Transitions®.

Mais les exposés de Claude Mouchard et de Catherine Coquio, qui
travaillent tous deux sur les textes écrits dans des situations extrêmes

comme les camps, ont déplacé ce débat, qui n'aura finalement été qu'es-
quissé. En rappelant la dimension de «survie» des textes littéraires (enjeux
de survie pour leurs auteurs, enjeux de relance de la We de cette survie

pour leurs lecteurs, sans figement traumatique), ils nous ont invités à situer
notre propre enseignement dans la perspective d'une réception et d'une
écoute marquées, sinon toujours par le déchirement, du moins toujours
par l'hiatus : du contexte au texte, quelque chose d'une causalité droite
achoppe. Et Catherine Coquio a rappelé la perspective de Benjamin selon

laquelle l'enseignement de la littérature ne devait pas avoir un but muséal:

pour lui, c'est le présent en effet qui éclaire ce qui, dans les œuvres du
passé, fait signe vers lui, c'est-à-dire, précisément, reste vivant. L'enseignant
est alors celui qui dessine un monde où une œuvre, cette œuvre existe

encore. Même si Catherine Coquio parle, en XXémiste, des œuvres
usuellement appelées «littéraires», la perspective rejoint les propositions
de Florence Dumora concernant la «rencontre», geste toéraùe de ramener
dans la fragilité du présent des œuvres qui n'ont pas nécessairement fait
date, mais peuvent encore nous éclairer.

Transmettre des textes littéraires, transmettre des textes selon une
approche littéraire : les deux propositions, où se fait jour la nécessité de

préciser les caractéristiques d'uneJôrmWion, d'une compétence «littéraires»

® http://www.mouvement-transitions.fr/intensites/la-beaute/sommaire/188-la-rhetorique-
revient-ou-va-la-litterature.

179



HÉLÈNE MERLIN-KAJMAN

(un certain type d'attention au langage, et un outillage conséquent?), ne

s'ajustent pas totalement. Mais ce «jeu» est révélateur. Sans doute la

question des guillemets, refusés paradoxalement par une médiéviste au

départ de notre colloque, fait-elle retour. Mais elle s'est déplacée. Le mot
de «littérature» ne fonctionnerait-il pas en fait comme une sorte de

catachrèse

Que la littérature n'aille pas de soi, le constat peut conduire à deux
attitudes très différentes. On peut en effet conclure qu'elle n'existe pas, et

qu'il convient donc de travailler à la dissoudre dans des ensembles diseur-
sifs ou culturels dont rien ne la distingue en fait'. Mais dire que la

«littérature» est une sorte de catachrèse nous engage vers une autre direc-
tion en ôtant aux guillemets toute distance ironique. Dans toutes leurs

impropriétés et leurs hiatus, les textes Z/fféraZres ou /itféramés par le geste

qui s'en empare constituent des traces écrites offertes à l'aiesf/îesù et

témoignant que Ze monde ne va pas de soi ; et la discipline, que selon Uri
Eisenzweig, nous aurions tort de trop vouloir légitimer et disciphner,
prend en charge les boitements divers que les autres disciplines chassent

hors de leur systématicité et que le monde moderne élabore mal.

Transmettre ZZfferaZrement des textes, littéraires ou non, c'est alors trans-
mettre non seulement une disposition cognitive spécifique devant eux et
devant le monde, non seulement un passé pour ce qu'il a d'encore vivant
et habitable pour nous, mais encore une attitude éthico-passionnelle. Elle
exclut l'écrasement des différences et singularités non moins qu'un
certain cynisme ludique, ce «pseudo-libertinage» qu'en 1987, Claude
Reichler avait dénoncé dans ZZèerti« et qui a longtemps condamné
les débats à un sempiternel exercice d'auto-dérision. Pas plus qu'ils n'ont
sacrifié aux tentations du catastrophisme — comme Bill Burgwinkle l'a
souligné, la dislocation permet aussi la recomposition —, les participants au

colloque n'ont sacrifié à la «légèreté intellectuelle», aux «frivolités de

' Selon ce que Claire Badiou-Monferran a appelé, pour s'en séparer, «le moment discursiviste» :

pour les discursivistes, les « organisations transphrastiques » qui constituent le discours « sont orientées

en fonction de la visée du locuteur, [...] constituent des actions verbales, [...] sont interactives, contex-
tualisées, prises en charge, régies par des normes, et parties prenantes d'un interdiscours»: ceci

englobe la littérature sans privilège aucun, ni du côté des textes, ni du côté de leur analyse. Cf. Claire
Badiou-Monferran, «Présentation: Le dialogue interdisciplinaire: un 'conte de peau d'âne'? », dans

Claire Badiou-Monferran (dir.), 12 étazï ««e /ois Pwterdzscip /man té. dtscwwte des Contes de

Perraw/f, Louvain-la-Neuve, Academia Bruylant, pp. 69 et 47.

180



RETOUR SUR LE COLLOQUE

l'esprit, de l'inconstance et de l'irresponsabilité»'". Et le dernier mot
pourrait être laissé à Claude Mouchard, qui nous a invités à refuser une
direction critique et pédagogique typique de l'époque moderne, celle qui
veut voir dans tout texte littéraire digne de ce nom un texte exerçant
l'ironie critique. S'appuyant sur l'exemple de Flaubert, dont on dit
généralement que son écriture suspend toute réaction empathique, il
nous a montré comment la scène de la baisade dans Madame Bovary
invitait plutôt à entrevoir un au-delà de l'ironie: conformément au
bonheur que Flaubert raconte avoir vécu en l'écrivant, dans ce texte, « on
est partout, on circule, on est dans une fluidité heureuse ». La démocrati-
sation de l'enseignement pourrait bien reposer aussi sur la diffusion d'une

«promesse de bonheur» (Catherine Coquio) que la littérature arrache au
passé, malgré tout.

Débat (séance du 5 décembre 2012)

Présents: Hé/è«e Merlm-Kajmaw, Fugirae Hugwem«, Fi'cfor Begwz«, David
fCaj'maw, Made/eme Savarf, BWce 7af>e!in£, Nafac/ia israé/, ^4drie« C/zassam,

Sara/î Nancy, Tïp/zame Pocgnef, Sfép/zam'e Bnreife, Maf/u'/de Panière, C/ofi/de

77zowref, F/orence Dwmora, Manon Ffbrms.

Benoit/Lnfvjtief [question écrite en raison de son absence] : La réponse à la

question de la dislocation de la discipline était donc elle-même déjà dislo-
quée, ce qui nous permet de constater que la possibilité de penser

«Certains aujourd'hui souhaitent un retour du libertinage. Ils voient dans ce mot - dont jamais
ils n'élaborent le concept, et dont ils escamotent l'histoire - un souverain remède à nos perplexités.
Révolue l'époque des grands systèmes, effacés les dogmes et leurs millénarismes : le temps leur semble

ouvert de la légèreté intellectuelle et des frivolités de l'esprit, de l'inconstance et de l'irresponsabilité.
On mélange ainsi gaiement les galopades sexuelles et le jeu des idées, l'exubérance des formes, une
vague catholicité, le libéralisme avancé, la décadence, le trouble des repères historiques, le spectacle et
le changement des modes de penser. [...] Ce dont nous avons besoin ne réside pas dans la déliques-
cence des attitudes intellectuelles ; au contraire, en ce moment de désarroi fécond et de solitude où
chacun est renvoyé à ses propres ressources, il faut affirmer la responsabilité de la pensée et pratiquer
une éthique du discours. Si léger que soit notre apport, si incertaine notre place, dans tout travail
intellectuel nous construisons une compréhension du monde et nous prétendons la transmettre aux
autres. Ce double geste arrête la fuite des discours et fait de nous des sujets historiques. Nos paroles
nous engagent, elles confèrent, à nous-mêmes et à ceux auxquels nous demandons une reconnais-
sance et peut-être des réponses, une position qu'il serait vain de vouloir esquiver. » (Claude Reichler,
fMge Ztfcerfw, Paris, Minuit, 1987, pp. 7-8).

181



HÉLÈNE MERLIN-KAJMAN

quelque chose comme la «littérature» en tant que discipline est presque
inexistante chez ceux que l'on nomme les « spécialistes » de la discipline.
De là, on peut tirer une conclusion pessimiste : la littérature comme disci-

pline est déjà trop disloquée pour qu'on organise un colloque à son

propos. Ou optimiste : la « littérature » est une discipline en chantier, ou
plutôt morcelée en chantiers dispersés, et les colloques du type de celui

qu'organisait Transitions sont nécessaires pour mettre en commun les

résultats et s'entendre sur un langage commun.
A propos des propositions de Johannes Türk, le corpus de la littérature

est ainsi redéfini à partir d'un effet sur le lecteur: est littéraire ce qui
possède cette capacité d'immunisation. Cette redéfinition pragmatique du

corpus de la discipline ne va pas sans poser problème : est-ce que l'on peut
fonder l'unité de la discipline à partir du primat accordé à la réception du
lecteur, qui risque de disperser la discipline dans des cas particuliers de

lecture

Lise Forment [question écrite en raison de son absence] : J'aimerais revenir

sur la réponse qu'a formulée Mathilde Bombart face aux critiques de

Marc Hersant concernant l'historicisme et le formalisme. Je suis à la fois
sensible à son objection et un peu perplexe quant à ses implications. Elle
a rappelé que la technicisation du lexique critique avait accompagné une
volonté de démocratisation de l'enseignement: contrer l'idée d'une
beauté des textes immédiatement perceptible, ou l'existence d'un goût,
d'une sensibilité littéraire du lecteur, c'était lutter contre l'apanage d'une
classe socialement privilégiée, qui avait seule accès à un corpus de textes
canonisés. S'il me paraît essentiel, en tant qu'enseignants, de nous poser la

question du soc/ms, et donc de prendre en compte la diversité de notre
pubhc, en revanche, favoriser une approche techniciste ou contextuali-
santé ne me semble guère plus démocratique : c'est comme si l'on refusait

aux lycéens ou aux étudiants un véritable partage dw sews/We au profit
d'une boîte à outils rhétoriques. Il y a sans doute un certain plaisir à savoir

«démonter un réveil», comme l'a suggéré Bill Burgwinkle lors des

rencontres de Cambridge; mais idéalement peut-on s'en tenir là? De la

même façon, j'ai du mal à reconnaître dans les nouveaux impératifs insti-
tutionnels et dans la nécessité de monnayer l'enseignement de la

littérature en compétences, un défi à relever, comme le fait Carole
Allamand. Son optimisme est sans doute salvateur, l'idée de faire dialoguer

182



RETOUR SUR LE COLLOQUE

la littérature passée avec le monde présent aussi; mais Facebook,je crois,

ne nous permet pas de dire grand-chose de la littérature, ou Loft Story de

Marivaux" : la littérature (sans guillemets) nous aide, me semble-t-il, à

nous décoller un peu de Facebook et du Loft, à nous en dégager, à ne pas

trop y adhérer... et cela me semble plus essentiel de transmettre cela à

mes étudiants que tout autre outil narratologique ou savoir historique. Ce

qui ne signifie pas que je ne leur parle pas de Facebook ou du Loft, mais

jamais, en tout cas, pour y arrimer la littérature — même pour montrer
que lire La Dispute peut nous servir à devenir compétents dans l'analyse
du dispositif du Loft...

Awne Ré^enf-Swstm [remarque écrite en raison de son absence] : J'ai trouvé
très intéressante (et pas seulement en raison de mes objets d'étude!) la
discussion qui s'est tenue, lors de la première session, sur le thème de la

profanation. Une conclusion tirée par Hélène, s'inspirant d'Agamben, m'a

paru importante : la littérature comme démythification (et non comme
désacralisation), la profanation entendue comme rencontre dans le

commun d'une expérience présente.
Le colloque a réussi quelque chose de précieux : il s'agissait de s'inter-

roger sur la littérature «en soi», mais aussi (et surtout?) sur son
enseignement, sa transmission dans le cadre scolaire et universitaire, bref,
du passage au collectif (horizontal — dans le cadre scolaire hic ef nunc; et
vertical — la transmission dans le temps). D'où des problématiques qui
n'auraient peut-être pas émergé avec la même acuité s'il s'était agi de

parler de ce que la littérature représente pour chacun, dans son
expérience intime - celles du canon, de la spécialisation, etc. Mais lecture
individuelle et transmission collective se croisent dans l'opposition entre
lecture naïve et lecture informée, qui est revenue à plusieurs reprises dans

les débats (sans doute parce que le tiraillement est particulièrement quoti-
dien pour nous, enseignants-chercheurs). Quel rôle doit jouer, dans la

réception présente d'un texte littéraire du passé, notre connaissance du

public initialement visé (avec les questions de la contextualisation, de la

rhétorique, etc.)? Et au-delà de ce public initial (réel ou virtuel), quel
public (réel ou virtuel) est construit a posfenon par l'œuvre littéraire J'ai

** Cf. Catherine Henry, De Marmî«*: ef dw Lo/i, Paris, POL, 2003.

183



HÉLÈNE MERLIN-KAJMAN

été sensible à cet égard à cette remarque de Florence Goyet, qui n'est
triviale qu'en apparence : l'essentiel de ce qui se passe dans les textes se

passe dans leur présent (et c'est donc en le comprenant — par la contex-
tualisation — qu'on peut comprendre en quoi ils peuvent encore
dire/produire/changer quelque chose dans notre présent).

Il me semble que la littérature nous entraîne dans une sorte de

paradoxe concernant le canon : d'un côté, la littérature comme discipline
d'enseignement est liée à l'établissement d'un canon (peu importe, en un
sens, qu'il soit mouvant) ; de l'autre, la littérature comme expérience
fondamentalement ouverte défie la notion même de canon, le mouvement
de cloisonnement qu'elle implique.

Bref, nous sommes un peu pris entre un constat — voire une apologie
— de la souplesse, de l'ouverture, du non-figé ; et une sorte de peur (ou de

fantasme) de dilution, quand toute frontière, toute limite semble se

dérober. Mais c'est dans cette double tentation (la souplesse du flux vs le

granitique du monument), que réside sans doute la spécificité de la posture
de celui qui s'affronte à la question de la «littérature». Pour reprendre une

remarque de Jean-Paul Sermain qui m'avait frappée («le discours critique
n'encadre, ni ne limite l'expérience de lecture, pas plus au XVIF siècle

qu'aujourd'hui.»), il s'agit peut-être pour nous de proposer un discours-

sur, qui soit un peu moins qu'un discours-cadre, mais un peu plus qu'un
discours-autour.J'ai beaucoup aimé, à ce titre, une remarque d'Hélène à la

fin du colloque: l'enseignement de la littérature comme organisation
d'une rencontre (voir aussi Florence Dumora) et manière de faire droit à

des zones d'expériences indisciplinées. C'est peut-être cela qui compte:
non pas se satisfaire d'une indéfinition totale (qui menacerait la littérature
d'une dilution — dans le champ des humanités par exemple), non pas tracer
les barrières d'une discipline (littérature vs histoire, littérature vs rhéto-
rique,littérature us philosophie, littérature vs théologie, etc.), mais envisager
la littérature comme un lieu peut-être unique (et en cela «localisable»),
sinon dans le champ esthétique, du moins dans le champ du verbal : celui
où par excellence peuvent se dire des « zones d'expériences indisciplinées ».

Stép/iarae Burette: Concernant la question de Benoît sur la capacité
d'immunisation de la littérature, il me semble que Johannes Türk ne

désigne pas quelque chose d'individuel : c'est comme pour les virus, nous
les partageons d'une certaine façon. Sur la question de Lise: je suis

184



RETOUR SUR LE COLLOQUE

d'accord avec elle concernant le côté «boîte à outils» de l'histoire et de la

rhétorique. Mais je n'avais jamais entendu parler de ce souci de démocra-
tisation évoqué par Mathilde Bombart ; pour moi, la « boîte à outils » avait
seulement pour but d'aider les élèves à abandonner la lecture naïve.

Hélène Mer/in-fCcyVjMM : Oui, je pense comme Stéphanie que pour
Johannes Türk, l'effet thérapeutique de la littérature ne s'arrête pas aux
frontières de l'individu. L'exemple de la catharsis le prouve : il s'agit d'un
effet qui a toujours été pensé à l'échelle du collectif. Sur le second point:
l'introduction des méthodes formalistes dans la didactique des études
littéraires a-t-elle été liée à un souci de démocratiser l'enseignement?
Oui, je le crois, et pour autant que je sache, il en a été de même pour
l'introduction des mathématiques modernes. Les concepteurs progrès-
sistes de l'École pensaient que les langages logiques, formels, qui étaient

supposés ne pas reposer sur les acquis culturels véhiculés par les langues
naturelles, s'adresseraient à tous, indépendamment du capital culturel de

leur milieu social. Cette perspective était compatible avec le rejet de la

lecture naïve, cette dernière étant considérée comme une lecture déjà
endoctrinée en quelque sorte. On était convaincu que le «naïf», le

«naturel», dissimulaient l'aliénation à l'idéologie dominante, que la litté-
rature lue «naïvement» produisait des effets de croyance analogues à la

religion « opium du peuple ».

Bn'ce THe/my : Benoît formule une alternative : ou bien la discipline est

trop disloquée pour faire un colloque ou bien il faut, au contraire, faire
des colloques afin de recréer un langage commun. Mais ces deux issues

sont-elles les seules? Un colloque n'est pas nécessairement destiné à créer

un langage commun. En effet, ce qui m'a frappé à la lecture de la

synthèse, c'est qu'il n'y avait pas d'accord. Tout ce que nous sommes
capables d'exprimer, c'est une série de paradoxes, de contradictions non
résolues. Même dans la réflexion autour de l'objet de la discipline que
nous disons «littéraire», il ressort des discussions que la discipline n'a pas

d'objet propre, sinon de prendre en charge les objets que les autres disci-
plines ne prennent pas en charge. L'ensemble des débats donne une
impression de fragilité de la discipline. Pas d'autre résultat que celui-ci : il
n'y a pas de langage commun. Je pense que c'est un constat utile : il fallait
bien un colloque pour le faire apparaître.

185



HÉLÈNE MERLIN-KAJMAN

Hé/ène Mer/m-Ka/'man : En somme, tu penses que ma synthèse cherche à

faire ressortir des accords, mais que c'est artificiel. Sans doute, j'aurais pu
procéder en essayant de dessiner des «camps»: le camp des rhétoriciens,
le camp des historiens, le camp des «culturalistes»,le camp des «naïvistes
a-chronistes » (j'aurais pu inventer ce dernier terme pour dessiner une
nouvelle école, incertaine et courant le risque de la niaiserie, où je me
serais placée moi-même...). Mais en réécoutant nos débats, ce sont des

convergences inattendues qui m'ont frappée. Et notamment, la singularité
de la position des spécialistes des siècles antérieurs à la Révolution
française, ceux qui ont, de par leur formation dans la modernité et de

leur, disons, fidélité à cette formation, un pied dans des problématiques
contemporaines, un pied dans des siècles étrangers en apparence à ces

problématiques. C'est grâce à eux que j'ai mesuré qu'il y avait une force

propre due à la discordance, plutôt qu'une fragilité de la discipline litté-
raire. Et contrairement à ce que je pouvais penser avant le colloque, je suis

maintenant convaincue qu'il est important de réfléchir à la formation
littéraire (attention au langage, notamment), contrairement à ce vers quoi
Marc Hersant aurait tendance à nous emmener.

Bnce Je comprends. Michel Jourde a insisté, pour sa part, sur une
définition de la littérature à partir d'une contradiction. Dans l'œuvre litté-
raire, le général se soumet au particulier ; le général n'est plus général: il
résiste à la fois au contexte et à la théorie. Cette définition est séduisante,
cohérente. Mais quelle est la force dont tu parles On pourrait parler, tout
aussi bien, d'une faiblesse, notamment épistémologique ou même

politique, puisqu'on ne peut dire autre chose de la littérature que son
absence d'objet propre, de méthode propre et d'universalité. Ce qui m'a
semblé encore plus frappant à l'issue du colloque, c'est que la question du

langage et de la langue a été très peu abordée. Seul Jean-Nicolas Illouz,je
crois, l'a vraiment posée.

Hé/ène : Dans la synthèse, que je ne voulais pas trop longue,
je n'ai pas mentionné la comparaison de Francis Goyet disant que nous
faisions tous, dans notre coin, un travail prodigieux, mais que les autres ne
le voyaient pas, un peu à la manière de comptoirs coloniaux. Si c'est le

cas, y a-t-il une discipline commune Je voudrais vous citer le début d'un
texte exceptionnel, écrit en 1989 par Claude Reichler (dans la synthèse,

186



RETOUR SUR LE COLLOQUE

je me suis contentée de citer LMge //èerfw, mais en fait, les textes, pour
moi, se font écho) :

Dans les années soixante, l'étude des textes littéraires constituait un centre
d'intérêt fondamental, dont la valeur heuristique et didactique ne faisait de doute

pour personne. Les réflexions et les recherches se multipliaient dans un foisonne-
ment et une qualité d'écriture qui firent du commentaire un genre majeur. Plus

récemment, notre discipline est apparue comme un champ ravagé. Histoire litté-
raire, critique, sociologie ou sociocritique, psychanalyse, psychocritique,
sémiologie... -, tout cela avait cessé d'être conçu comme les ramifications d'un
vaste territoire de la pensée, et ne constituait plus que les parcelles d'un domaine

imprécis et mal défendu. Aujourd'hui, les manifestations d'un renouveau d'intérêt

pour la littérature et les lettres sont constantes. Pourtant, impossible de revenir
simplement aux triomphes de naguère, marqué par une fausse autonomie du litté-
raire et par une hypertrophie du linguistique. Impossible tout autant d'en appeler
aux recettes d'une culture humaniste ou historienne. [...]
Comment cerner les difficultés que rencontre le praticien des textes Comment
lui rendre à la fois la conscience du caractère irremplaçable de son objet, et la

confiance dans l'aspect complexe et mouvant de ses études? Peut-on prendre des

divers problèmes qui se posent aux métiers littéraires, une vision qui leur donne

un sens, qui permette de les situer réciproquement, de les comparer, et finalement,
de construire une perspective unifiante

Je pense que ce diagnostic rendu en 1989 vous saisit autant que moi.
C'est ce même constat d'un « champ ravagé » qui a motivé notre colloque.
Le diagnostic me paraît aggravé aujourd'hui parce que l'on n'assiste pas,
dans le social, à des «manifestations d'un renouveau d'intérêt pour la litté-
rature et les lettres » (c'est même l'inverse, les politiques universitaires le

prouvent), tandis qu'à l'inverse, nous entendons de toutes parts à des

appels « aux recettes d'une culture humaniste ou historienne ».

Que s'est-il passé depuis 1989, qui fait que la discipline ait échoué à

« construire une perspective unifiante » Je pense que l'influence de la

sociologie bourdieusienne, partout où elle s'est accompagnée de

«pseudo-libertinage», a été un facteur aigu de dissolution. Mais peut-être
que le projet d'une perspective unifiante n'est pas un bon projet. On
pourrait préférer un projet de débats, comme ceux que nous avons
menés. Notre problème, c'est que nous ne discutons pas des désaccords,

" Claude Reichler, « La littérature comme interprétation symbolique », dans Claude Reichler (dir.),
L'ihterpréfatiore des textes, Paris, Minuit, 1989, p. 81.

187



HÉLÈNE MERLIN-KAJMAN

que nous nous contentons d'un pacte de non-agression d'un comptoir
sur l'autre ; alors que les historiens, qui connaissent une crise de leur disci-
pline depuis quelques décennies, ou les philosophes, ne cessent pas de

discuter de l'état de leur discipline.

Sdra/t Nancy: Sauf que si l'on repense à ce que disait Uri Eisenzweig au

colloque, on peut dire qu'ils ont résolu le problème en divisant leur disci-

pline en deux «continents» qui ne dialoguent pas: la philosophie
analytique et la philosophie continentale.

Cefor Bégnin : De toute façon, la discussion est un régime de fonctionne-
ment au sein de cette discipline. Le philosophe passe son temps à se

demander ce qu'il est en train de faire et à le demander aux autres.

Hé/ène Mer/iw-Ka/ma» : Oui, mais ce que je veux dire c'est que, pour moi,
l'absence de discussion marque la disparition d'une discipline. Mais

pendant notre colloque, ce qui m'a frappée, c'était le plaisir de tous les

intervenants de se retrouver ensemble, par-delà les frontières habituelles
de leurs «comptoirs». Aussi bien les spécialistes de la période antérieure

que les spécialistes de la période postérieure à la Révolution française
étaient contents de se retrouver pour présenter l'état de leur propre
«comptoir». Et c'est cela qui m'est apparu comme une force. Il s'est

révélé, pour faire simple, que les 19èmistes et les 20èmistes se trouvent
aujourd'hui un peu encombrés avec leur définition autotélique de la litté-
rature (qu'elle s'appuie sur Bourdieu ou non). Il y a eu un effet de

rencontre, même s'il est passé d'emblée par le désaccord autour de

l'opportunité des guillemets. Personne n'a dit qu'on devait abandonner le

terme. Les points d'accord sont les suivants: on doit reconsidérer nos

corpus en abandonnant le souci du système, et l'obsession de la clôture
du contexte historique.

Je ne parlerais donc pas d'une fragilité.Je dirais plutôt que ce colloque-
ci appelle un autre colloque, et que c'est une manière de refonder la

discipline. Cette discipline a besoin de ces boitements, de ces failles.

Sfép/zam'e Bwreffe: En t'écoutant, Brice,je me disais que ce qui peut nous
réunir, c'est la langue; mais alors, nous sommes peut-être constamment
en train de faire de la littérature comparée. Même sans prendre en compte

188



RETOUR SUR LE COLLOQUE

le contexte, on entend que la langue ne fonctionne pas de la même façon.
Donc même quand on croit avoir à faire à /a littérature, on a à faire à des

définitions qui s'ajoutent au fil du temps et qui coexistent. Et ces défini-
dons ne sont pas isolées, elles dialoguent.

Hélène Mer/fn-Ko/man : En somme, tu universaliserais ce que dit Nicholas
White sur la décanonisation/canonisation.

C/ohMe T/iowref: A propos de l'interrogation de Brice concernant la
faiblesse ou la force de la discipline du point de vue de l'impossibilité de

définir son objet, je vois un parallèle entre les spécialistes des siècles

antérieurs à la Révolution française et ce que dit Jean-Louis Jeannelle sur
la communauté de geste. Quant à moi,je vois donc plutôt une force dans

ce geste productif de rassembler des textes qui n'appartenaient pas néces-
sairement à la «littérature»; je vois surtout une force dans le geste
interprétatif, du côté de la lecture, que peut apprendre à mon sens une
formation littéraire. Si les frontières de la littérature bougent, l'usage
qu'elle propose des textes et qu'une formation littéraire peut proposer
pourrait sans doute être défini: pour moi, celle-ci résiderait dans une
certaine manière de disposer esthétiquement un lecteur à l'égard d'un
texte, en mobilisant les savoirs historiques, rhétoriques, narratologiques,
etc. et l'expérience sensible, éventuellement singulière, née de la lecture.
La discipline littéraire serait la discipline qui fait travailler l'intelligence
sensible. Il me semble que cela rejoint dans une certaine mesure la

perspective d'Anne Régent-Susini.

Sara/i NtfMcy: Cela suppose de postuler une adresse au lecteur. Nous
devons avoir la force de parier qu'on puisse appeler «littérature» des

textes destinés à être interprétés, qui supposent une adresse, qui appellent
quelque chose : une lecture, une interprétation, un devoir de s'en saisir.

Hé/ène Mer/m-iQ/man : Je me demande cependant s'il ne faut pas résister

au désir que nous avons de réunifier la discipline : il ne faudrait pas le faire

trop vite, parce que la force de la littérature, c'est sa force de perturbation
de «l'ordre du discours» - ou sa manière de faire écho à ce qui reste aux

marges de «l'ordre du discours», en souffrance. Nous ne devons pas faire

comme si nous pouvions trouver un dénominateur commun à très long

189



HÉLÈNE MERLIN-KAJMAN

terme. Le dénominateur commun, c'est le décalage. C'est une base faible,
mais solide en fait.

Bnce : Mais tu revendiques donc la faiblesse

Maf/n'We Ftfwgère: Il me semble qu'on peut considérer cette faiblesse

comme un avantage, une spécificité. Florence Dumora le disait dans son
intervention: nous lisons en littéraires, et d'une certaine manière nous
sommes les seuls à pouvoir encore lire certains textes parce que nous les

lisons en littéraires et non seulement pour les thèses qu'ils appuient. La

souplesse du concept «littérature» nous y aide.

Bnce Thèe/big : Pour moi, ce phénomène annonce le fait que le terme
« littérature » est de plus en plus inutilisable.

Hélèwe Mer/m-fCyman : Je reviens à la remarque de Lise faisant écho à

l'exposé de Marc Hersant. Je n'ai pas vécu l'acquisition des outils forgés

par la théorie critique des années soixante-dix comme une stérilisation

ou un appauvrissement. Les acquérir était au contraire une entreprise
bouleversante, enthousiasmante. Nous avons appris, notamment, à prêter
une attention incroyable au moindre mot dans un texte. Il y avait une
extraordinaire richesse, une sophistication positive des approches linguis-
tique et paralinguistique de la littérature. Cette formation nous a

sensibilisés à la textualité, à de la signifiance, de façon en quelque sorte
définitive, mais aussi aux décalages historiques, c'est ce que j'ai compris
en écoutant notamment les spécialistes de périodes antérieures à la

supposée «invention de la littérature». Ce n'est pas du tout une sensibili-
sation « discursiviste » — les discursivistes ont ramené le texte à de la

pragmatique de manière mécanique. Chez ces derniers, « rien ne cloche »

(pour reprendre un titre d'article de Michel Pêcheux qui, quoique le

premier à avoir créé l'analyse du discours, n'avait rien d'un pragmaticien
voulant clôturer le texte et la discipline).

BnceTafee/ingiTu écris que le mot «littérature» est une catachrèse. Qu'est-
ce qu'on fait d'une catachrèse qui disparaît?

Hé/èwe Mer/m-fCflJman: Mais qu'est-ce qu'une catachrèse qui disparaît?
Une catachrèse, cela ne peut pas disparaître, puisque le sens propre a

190



RETOUR SUR LE COLLOQUE

toujours manqué. Une catachrèse, ce n'est pas une homonymie, ce n'est

pas une métaphore...

Daw'd Ha/man: J'ai l'impression que la solution pourrait être non pas de

penser la discipline par rapport à elle-même, mais de la penser dans les

autres disciplines. Les scientifiques que nous avons reçus dans le cadre du
séminaire de Transitions disaient ne pas pouvoir dialoguer entre eux ; or,
un site existe qui les rassemble: c'est Transitions. Notre mouvement
pourrait revendiquer l'impossibilité de faire système et décider que la
littérature doit se fondre dans les autres disciplines pour permettre entre
elles un partage. On pourrait contribuer à promouvoir l'idée que la litté-
rature doit être répandue comme ce qui fie toutes les disciplines. Mais
alors, est-ce qu'on pourrait faire encore une recherche en littérature?
Voilà ce que je ne sais pas.

Hélène Mer/îh-lO/mtfm : Je suis d'accord avec ta perspective jusqu'à un
certain point. Quand j'étais en licence, j'étais étudiante dans le départe-
ment STD, «Science des textes et documents», de Paris 7 (on disait

«Jussieu»), Le mot «littérature» avait disparu: on oscillait entre des

perspectives textualistes et la volonté de dissoudre la littérature dans le

vaste ensemble des discours. Du mythe aux documents les plus divers, tout
était soluble dans une vaste science des discours qui concernait donc, en

principe, toutes les disciplines. Et puis, quand cette «science» a reflué sur
la seule « littérature », selon le mouvement évoqué par Claude Reichler, on
s'est retrouvé avec la « chose », mais amaigrie, et sans le « mot »...

Manon ILorms : Cela prouve qu'il y a une question de génération. J'avais le

même sentiment que David quand je suis arrivée à Transitions, et je ne
connaissais pas l'histoire de STD. Je suis trop jeune pour en avoir le

souvenir. Et cela s'entend aussi chez Benoît Autiquet : nous n'envisageons

pas la diffusion de la littérature au-delà de ses frontières disciplinaires
comme un risque.

Hélène Mer/in-fCa/man : Oui, votre génération baigne dans le motif de la

«crise des humanités», etc. Donc vous avez le sentiment qu'il y a une disci-

pline forte et bien constituée, d'un côté, et qui, de l'autre, est seulement
menacée par le néo-libéralisme. Cela m'apparaît de plus en plus comme
un piège : une menace d'oubli, de contresens sur les enjeux du présent.

191



HÉLÈNE MERLIN-KAJMAN

Made/eme Savart : Dans les filières de formation actuelles, les lettres existent
mais ne sont pas valorisées par la société qui les entoure. La « crise des

humanités » se reflète particulièrement dans la dévalorisation de la filière
L au lycée, qui est la plupart du temps sous-représentée et en tout cas

rarement mise en valeur. Le rapport entre les sciences et les lettres s'est

radicalement inversé au détriment des lettres, qui aujourd'hui ne sont
plus la matière principale : il n'y a qu'à voir les coefficients du bac par
exemple en S et ES : coef. 2 C'est rien Autre exemple, la BEL : au sortir
des prépas littéraires, on nous propose beaucoup plus d'écoles où étudier
le commerce ou la communication que de continuer en lettres.

David Kajmaw : J'ai l'impression qu'on se trompe en voulant la revaloriser

et en voulant la réinstituer comme discipline. Il faudrait qu'on puisse
aller partout pour créer un espace transitionnel, afin que les disciplines
soient cassées. La littérature serait le heu qui mêle toutes les disciplines.

MatùiZde Faqgère: Pour revenir à ces deux faiblesses que Brice évoquait
au début du débat, à mon avis il faut différencier la faiblesse épistémolo-
gique et la faiblesse institutionnelle. La faiblesse épistémologique peut
être lue comme une souplesse, une mise en question bénéfique. La

faiblesse institutionnelle me semble, elle, être un vrai problème, un
problème concret et urgent : qu'enseigne-t-on Et pourquoi l'enseigne-
t-on? C'est pour cela que j'aurais du mal à suivre ce que tu proposes,
David, car j'ai la sensation qu'il faut, au contraire, se réaffirmer comme
discipline de l'intérieur. J'ai l'impression de donner à mes élèves quelque
chose qu'ils ne pourront pas avoir ailleurs, pas seulement un lieu de

transition entre d'autres disciplines, mais pour leur donner cela j'ai
besoin d'un temps propre, d'un temps où la discipline est acceptée
comme telle.

Hé/ène M£rZw-,Kiiyman : Le livre de Marie Depussé intitulé Qu'est-ce ijm'öm

^arde ?" raconte l'aventure de la fondation de STD. A cette question, dans

les années qui ont suivi mai 68, la réponse était « rien» : on ne garde rien.
En 2000, la question était devenue plus compliquée, et c'est la raison

^ Marie Depussé, Paris, POL, 2000.

192



RETOUR SUR LE COLLOQUE

pour laquelle elle la posait à nouveau. Un passage, d'emblée, annonçait
le motif de la perplexité : «Je gardai, en douce, la série des Lagarde et
Michard, clairs, rangés par siècle et illustrés avec modération. On serait si

heureux, maintenant, de les faire lire, de force, aux étudiants de première
année »". On pourrait aussi mentionner l'article célèbre de Barthes, « Sur

un manuel», définissant la littérature comme ce qu'on enseigne — et ce

qui constitue un souvenir d'école. Bien sûr, ces attaques se lançaient sur
fond d'une présence incontestée de la littérature. Personne de fait n'ima-
ginait qu'elle pourrait un jour être menacée dans les formes où elle l'est

aujourd'hui. Mais c'est ce que qui m'empêche de penser que c'est le
néolibéralisme qui a fait disparaître la littérature.

A part ça, je suis assez d'accord avec ce que dit David. Il y a quelque
chose que le colloque n'a pas abordé : la littérature ne pourrait-elle pas
être le supplément d'âme, le «liant» dans ce qui fait désormais le cœur
de la société — l'économie, le commerce, les sciences «dures»? Mais je
suis d'accord avec Florence et Mathilde pour penser que, pour défendre

cette idée-là, il faut circonscrire fortement, et prospectivement, la disci-
pline, à l'inverse de ce que faisait STD, pour ne pas se contenter d'être
nostalgiques. Il s'agirait de redéfinir la discipline en faisant de ses fragi-
lités des forces. Et je pense à la dernière proposition du livre de Zygmunt
Bauman, La Décadence des mte//ecfne/s : la société a aujourd'hui besoin

d'interprètes — c'est-à-dire de littéraires.

Sarai! Nancy: Cette notion d'« interprète » est délicate car on pourrait
dire qu'aujourd'hui, dans les craintes qui s'expriment à propos de l'uni-
versité, il y a précisément celle que nous ne soyons rien d'autres que des

interprètes. J'entends beaucoup dire que nous risquons de ne plus être là

pour faire de la littérature, mais pour apprendre à bien écrire dans les

autres disciplines. Et cette crainte exigerait justement une redéfinition
précise de la discipline littérature.

Stép/rame Bwrefie: Je ne voyais pas d'incompatibilité entre ce que vous
disiez, Mathilde et David: avec son identité, la littérature pourrait servir
à d'autres professions et disciplines qui en expriment le besoin.

'* JW<Lp.ii.

193



HÉLÈNE MERLIN-KAJMAN

David Kajma«: D'accord, ce que vous m'avez montré, c'est que cette
volonté est du côté des institutions. Mais justement, quand c'est imposé,
cela ne marche pas. Quand les professeurs font des cours dans une autre
filière parce qu'on le leur impose, cela ne marche pas, parce qu'ils les font
en montrant combien ça les ennuie. Mais s'ils le faisaient avec une idée
forte de leur utilité à cet endroit-là, les étudiants seraient passionnés : parce

que, j'en témoigne, ils n'attendent que ça. C'est pour ça que l'idée de

mouvement est importante, hors / à côté de l'institution. C'est une chose

d'accueillir d'autres disciplines, mais en enseignant que la langue est

fasciste et que la littérature est un objet de pouvoir; c'en est une autre de

chercher à rencontrer les autres disciplines en leur disant que la littérature
est un espace sans cesse disponible au partage.

Hé/è«e Mer/i«-K<y'watt : Oui, ce que tu pointes rejoint la dénonciation du

pseudo-libertinage par Claude Reichler, à laquelle ma synthèse fait
allusion...

Hélène Merlin-Kajman
Université SorZwnne Nouve/Ze — Pan's 3

(avec l'aide de Benoît Autiquet, Mathilde Faugère, Sarah Nancy,
Tiphaine Pocquet, Brice Tabeling)

194


	Retour sur le colloque : "'Littérature': où allons-nous?" : synthèse et débat

