Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 61 (2014)

Heft: 1: Fascicule francais. Penser le hasard et la nécessité
Artikel: Le hasard des événements

Autor: Marianelli, Massimiliano

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-658157

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-658157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e hasard des événements

Demetra: Sta a sentire.Verri il giorno che ci penseranno da soli.

E lo faranno senza noi, con un racconto. Parleranno di uomini che hanno vinta la morte.
Gid qualcuno di loro ’han messo nel cielo, qualcuno scende nell’inferno ogni sei mesi.
Uno di loro ha combattuto con la Morte e le ha strappato una creatura. .. Capiscimi, Iacco.
Faranno da soli. E allora noi ritorneremo quel che fummo: aria, acqua e terra [...]
Moriranno e avran vinta la morte.

Dionso: Si pud farlo Ded, si pud farlo. Sard il racconto della vita eterna. Quasi li invidio.
Non sapranno il destino e saranno immortali

(Cesare Pavese, Dialoghi con Leuco)

Rarement Simone Weil utilise le mot «hasard» dans ses Cahiers mais
quand elle le fait, elle qualifie le hasard comme 'espace des faits possibles
qui peuvent opérer un changement et qui exigent une réponse modifiant
nécessairement le cours des événements. Il s’agit d’une réalité extréme-
ment importante que la philosophe contemple et considére comme
privilégiée pour la réflexion philosophique, comme une occasion de
repenser les contraintes qui déterminent la condition humaine. Chaque
torme de bien et chaque expérience du malheur, dans ce monde, est sujette
au hasard. Il s’agit d’un aspect intolérable du réel qui, justement pour cela,
doit étre observé. Elle écrit:

Ce n’est pas par I'intermédiaire de la notion d’utilité que nous pouvons parvenir
a contempler toute chose avec amour, mais par l'intermédiaire de la notion de
nécessité, qui exclut tout bien représentable. Les théories sur le génie qui perce
toujours, le progres, etc. viennent de ce qu’il est intolérable de se représenter ce
qu’il y a de plus précieux dans le monde comme livré au hasard. C’est parce que
cela est intolérable que cela doit étre contemplé.

La création, c’est cela méme.

Le seul bien qui ne soit pas sujet au hasard est celui qui est hors du monde.
Trouver la spiritualité spécifique de toutes les formes d’activité humaine. Travail
sous toutes ses formes, science, art...'.

I Simone Weil, Cahiers, (Euvres complétes [OC désormais], Paris, Gallimard, 1997,V1, 2, p. 379.

93

Massimiliano MARIANELLI, «Le hasard des événements», Versants 61:1, fascicule frangais, 2014, pp. 93-111



MASSIMILIANO MARIANELLI

Ce phénomene «intolérable» invite a la contemplation parce qu’il se
réfere également a la séparation radicale entre le bien et le nécessaire, qui
est aussi un objet privilégié de contemplation pour Simone Weil. Il
n’existe donc aucun bien en ce monde qui puisse se soustraire au hasard,
et I'espace des événements fortuits devient ainsi la condition du bien et
du mal et, finalement, 'occasion pour arriver 2 un mode complet de
percevoir la réalité. Seulement hors de ce monde, le bien se trouve attei-
gnable.

Dans cet article, nous essayerons d’abord d’analyser le sens que Simone
Weil attribue au hasard des événements, considéré par rapport a 1’ordre
du nécessaire. Ensuite, nous nous proposons de qualifier au moins trois
dimensions du «hasard» extraites des pages weiliennes: dans un premier
temps, le hasard semble relever du domaine ontologico-théologique (en
référence a la théorie de la Décréation proposée par la philosophe), deuxie-
mement il ressort au domaine épistémologique (crucial pour comprendre
les racines de la science) et, enfin, il appartient au domaine moral (comme
condition pour I'exercice du libre arbitre).

Méditation du hasard

Le hasard est quelque chose a prendre au sérieux selon la philo-
sophe qui, dans certaines pages des Cahiers auxquelles nous nous
référons, reléve: « La méditation du hasard qui a fait rencontrer mon
pére et ma meére est plus salutaire encore que celle de la mort.Y a-t-il
une seule chose en moi qui n’ait pas son origine dans cette rencontre ?
Dieu seul. Et encore, ma pensée de Dieu a son origine dans cette
rencontre »®. De la rencontre fortuite d’'un homme et d’'une femme
dépend en effet mon étre en situation, ici et maintenant, dépend mon
regard et son point de vue. C’est par ce méme regard que I’homme
peut parvenir a l'intelligibilité des choses et enfin orienter sa propre
pensée vers Dieu.

Or, la réflexion weilienne sur le hasard ne s’arréte pas a une telle
constatation et permet (ne flit-ce que de maniere incomplete) de qualifier

2 OC, op. cit., 2002, V1, 3, p. 143.

94



LE HASARD DES EVENEMENTS

la valeur ontologique du hasard, terme sur lequel la littérature critique
weilienne a trop peu mis I'accent, peut-étre en raison des risques et des
contradictions liés a une notion qui s’inscrit dans différentes dimensions,
ce qui est implicitement signalé dans le passage cité plus haut: tout prend
son origine dans le «hasard des événements», pourrions-nous dire dés a
présent, et nous verrons dans le détail que le hasard a une valeur a la fois
ontologico-théologique, épistémologique et morale.

Pour '’homme, le hasard est d’une certaine maniére l'origine de
chaque relation possible, en ce sens que I’étre humain est un étre limité
capable de se mettre en relation seulement dans la perspective du monde.
La mise en perspective est la premiére expérience de la limite que
I’homme fait et pour cela, la dimension du hasard est si importante qu’elle
est indiquée par Simone Weil comme objet de « contemplation» et donc,
selon une célébre formule employée pour définir la philosophie, un des
problémes insolubles auquel la réflexion philosophique est appelée a se
confronter. Weil remarque en effet:

La méthode propre de la philosophie consiste 4 concevoir clairement les
problémes insolubles dans leur insolubilité, puis i les contempler sans plus,
fixement, inlassablement, pendant des années, sans aucun espoir, dans 'attente.
D’apres ce critére, il y a peu de philosophes. Peu est encore beaucoup dire. Le
passage au transcendant s’opére quand les facultés humaines - intelligence,
volonté, amour humain - se heurtent 4 une limite, et que I'étre humain demeure
sur ce seuil, au-deld duquel il ne peut faire un pas, et cela sans s’en détourner, sans
savoir ce qu’il désire et tendu dans I'attente. C’est un état d’extréme humiliation.
II est impossible 4 qui n’est pas capable d’accepter 'humiliation. Le génie est la
vertu surnaturelle d’humilité dans le domaine de la pensée®.

Face aux problémes « congus» comme insolubles, la recherche philo-
sophique devrait arréter son propre cours et se transformer en une
contemplation attentive de ces problémes, considérés dans tous leurs
aspects.Vu la méthode de la philosophie, il est 1égitime de se demander
s’il est possible de dresser une liste des questions qui pour Weil — nous
pourrions dire dans la tradition philosophique — restent vraiment
«insolubles», laissant ’homme dans 'attente, dans I’espoir que « Autre

* OC, op. cit., 2006,V1, 4, pp. 362-363.

95



MASSIMILIANO MARIANELLI

chose» pousse vers le transcendant. Bien qu'il n’existe aucun inventaire,
certaines indications des Cahiers reviennent — la philosophe I'admet
elle-méme — sur une question essentielle que Platon avait déja indiquée
dans la République: «...quelle est la distance entre 'essence du nécessaire
et celle du bien»*. Simone Weil le souligne: «La distance entre le néces-
saire et le bien. A contempler sans fin. La Grande découverte de la
Grece»’.

La question a laquelle il faut donc toujours revenir, qu’il faut contem-
pler sans fin, est celle de la distance radicale entre la nécessité (selon les
significations que le terme a acquises dans la pensée weilienne) et le bien:
entre I’ordre du nécessaire et celui du transcendant. C’est précisément au
point d’articulation des deux ordres que se situe aussi la réflexion sur la
dimension du hasard, en particulier celle sur le hasard des événements, et
il est trés important que Simone Weil considere celui-ci comme un objet
de «contemplation», situé a I'origine de chaque rencontre et de chaque
regard sur les choses, sur le monde et sur le bien. Dans le Cahier VII,
Simone Weil observe encore: «Identité du réel et du bien. Nécessité
comme critérium du réel. Distance entre nécessaire et le bien.
Débrouiller cela. C’est de toute premiére importance. La est la racine du
grand secret»®. D’un c6té, Simone Weil souligne I'irréductibilité de la
distance qui sépare le nécessaire du bien et, de 1'autre, elle semble indiquer
la possibilité ou la perspective d’une réflexion qui sache aller au-dela de
la simple constatation de I’opposition : « Débrouiller cela». Mais, comment
est-ce possible? Comment «articuler» rationnellement des dimensions
que Weil a déclarées irréductibles?

Suivant notre hypothése, Simone Weil est conduite, en considérant
plus profondément cette opposition radicale a laquelle la réflexion philo-
sophique se confronte, 4 retrouver une notion moins platonicienne que
plutdt aristotélico-thomiste au moins dans son élaboration, bien qu’elle
soit — pour Weil — liée 4 la tradition philosophique néopythagoricienne.
Il s’agit de la notion de «convenancen», a travers laquelle, méme s’il n’est
pas possible de dépasser «la distance radicale entre I'essence du nécessaire

* Cité de Platon, République, 493c, dans OC, op. cit.,VI, 2, p. 475.
5 ibid., p. 489.
¢ ibid., p. 492.

96



LE HASARD DES EVENEMENTS

et celle du bienv, il est toutefois possible de la concevoir «fixement»
comme probléme insoluble; comme une question, pourrions-nous
ajouter, a travers laquelle le philosophe fait I'expérience de la limite.
D’autre part, comme nous essaierons de le démontrer dans ce travail, c’est
en particulier la réflexion sur le hasard qui apparait centrale et pour cela
digne de «contemplation» car elle se situe précisément a I'intersection
entre les deux ordres indiqués. Alors que la «convenance» aide a conce-
voir ensemble les deux dimensions radicalement opposées, le hasard
touche a leur origine.

Hasard et nécessité

Si la réflexion sur la distance radicale entre le nécessaire et le bien est
d’une importance capitale pour Simone Weil, la tentative de définir
I'ordre du nécessaire, qui est plus proche de 'homme, apparait centrale et
elle implique — on ne I’a pas assez souligné jusqu’a présent — une prise en
considération adéquate du hasard.

Springsted reléve de maniére opportune que la nécessité représente un
des éléments fondamentaux de la pensée de Simone Weil et a une accep-
tion aussi bien philosophique, sociale que religieuse’, s’avérant non
entierement définissable ou qualifiable. Devaux met également en relief
que «la nécessité se présente a nous sous deux faces, selon le regard que
I'on porte sur elle, et aussi selon le liew d’ou ce regard est porté»®. La
nature paradoxale de la nécessité dépend donc surtout de notre regard
qui, précisément par ce qui a été mis en évidence, se situe dans le hasard
des événements et que 'on peut donc toujours supposer imprévisible et

7 «La nécessité est assurément 1'un des concepts les plus importants de la philosophie de Simone

Weil. Il apparait dans tous ses écrits religieux, philosophiques et sociaux. La nécessité, nous dit-elle,
est la ‘matiére commune de l'art, de la science et de toute espéce de travail’ [...] (PS.O., p. 126). Mais
qu’est-ce que la nécessité dans les ceuvres de Simone Weil? Ce n’est pas 13 une question facile, car la
nécessité, dans ces ceuvres présente un caractére paradoxal. Elle est 4 la fois ce qui nous écrase et ce
qui en méme temps nous procure la vie. Elle est incommensurable avec le Bien et, cependant, si nous
consentons d I'endurer c’est un moyen au travers duquel Dieu Lui-méme nous touche. En outre,
Dieu abandonne la création 4 son empire et, pourtant, la nécessité, c’est sa volonté et sa providence ».
(Eric O. Springsted, Cahiers Simone Weil, 3, 1981 (septembre), p. 152).

8 André Devaux, «Liberté et nécessité», Simone Weil. Philosophe, historienne et mystique, éd. dirigée par
Gilbert Kahn, Paris, Aubier Montaigne, 1978, p. 303.

97



MASSIMILIANO MARIANELLI

libre. Il n’est cependant pas suffisant, précise Springsted, et méme faux
d’affirmer que la nature paradoxale de la nécessité dépende entiérement de
nous:

Il ne s’agit pas, toutefois, d’affirmer que la nature paradoxale de la nécessité
dépende uniquement de nous. Le probléme de comprendre la nécessité, comme
Simone Weil la présente, est en grande partie celui de comprendre la structure
métaphysique qu’elle lui accorde et de voir les différences que la nécessité a avec
le monde créé et avec Dieu’.

Il faut pour cela voir quel genre de relations la nécessité entretient
avec le monde créé et avec Dieu; en ce sens Springsted propose de lire
les relations liées a la nécessité en rapport avec la théorie de la création
que Platon expose dans le Timée et dont Simone Weil s’est plusieurs fois
servie!?. Un rapport continu est établi entre le role que remplit 'esprit
et celui de la matiére dans tout le récit platonique de la création. Uame
en est I’exemple, au centre du corps (la proportion est 2 'origine de la
perfection et ce qui est au milieu crée cette proportion) et au centre du
monde: Ame du monde. Dans la seconde partie du Timée, Platon se
détourne de son récit rationaliste des «ceuvres de la raison» pour consi-
dérer ce qui se produit par la nécessité (4vdykn). Pour Platon, la création
n’est pas simplement un prolongement de la pensée de Dieu; c’est plutot
quelque chose, au moins en partie, ontologiquement indépendante de
lui. La création est, dit-il, I’association du travail de la raison et de la
nécessité!!.

Mais qu’est-ce que la nécessité alors? «Le mot [...] - Avdyxn - que
nous traduisons par nécessité — écrit Springsted — peut signifier quelque
chose de tout i fait diftérent de ce que nous entendons normalement par
la nécessité. Alors que la nécessité signifie, pour nous, des lois naturelles
déterminées, ou le destin; pour Platon, elle a, d’abord, une toute autre

® Eric O. Springsted, « Théorie weilienne et théorie platonicienne de la nécessité», CSIW¥, 3, 1981
(septembre), p. 151.

10 Eric O. Springsted écrit que «Le Timée est un récit des roles que 'esprit et la matiére jouent
respectivement dans la création; cela apparait clairement si 'on regarde les trois parties principales du
dialogue, c’est-i-dire les ouvrages de la raison (29d-47e), ce qui se produit par la nécessité (47e-69a)
et I'action réciproque de la raison et de la nécessité (69a-sq)» (ibid., p. 150). Voir la théorie de la
décréation en référence au Timée.

" ibid., p. 152.

98



LE HASARD DES EVENEMENTS

signification. La nécessité, pour lui, est quelque chose qui s’oppose a la
raison»'?, Il ne faut donc pas confondre la nécessité avec la matiere, car
elle a des qualités intelligibles; cependant, elle joue un role déterminant
dans la création (et justement en relation avec la création de la matiére)
en ce qu’elle constitue une donnée avec laquelle Dieu doit travailler, et
Springsted suggére de l'interpréter comme un «fait brut»’®, différent aussi
bien du modéle intelligible que de I'étre créé.

Néanmoins, précise le critique, 'ananke n’est pas a confondre avec le
point de vue de Descartes sur la mati¢ére comme extension, car I’espace
n’existe pas comme quelque chose de vide ; dans cet espace se produisent
des apparitions variées et sans forme. En ce sens la nécessité apparait
comme un chaos primordial: « C’est ce chaos que Dieu fagonne en ‘forme
et en nombre’ [...] La nécessité est, ici, dans la terminologie de
Pythagore, que Platon emploie plus tard dans le Philébe, I’dreipov ou
I'illimité qui regoit ses limites (peras) de I’extérieur pour donner naissance
a I’étre créé. La nécessité comme chaos primordial ou dmelpov ne peut
pas étre saisie par l'esprit humain»!*. §’il est vrai, comme le souligne
Springsted a propos de I'affirmation weilienne, que dans la nécessité il y
a quelque chose d’indéterminé, justement ce que Weil retient de Platon,
la philosophe souligne par ailleurs que le hasard (indiqué aussi comme
amelpov) est cet espace par lequel apparait la nécessité. Simone Weil écrit
qu’il est nécessaire de «faire apparaitre la nécessité — qui n’est pourtant
point encore nécessité, puisqu’elle n’existe pas. — Elle n’existe précisé-
ment que par 'Gmeipov»s.

Simone Weil ne nie absolument pas le mécanisme cartésien en souli-
gnant qu’il y a «une nécessité rigoureuse, qui exclut tout arbitraire, tout
hasard»'® et qui concerne les faits pris séparément. Mais au regard de

2 ibid.

B3 ibid., p. 153.

1 Eric O. Springsted continue «Elle ne pourrait méme pas étre particuliérement importante, quand
elle semble étre formée si facilement dans les éléments et les étres. Elle n’est pas toutefois une partie
mythique et donc négligeable de la création. Elle joue un rdle dans la création, elle donne naissance
a un “fait brut”, inexplicable dans des phénomeénes. Un fait brut est en effet un fait, car on peut le
saisir avec I'esprit comme ayant forme et nombre; mais il est brut, car on ne peut donner aucune
explication de son intention soit par son étre, soit par celui des choses 4 son niveau» (ibid., p. 154).
5 OC,op.cit., VI, 1, pp. 98-99.

1 OC, op. cit., VL, 2, p. 360.

99



MASSIMILIANO MARIANELLI

’ensemble des événements, elle soutient que 1'indétermination se place
en quelque sorte avant cette nécessité. Plus précisément, c’est par cet
espace d’indétermination que I'ordre du nécessaire peut apparaitre. A
mon avis, cette considération apparemment paradoxale se comprend
seulement en relation avec la théorie de la Décréation weilienne.

Hasard et Décréation

Nous ne nous arréterons pas ici 4 la théorie de la Décréation, d’une
certaine maniere fondatrice de I'ontologie weilienne et I'un des thémes
centraux de sa pensée; nous nous limiterons 4 en considérer les consé-
quences qui finalement «impliquent» aussi, me semble-t-il, un role
spécifique attribué a la dimension du hasard: d’'une part exigé par la
Décréation elle-méme, d’autre part considéré négativement comme un
obstacle d une parfaite correspondance avec 1’Ordre.

Dans les premiers fragments!’ qui 'introduisent, la Décréation est
qualifiée comme 'acte par lequel Dieu se vide par amour et auquel
I’homme est appelé a répondre et ce — ajouterions-nous — au sein de
I'espace du hasard des événements qui s’origine dans ce méme vide: «Le
Christ s’est vidé de sa nature divine et a pris celle d’un esclave. II s’est
abaissé jusqu’d la croix — jusqu’a la séparation d’avec Dieu (mon pére).
Comment devons-nous I'imiter ?»!8. D'acte décréatif grace auquel Dieu
se vide de sa toute-puissance et renonce a étre tout, se comprend comme
le renoncement a déterminer chaque chose. La Décréation est ce
mouvement par lequel Dieu, dans un extréme acte d’amour, choisit de
se limiter en créant un espace de «non-intervention», coextensif a la
dimension du hasard, qui donne une réalité pleine de conséquences au
geste divin. En effet, sans un tel espace de hasard des événements, la
possibilité qu’a 'homme de choisir librement ne serait pas réelle, pas plus
que le geste de Dieu, par lequel il renonce i étre tout pour que l'autre
soit, ne serait effectif. Il faut non seulement penser mais relever la
présence d’un tel espace ou Dieu n’intervient pas, et donc d’un espace

7 ibid., p. 302.
® ibid,

100



LE HASARD DES EVENEMENTS

ou a lieu, pourrions-nous dire, le libre croisement des événements, a
travers lequel I’on peut comprendre le mal comme condition de la dé-
création’® et dans lequel 'homme peut réellement choisir. Clest
précisément cet espace réservé au hasard que Weil qualifie, dans quelques
rares fragments, comme hasard des événements en référence au caractere
contingent des rencontres, et que sa théorie de la Décréation contribue
3 esquisser?’.

En d’autres termes, si 'ordre du nécessaire était seulement défini et
organisé logiquement, tout serait prédéterminé. En revanche, comme
I'implique la Décréation, le nécessaire est un espace qui se trouve entre
Dieu, qui est Ordre et «supréme poéte», et la matiére qui est pour
Simone Weil «non prévoyance et passivité»?!, c’est-d-dire ’espace de
I'indétermination qui correspond a I'espace du hasard, qualifié lui aussi
comme «le morcellement des morceaux du temps, la non-prévision, la
non adaptation des moyens aux fins»*2,

Si dans d’autres passages Weil affirme qu’«un Ordre exclut le
Hasard »® ceci signifie que la totalité des conditions présentée par Dieu
est déja inscrite dans la création («La totalité des conditions est
donnée »**), mais pas les modalités ni les formes de telles combinaisons
qui au contraire se disposent par hasard. Simone Weil remarque que «la
nécessité est un ordre. Ordre de conditions [...] l'intelligence de la
nécessité est une imitation de la création»®. Elle ajoute enfin qu’'«un
ordre est quelque chose que nous construisons, mais non pas arbitraire-
ment»?®. Ici on peut voir le fond de l'ontologie participative (et
trinitaire comme le dit Gabellieri) de Weil : nous sommes libres dans un

¥ ibid., p. 366. Citons le passage complet des Cahiers: «LE MAL, TROISIEME DIMENSION DU
DIVIN. Solitude de 'homme. Distance de Dieu.Transcendance. La contemplation parfaitement pure
de la misére humaine nous arrache au ciel [...] Le mal est une condition de la dé-création. Le Bien
est donc en ce monde toujours lié au hasard et certainement aussi au mal qui est condition de la
Décréation» (ibid.).

2 Cf. Massimiliano Marianelli, La metafora ritrovata. Miti e simboli nella filosofia di Simone Weil, Roma,
Cittd Nuova, 2004, pp. 71ss.

% 0C,op.ct.,VI,2,p. 86.

2 ibid,
2 OC, op.cit.,\V1, 3, p. 179.
% ibid.
5 ibid.
% ibid.

101



MASSIMILIANO MARIANELLI

contexte ontologico-participatif donné. «La totalité des conditions est
donnée» et «l'exclusion de I’arbitraire exige la possession de la totalité
des conditions »?,

Hasard et non prévision: a la source de la science

Selon Simone Weil, la compréhension de 'univers devient possible a
partir d’'une réflexion sur cet espace indéterminé qu’elle qualifie aussi
comme 'dreipov®®. Une telle dimension ne peut étre congue dans son
indétermination par I’homme, mais doit étre ordonnée d’'une certaine
maniere. Weil propose de passer du hasard A la nécessité et précise que ce
passage n’est possible qu’a travers 1’élaboration scientifique, une élabora-
tion qui, comme elle 'apprend de son maitre Alain, provient de la
religion. Elle écrit:

La science, dit Chartier, est née de religion et non point de travail. Pourquoi? (il
n'a pas cherché pourquoi). Parce que le travail ne manie que des choses. Le
maniement des signes est nécessairement d’abord religion. (Car les signes sont
purement humains). I’élaboration scientifique, c’est le passage des seconds aux
premiéres. On a d’abord tenté un passage immeédiat, prématuré: c’est la magie.
Pourquoi la science ne peut naitre que du maniement des signes? Parce que ce
n'est que dans les signes qu’on peut éliminer le hasard (I'énepov), donc faire
apparaitre la nécessité — qui n’est pourtant point encore nécessité, puisqu’elle
n’existe pas. — Elle n’existe précisément que par I'6meipov®.

Dans le passage cité, la philosophe assure que la nécessité n’existe pas,
qu’il faut la faire advenir a travers I'utilisation des signes qui permettent
d’éliminer le hasard, c’est-a-dire de mettre 1'dmeipov en ordre. Simone
Weil tente d’aller au-dela des considérations du maitre, puisqu’elle ne se
contente pas de souligner que I'origine de la science est dans la religion;
elle ajoute que la religion est au fondement de la science parce qu’origi-
nairement, elle est utilisation, non pas de choses, mais bien de signes,
produits de I'esprit humain ; ’élaboration scientifique, quant a elle, repré-

7 jbid.
2 OC,op.cit.,VL, 1, pp. 98-99.
2 jbid.

102



LE HASARD DES EVENEMENTS

sente le passage des signes aux choses. Or ces signes sont, d’aprés Weil,
nécessaires pour éliminer le hasard, considéré comme éneipov, et pour
laisser émerger la nécessité comme un ordre qui, précise encore la philo-
sophe, implique 1'dzeipov: «La nécessité est compromis entre Dieu et la
matiere »,

Cela explique pourquoi Simone Weil reléve, dans le passage précé-
demment cité, qu’il n’est pas possible de passer immédiatement des signes
aux choses: il n’y a pas de rapport de continuité immeédiate, le monde
comme on le voit est précisément un espace de transaction entre Dieu,
qui en est l'origine, et la matiére, c’est-d-dire 1'espace de I'indétermina-
tion qui, a la suite de la Décréation, est la dimension ou les événements
deviennent possibles. L'espace de «compromis» entre Dieu et la matiére
est un espace intermédiaire dans lequel il est finalement possible de consi-
dérer correctement la nécessité comme un ordre qui nait et s’établit entre
la dimension transcendante et la matiére non encore déterminée. Aussi
infime et limité que cet espace intermédiaire puisse étre, il se révéle essen-
tiel pour embrasser la totalité des événements possibles, une totalité que
la science moderne semble avoir perdue.

Weil entend certainement considérer non seulement des formes parti-
culiéres de rationalité scientifique mais essaie de remonter aux origines de
la science afin de réfléchir sur ce qu’il y a derriére la multiplicité des
choses et des événements dont nous faisons tous les jours I’expérience et
qu’il faut accepter comme une «discontinuité» définitive. L'acceptation
du hasard est précisément I’acceptation d’une discontinuité contingente
et constitutive de la réalité, de laquelle il est cependant possible de trouver
le sens qui renvoie, comme nous le verrons, a un Ordre supérieur et pas
immédiatement compréhensible.

Le hasard des événements est en ce sens, selon moi,'espace qui fait vivre,
de facon privilégiée, I'expérience d’une telle discontinuité. De fagon
significative, en effet, Weil oppose le hasard a la continuité et le présente
comme correcteur aux prétentions d'une raison qui voudrait tout
controler par elle-méme. En ce sens, c’est aussi 'opposé de l'idée du
progres qui est A I’origine de la science moderne et qui, comme le note
une Simone Weil critique, entend procéder en ligne droite, renongant a

*® OC, op.cit., VI, 4,p. 351.

103



MASSIMILIANO MARIANELLI

un regard englobant et substituant 3 la dimension transcendante I'Idole,
pour utiliser encore une expression weilienne, produit d’une imagination
compensatrice qui tente de combler par elle-méme le vide généré par le
manque de fondement’'. Le hasard apparait comme la dimension de
I'imprévisible, de la discontinuité qui protége de 'Idole en imposant une
fagon correcte de comprendre les choses pour ce qu’elles sont dans la
création:’ordre du nécessaire n’est pas une construction intellectuelle et,
pour cette raison, il échappe aussi bien a la magie (encline a passer direc-
tement des signes aux choses) qu’a une rationalité scientifique (portée a
vouloir controler le cours des événements). L'ordre du nécessaire est
plutot 'ordre de la création (en ce sens «L'ordre du monde est providen-
tiel. Il ne nous instruit que sur Dieu»)* qui peut se manifester a différents
niveaux de lecture des événements. Simone Weil souligne que:

Le hasard apparait ld ol il y a discontinuité, ot la nécessité s’applique aux
éléments, et ou on considére le tout. On jette un dé une fois. Non pas hasard, mais
probléme auquel il manque des données. On le jette 1000 fois; ensemble des
chiffres qui sortent, hasard (méme si on me donne de quoi prédire chaque coup?
oui, si des causes différentes aménent le méme chiffre). Plus de 6 maniéres de jeter
un dé, mais seulement 6 faces du dé¥®.

Hasard et nécessité s'impliquent donc réciproquement quand nous
considérons le tout qui impose de penser ensemble les deux dimensions.
Seulement en référence a la totalité, on peut patler de hasard et donc aussi
de son opposé, la nécessité; en revenant sur ce théme, dans le second
Cahier,Weil précise:

Si on considére I'ensemble des effets, et non un ensemble de méme structure dans
les causes, il y a hasard. Il y a beaucoup plus de 6 maniéres de jeter un dé, et il n’y
a que 6 manieres pour un dé de tomber.

3 Ainsi les dimensions spirituelles, comme les dimensions mythiques, “dans la condition de la

modernité, analysée a partir des Réflexions, - souligne Tommasi - [...s’inclinent...] irrésistiblement en
direction de I'idole” (Wanda Tommasi, Simone Weil : Segni, idoli e simboli, Milano, Franco Angeli, 1993,
p. 111) et, comme le note Dal Lago la mythologie du progrés, typique de la modernité, signifie finale-
ment un penchant vers «un nouveau type de nécessité, l'illimité. Ce dégagement du cosmos libére
I'imagination pour la rattacher i quelque chose de nouveau, i elle-mémen», et ceci est la plus impor-
tante forme d’illusion i laquelle la société moderne soit parvenue. (Alessandro Dal Lago, «L'etica della
debolezza», Il pensiero debole, éd. par Pier Aldo Rovatti, Milano, Feltrinelli, 1983, pp. 111-112).

2 0C,op.cit.,VL, 3,p. 179.

¥ 0C,op.cit.,VI, 1,p. 198,

104



LE HASARD DES EVENEMENTS

Le hasard apparait quand 1° il y a discontinuité (des éléments distincts) — 2° une
nécessité qui s’applique aux éléments comme tels — 3° on considére I’ensemble
formé par les éléments (ce qui implique que I’ensemble a une forme).

On jette un dé 100 fois. Il y a 3 fois plus de 5 que de 4 — hasard.

On jette un dé une fois. Non pas hasard, mais probléme auquel il manque des
données®.

Il y a hasard seulement quand nous considérons ’ensemble des effets;
il s’agit d’un hasard des événements qu’il est possible d’ordonner a travers
les signes en y lisant la nécessité, mais qui échappe a toute logique déter-
ministe puisque c’est un espace intermeédiaire entre I’ordre du nécessaire
et celui du bien, deux ordres radicalement opposés. Toutefois: cette
opposition n’est réelle qu’a la condition que I'on pense le hasard.

Il y a certainement «une nécessité rigoureuse, qui exclut tout
arbitraire, tout hasard»® et elle s’occupe des événements pris singuliére-
ment, comme le reléve clairement Simone Weil en faisant sienne la lecon
cartésienne, mais ceci n’exclut pas que la libre succession des «faits» et des
événements ne soit, dans son ensemble, sujette au hasard susceptible d’étre
considéré comme une dimension que 1’on ne peut éliminer ontologique-
ment, un espace de compromis entre Dieu et la mati¢re. Gabellieri a
montré que nous ne nous sommes pas assez penchés sur le terme
«Négligeable» qui, méme si la littérature critique ne I’a pas pris en consi-
dération, demeure capital pour comprendre la conception weilienne de
la science et qui permet d’approfondir la compréhension des événements,
considérés dans leur totalité et non seulement dans leur singularité.

Il s’agit 13 d’'une notion niée par la science moderne et redécouverte
seulement au XX° siécle par la mécanique quantique. En se référant a ce
terme, Simone Weil n’a pas l'intention de refuser I’écart entre science et
réalité, ni de rejeter la découverte des limites de la science classique. « Ce
qui est en question, c’est 'interprétation de ces limites, c’est-a-dire, non
pas I'abandon de la science classique mais la maniére dont on I'a
abandonnée. Tout le probléme pour Simone Weil, est en effet que la
science, redécouvrant sa distance constitutive au réel, semble alors
abandonner l'idéal de vérité qui était malgré tout le sien depuis des

*ibid., p. 241.
% 0C, op. cit.,VI, 2, p. 360.

105



MASSIMILIANO MARIANELLI

siecles, avec la méme assurance qu’elle avait eu auparavant d’étre arrivée
a une certitude définitive ».

En partageant pleinement la réflexion de Gabellieri, il me semble
possible d’affirmer que la notion de négligeable suppose précisément
I'idée de hasard: I'indéterminé et I'illimité comme dimension inélimi-
nable dans la recherche scientifique et qui, si elle empéche d’un coté «a
parte hominis», d’arriver 4 une connaissance certaine, rend possible, de
'autre coté, la nécessité et finalement la structure relationnelle participa-
tive située a la base de chaque connaissance®. Ceci est possible par une
certaine lecture, notion centrale du langage weilien, plus exactement par
des lectures superposées. Simone Weil écrit « Lectures superposées: lire la
nécessité derriére la sensation, lire 'ordre derriére la nécessité, lire Dieu
derriére 'ordre»®®. Nous pourrions dire que le hasard est la mise en
évidence de la distance, alors que la possibilité d'un contact se manifeste
a travers les coincidences et finalement les convenances, comme 1’a trés claire-
ment exprimé Simone Weil. De toute fagon, la mesure de la distance
radicale entre deux niveaux et finalement ’acceptation du réel dans sa
contradiction est pour Weil la condition pour arriver a la plénitude de
I’étre et 2 'amour inconditionné de I'univers. De plus elle souligne que si
par différents niveaux de lecture on arrive du hasard a la nécessité, on peut
passer du méme hasard 4 différents niveaux de convenances du hasard, au
destin et finalement a la providence®. Elle assure: « Croyance a différents
niveaux [...] Il n’y a pas a choisir parmi les options (sauf certains cas); les
accueillir toutes; mais le composer verticalement et le loger a des niveaux
convenables. Ainsi hasard, destin, providence »*.

Dactivation des divers degrés de lecture est le seul moyen pour sortir
du hasard qu’il faut toutefois penser comme 'espace de I'indéterminé (et
de la liberté) ou chaque lecture devient possible. Or une compréhension du
hasard devient possible i travers la notion de convenance qui est en mesure
de restituer une ontologie réaliste de la médiation et du don. Pour la

%  Emmanuel Gabellieri, Etre et Don. Simone Weil et la philosophie, Louvain, Peeters, 2003, p. 294.
7 Massimiliano Marianelli, Ontologia della relazione. La convenientia in figure e momenti della storia del
pensiero, Roma, Cittd Nuova, 2008, pp. 7-11 et pp. 63-75.

¥ 0OC,op.cit.,VI, 2, p. 373.

¥ Dans plusieurs cas, on parle d’un Hasard providentiel.

40 ibid., p. 194.

106



LE HASARD DES EVENEMENTS

philosophe, la convenientia est la forme de relation intrinseque a 'Un
(qualifié par ailleurs par Weil comme le Bien). Une telle qualification du
terme se référe au néopythagorisme et, en particulier, 2 Philolaos qu’elle
cite dans le but de déterminer la notion de convenance:

Philolaos : 'harmonie est une conception une de choses divergentes. Si la concep-
tion une est impossible, et que cependant la plénitude de I'attention s’y porte,
I'harmonie est transcendante. (3 un autre niveau — mais il faut le définir —ily a
quelque chose de cela dans '’harmonie proprement dite, dans le beau. Le limité et
I'illimité ne peuvent pas étre pleinement congus ensemble. L3 ot la divergence
moindre rend la simultanéité de la conception plus facile, il n’y a pas harmonie,
mais convenance, arrangement, et de choses de ce niveau)*!.

Pour étre plus précis: la convenientia, selon Weil, se présente comme
une coincidence de choses qui ne peuvent étre harmonisées, non parce
qu’elles seraient contraires mais parce qu’elles sont des réalités contradic-
toires. Quoiqu’invisible, une telle coincidence est réelle, permettant de
penser ensemble le limité et I'illimité. La convenientia est présentée comme
cette «harmonie transcendante» qui rend possible «une conception une
de choses divergentes»* et qui se manifeste, 3 un premier degré, dans le
beau. Par I'expression «harmonie transcendante», la philosophe entend
une harmonie qui n’est pas produite ou retrouvée par '’homme. La conve-
nance semble précisément le contraire du hasard, du non-prévisible, mais
dans lequel les coincidences peuvent apparaitre dans leur intelligibilité
nécessaire. Finalement, le hasard est aussi ’espace ou peut se manifester
un contact avec le transcendant. Le hasard devient fondamental pour que
ce contact puisse se vérifier en ce monde. Weil souligne :

Un morceau de pain est choisi par hasard pour étre 'intermédiaire d’un contact
entre Dieu et un homme dans une opération oli ce morceau de pain entre dans
un estomac et subit des actions mécaniques et chimiques qui le détruisent
complétement. Le morceau de pain n’est pour rien dans ce mouvement descen-
dant de Dieu vers 'homme qui mange, il n’y a aucune part. Il est simplement
consommé*®.

1 ibid., pp. 467-468.

2 ibid., p. 465.11 s’agit de la traduction donné ici par Simone Weil du fragment 10 Diels-Kranz.
B OC, op. it V1, 3,p.54.

107



MASSIMILIANO MARIANELLI

Evidemment pour qu’'une telle rencontre puisse survenir, il ne faut pas
seulement 'intervention de Dieu, mais aussi qu’elle soit reconnue. Il nous
semble important que, pour expliquer le théme de la reconnaissance,
Simone Weil introduise la notion de lecture et se référe au mythe d’Oreste
et d’Electre et, de maniére significative, 4 la scéne de reconnaissance entre
les deux, considérée comme le meilleur exemple de Lecture. Pour Simone
Weil, lire signifie connaitre*, la lecture se présentant comme un processus
graduel qui permet de considérer le monde comme un texte a plusieurs
voix «qui sont autant de niveaux de lecture »®. Il est révélateur que ce soit
la scéne de reconnaissance entre Oreste et Electre, lorsque celle-ci se
trouve dans un état d’extréme humiliation, qui soit qualifiée de meilleur
exemple de lecture: passage du non-possible au possible. Par ailleurs, elle
indique que ce passage a4 un niveau ultérieur de compréhension de la
réalité n’est pas accessible avec les seules capacités intellectuelles; il
survient comme un fait, aprés un exercice constant d’activité intellec-
tuelle.

Hasard et liberté: vers une métaphysique du don

Si le hasard a une valeur fondamentale en référence a I'intelligibilité
du réel, il joue encore un role central en relation avec la dimension de la
liberté et en garantissant l’exercice du libre arbitre. Le hasard représente
I'espace entre Dieu et le monde, ouvert originairement par l'acte créatif-
décréatif et doté d’une valeur ontologico-théologique (congu comme cet
espace de compromis entre Dieu et la matiére, entre 'ordre et le libre
enchainement des événements du hasard). De plus, il manifeste
I'«@mepov» d’ou nait la nécessité et, enfin, le hasard interroge encore —
dans une optique clairement morale — la condition de possibilité du libre
arbitre.

#  Lidentification entre connaissance et lecture est présente dés les premiers écrits weiliens comme
dans son Dipléme d’études supérieures sur Science et perception chez Descartes, cf. Massimiliano Marianelli,
La metafora ritrovata, op. cit., pp. 205-216.

#  Robert Chenavier, Simone Weil. Une philosophie du travail, Paris, Cerf, 2001, pp. 519-520.

108



LE HASARD DES EVENEMENTS

La notion de libre arbitre semble remplir une fonction centrale dans
la pensée de Simone Weil puisqu’elle invite d remettre en question le
rapport entre sa propre réflexion et celle de son maitre Alain pour lequel
lactivité du philosophe, située dans la tradition cartésienne, se fonde sur
le libre arbitre. Pour conclure notre étude, qui ne prétend aucunement a
I'exhaustivité, nous aimerions aborder cette problématique et pointer vers
d’ultérieurs horizons de recherche.

Comme le souligne Gabellieri, le libre arbitre est, chez Simone Weil,
d’'une part affirmation ou reconnaissance d’'une autonomie relative de
I'homme et, d’autre part, il est disposition a la plénitude de [’étre*. Pour
Weil, le libre arbitre a d’abord une valeur négative, mais — considéré de
plus prées — il représente pour I’homme 'espace d’un libre consentement,
d’un accord qui ne peut advenir qu’i la condition que ’homme renonce
a cette méme liberté. Gabellieri I’énonce pertinemment: chez Weil, le
libre arbitre se trouve investi de valeurs principalement négatives*’, en tant
que dimension d’une autonomie relative ou apparente. Cependant, le
libre arbitre existe car on ne peut supposer une parfaite correspondance
avec I'ordre (une fois encore, sur ce théme, Weil tente de conjuguer plato-
nisme et kantisme) qui impliquerait un regard non perspectif mais capable
de totalité, ce qui exige un détachement de toutes les choses afin de les
embrasser dans une vue d’ensemble.

En ce sens, la perspective que Simone Weil fait sienne est diamétrale-
ment opposée A celle des philosophies modernes du sujet puisqu’elle
privilégie le renoncement aux prétentions autofondatrices du moi et
accorde de la valeur aux termes de détachement et de mort du moi,
présents dans le stoicisme grec, dans Saint Paul et dans Saint Francgois
d’Assise comme amour de la totalité de I'univers auquel on arrive préci-
sément grace au renoncement aux choses*, ce qui implique la perte de
toute perspective particuliére. Contrairement donc a une certaine tradi-
tion rationaliste, Weil qualifie le libre arbitre non comme I'affirmation de
la part du sujet des possibilités de sa raison, mais bien comme abnégation

4 Gabellieri, Etre et Don, op. cit., pp. 347ss.

7 Cf. ibid.

4 Emmanuel Gabellieri, «Dall'inno ai filippesi al cantico di Frate Sole: Simone Weil tra Paolo e
Francesco», Per un nuovo Umanesimo. Francesco d’Assisi e Simone Weil, éd. dirigée par Massimiliano
Marianelli, Roma, Cittd Nuova X, 2012, p. 83.

109



MASSIMILIANO MARIANELLI

du moi. En se référant a la parabole évangélique du fils prodigue elle
souligne :

L'enfant prodigue demande a son peére la part qui lui revient, et d’abord I’épuise
en une vie de perdition. Alors seulement il revient en lui-méme.

Cette part, c’est le libre arbitre. Il faut avoir épuisé la volonté dans la recherche des
biens apparents d’ici-bas et avoir encore longtemps désiré en vain avant de
pouvoir rentrer en soi-méme et se souvenir de son Pére®.

Le libre arbitre semble étre la tentative de sortir du hasard des événe-
ments, pour retrouver en soi-méme l'origine de cette multiplicité des
événements: Simone Weil invoque une disposition i rentrer en soi pour
s'annuler et se disposer au transcendant. En proposant une étude analy-
tique du libre arbitre dans les écrits weiliens, Gabellieri distingue entre liberté
d’autonomie et liberté de consentement®. Quelle que soit la direction
considérée, le «libre arbitre» se présente comme la conséquence de
I'impossible neutralité de I'existence, qui est toujours mise en situation et
en perspective. En ce sens, il présente pour I’homme, en se chargeant alors
d’une valeur positive, «]’occasion» d’exercer son propre regard sur les
choses et de reconnaitre, en derniére analyse, I'impossibilité de les
embrasser dans leur totalité>'.

La limite est ontologique pour Simone Weil et non seulement consti-
tutive de I'activité de la raison, ’ouverture a I’Autre étant une dimension
intrinséquement liée a la perspective weilienne. A ce propos, elle déclare
de fagon péremptoire: «Savoir (en chaque chose) qu’il y a une limite, et
qu’on ne la dépassera pas sans aide surnaturelle, ou alors de trés peu et en
le payant ensuite par un terrible abaissement. En tout cas, ne pas oublier
cela»®?, Le libre arbitre donc comme autonomie relative d’une raison qui,

¥ 0C, op. a't.,YI, 4,p. 244 (Q. IV, p. 240).

%0 Gabellieri, Etre et Don, op. cit., pp. 351-354.

51 Nous pourrions noter qu’en se référant au libre arbitre, Simone Weil le qualifie comme une sorte
d’autonomie relative de la raison, appelée finalement 4 reconnaitre sa propre limite. Nous trouvons
également chez le maitre Alain I'affirmation d’une autonomie relative de la raison, conséquente a
I'exercice constant du doute; toutefois, alors que le philosophe congoit la liberté en un sens
horizontal, comme conquéte constante de ’homme i travers ses forces, Simone Weil voit dans I'exer-
cice de la liberté 'aspiration 4 la Plénitude de I'étre, 'orientation inéliminable i la vérité dans sa
totalité.

2 OC,op.cit.,VI, 2, p. 137.

110



LE HASARD DES EVENEMENTS

bien qu’elle nécessite une intervention surnaturelle permettant de
dépasser la propre limite, s’avére I'unique voie dont ’homme dispose afin
de parvenir a la plénitude de I'étre, faisant I’'expérience de cette limite
meéme. Le role de la philosophie, suivant Weil, consiste précisément 2
porter a ce point, a toucher la limite pour en faire ’objet de contempla-
tion.

D’une part, le libre arbitre est exigé par la théorie de la Décréation, en
tant qu’espace d’une réelle possibilité pour '’homme de s’orienter libre-
ment vers Dieu, en imitant le mouvement d’autolimitation et donc en
retournant en soi et en cherchant 'origine du tout (cf. le commentaire
de la parabole évangélique citée) ; d’autre part, il est considéré négative-
ment, en tant qu’obstacle a une parfaite correspondance avec I'Ordre.

Le hasard des événements est donc 'espace ot les choix peuvent se
jouer et enfin ce manifester ; paradoxalement, ce méme espace suppose la
notion d’Ordre qui a la fois nie et implique la notion de hasard. Un
Ordre peut se manifester pleinement dans la création a la condition que
I'on consideére la totalité (cf.’exemple weilien des dés) et donc finalement
que I'on considére profondément cet espace ou Dieu, créant, a réellement
laissé ’homme libre de le reconnaitre au-deld des contingences.

C’est le cceur, pourrions-nous dire, de la métaphysique du don
weilien, pour utiliser 4 nouveau une expression de Gabellieri, qui permet
de penser la dimension du don par ses fondements comme geste gratuit
mais qui, en méme temps, n’est pas une contrainte. Le don, quand il est
vrai, permet la reconnaissance et la réciprocité, mais ne I’exige pas, ne
I'impose pas: il conserve ainsi un certain degré d’asymétrie — geste non
requis mais fait par amour — mais en méme temps, il est promesse et
possibilité d’un rapport symétrique — un abaissement qui permet une
réciprocité, une correspondance et un partage.

Massimiliano MARIANELLI

Université de Perugia (Italie)
massimiliano.marianelli@unipg.it

111






	Le hasard des événements

