
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 61 (2014)

Heft: 1: Fascicule français. Penser le hasard et la nécessité

Artikel: Le hasard des événements

Autor: Marianelli, Massimiliano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-658157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-658157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le hasard des événements

Demetra: Sta a sentire.Verra il giorno che ci penseranno da soli.

E lo faranno senza noi, con un racconto. Parleranno di uomini che hanno vinta la morte.
Già qualcuno di loro l'han messo nel cielo, qualcuno scende nell'inferno ogni sei mesi.

Uno di loro ha combattuto con la Morte e le ha strappato una creatura... Capiscimi, Iacco.

Faranno da soli. E allora noi ritorneremo quel che fummo : aria, acqua e terra [...]
Moriranno e avran vinta la morte.

Dionso : Si puô farlo Deô, si puô farlo. Sarà il racconto délia vita eterna. Quasi H invidio.
Non sapranno il destino e saranno immortali

(Cesare Pavese, Did/qg/ii cou Lew«)

Rarement Simone Weil utilise le mot «hasard» dans ses Cet/tiens mais

quand elle le fait, elle qualifie le hasard comme l'espace des faits powt'Wes

qui peuvent opérer un changement et qui exigent une réponse modifiant
nécessairement le cours des événements. Il s'agit d'une réalité extrême-
ment importante que la philosophe contemple et considère comme
privilégiée pour la réflexion philosophique, comme une occasion de

repenser les contraintes qui déterminent la condition humaine. Chaque
forme de feie« et chaque expérience du mcd/teur, dans ce monde, est sujette
au hasard. Il s'agit d'un aspect intolérable du réel qui, justement pour cela,

doit être observé. Elle écrit:

Ce n'est pas par l'intermédiaire de la notion d'udiité que nous pouvons parvenir
à contempler toute chose avec amour, mais par l'intermédiaire de la notion de

nécessité, qui exclut tout bien représentable. Les théories sur le génie qui perce
toujours, le progrès, etc. viennent de ce qu'il est intolérable de se représenter ce

qu'il y a de plus précieux dans le monde comme livré au hasard. C'est parce que
cela est intolérable que cela doit être contemplé.
La création, c'est cela même.
Le seul bien qui ne soit pas sujet au hasard est celui qui est hors du monde.
Trouver la spiritualité spécifique de toutes les formes d'activité humaine. Travail

sous toutes ses formes, science, art...'.

* Simone Weil, Cd/iiers, Œwwes comp/te [OC désormais], Paris, Gallimard, 1997,VI, 2, p. 379.

93

Massimiliano Marianelli, «Le hasard des événements», Péfnmtt 61:1, fascicule français, 2014, pp.93-111



MASSIMILIANO MARIANELLI

Ce phénomène «intolérable» invite à la contemplation parce qu'il se

réfère également à la séparation radicale entre le bien et le nécessaire, qui
est aussi un objet privilégié de contemplation pour Simone Weil. Il
n'existe donc aucun bien en ce monde qui puisse se soustraire au hasard,

et l'espace des événements fortuits devient ainsi la condition du bien et
du mal et, finalement, l'occasion pour arriver à un mode complet de

percevoir la réalité. Seulement hors de ce monde, le bien se trouve attei-
gnable.

Dans cet article, nous essayerons d'abord d'analyser le sens que Simone
Weil attribue au hasard des événements, considéré par rapport à l'ordre
du nécessaire. Ensuite, nous nous proposons de qualifier au moins trois
dimensions du «hasard» extraites des pages weiliennes: dans un premier
temps, le hasard semble relever du domaine ontologico-théologique (en
référence à la théorie de la Décréadon proposée par la philosophe), deuxiè-
mement il ressort au domaine épistémologique (crucial pour comprendre
les racines de la science) et, enfin, il appartient au domaine moral (comme
condition pour l'exercice du libre arbitre).

Méditation du hasard

Le hasard est quelque chose à prendre au sérieux selon la philo-
sophe qui, dans certaines pages des Cd/iiers auxquelles nous nous
référons, relève : « La méditation du hasard qui a fait rencontrer mon
père et ma mère est plus salutaire encore que celle de la mort.Y a-t-il
une seule chose en moi qui n'ait pas son origine dans cette rencontre
Dieu seul. Et encore, ma pensée de Dieu a son origine dans cette
rencontre »2. De la rencontre fortuite d'un homme et d'une femme
dépend en effet mon être en situation, ici et maintenant, dépend mon
regard et son point de vue. C'est par ce même regard que l'homme
peut parvenir à l'intelligibilité des choses et enfin orienter sa propre
pensée vers Dieu.

Or, la réflexion weilienne sur le hasard ne s'arrête pas à une telle
constatation et permet (ne fût-ce que de manière incomplète) de qualifier

2 OC, op. cit., 2002,VI, 3, p. 143.

94



LE HASARD DES ÉVÉNEMENTS

la valeur ontologique du licisard, terme sur lequel la littérature critique
weilienne a trop peu mis l'accent, peut-être en raison des risques et des

contradictions liés à une notion qui s'inscrit dans différentes dimensions,
ce qui est implicitement signalé dans le passage cité plus haut : tout prend
son origine dans le «hasard des événements», pourrions-nous dire dès à

présent, et nous verrons dans le détail que le hasard a une valeur à la fois

ontologico-théologique, épistémologique et morale.
Pour l'homme, le hasard est d'une certaine manière l'origine de

chaque relation possible, en ce sens que l'être humain est un être limité
capable de se mettre en relation seulement dans la perspective du monde.
La mise en perspective est la première expérience de la limite que
l'homme fait et pour cela, la dimension du hasard est si importante qu'elle
est indiquée par Simone Weil comme objet de «contemplation» et donc,
selon une célèbre formule employée pour définir la philosophie, un des

problèmes insolubles auquel la réflexion philosophique est appelée à se

confronter.Weil remarque en effet:

La méthode propre de la philosophie consiste à concevoir clairement les

problèmes insolubles dans leur insolubilité, puis à les contempler sans plus,
fixement, inlassablement, pendant des années, sans aucun espoir, dans l'attente.
D'après ce critère, il y a peu de philosophes. Peu est encore beaucoup dire. Le

passage au transcendant s'opère quand les facultés humaines - intelligence,
volonté, amour humain - se heurtent à une limite, et que l'être humain demeure

sur ce seuil, au-delà duquel il ne peut faire un pas, et cela sans s'en détourner, sans

savoir ce qu'il désire et tendu dans l'attente. C'est un état d'extrême humiliation.
Il est impossible à qui n'est pas capable d'accepter l'humiliation. Le génie est la

vertu surnaturelle d'humilité dans le domaine de la pensée'.

Face aux problèmes « conçus » comme insolubles, la recherche philo-
sophique devrait arrêter son propre cours et se transformer en une
contemplation attentive de ces problèmes, considérés dans tous leurs
aspects.Vu la méthode de la philosophie, il est légitime de se demander
s'il est possible de dresser une liste des questions qui pour Weil - nous
pourrions dire dans la tradition philosophique - restent vraiment
«insolubles», laissant l'homme dans l'attente, dans l'espoir que «Autre

' OC, op. cit., 2006,VI, 4, pp. 362-363.

95



MASSIMILIANO MARIANELLI

chose» pousse vers le transcendant. Bien qu'il n'existe aucun inventaire,
certaines indications des Cahiers reviennent — la philosophe l'admet
elle-même - sur une question essentielle que Platon avait déjà indiquée
dans la -RépMhhijwe : « .quelle est la distance entre l'essence du nécessaire

et celle du bien»''. Simone Weil le souligne : «La distance entre le néces-
saire et le bien. A contempler sans fin. La Grande découverte de la

Grèce »L

La question à laquelle il faut donc toujours revenir, qu'il faut contem-
pler sans fin, est celle de la distance radicale entre la nécessité (selon les

significations que le terme a acquises dans la pensée weihenne) et le bien :

entre l'ordre du nécessaire et celui du transcendant. C'est précisément au

point d'articulation des deux ordres que se situe aussi la réflexion sur la

dimension du hasard, en particulier celle sur le hasard des événements, et

il est très important que Simone Weil considère celui-ci comme un objet
de «contemplation», situé à l'origine de chaque rencontre et de chaque
regard sur les choses, sur le monde et sur le bien. Dans le Cahier P7/,

Simone Weil observe encore: «Identité du réel et du bien. Nécessité

comme critérium du réel. Distance entre nécessaire et le bien.
Débrouiller cela. C'est de toute première importance. Là est la racine du

grand secret»®. D'un côté, Simone Weil souligne l'irréductibilité de la

distance qui sépare le nécessaire du bien et, de l'autre, elle semble indiquer
la possibilité ou la perspective d'une réflexion qui sache aller au-delà de

la simple constatation de l'opposition : « Débrouiller cela ». Mais, comment
est-ce possible? Comment «articuler» rationnellement des dimensions

que Weil a déclarées irréductibles
Suivant notre hypothèse, Simone Weil est conduite, en considérant

plus profondément cette opposition radicale à laquelle la réflexion philo-
sophique se confronte, à retrouver une notion moins platonicienne que
plutôt aristotélico-thomiste au moins dans son élaboration, bien qu'elle
soit — pour Weil — liée à la tradition philosophique néopythagoricienne.
Il s'agit de la notion de «convenance», à travers laquelle, même s'il n'est

pas possible de dépasser «la distance radicale entre l'essence du nécessaire

* Cité de Platon, RépwWi^Me, 493c, dans OC, op. «f.,VI, 2, p. 475.
' M., p. 489.
® ibid., p. 492.

96



LE HASARD DES ÉVÉNEMENTS

et celle du bien», il est toutefois possible de la concevoir «fixement»

comme problème insoluble; comme une question, pourrions-nous
ajouter, à travers laquelle le philosophe fait l'expérience de la limite.
D'autre part, comme nous essaierons de le démontrer dans ce travail, c'est

en particulier la réflexion sur le /wwd qui apparaît centrale et pour cela

digne de «contemplation» car elle se situe précisément à l'intersection
entre les deux ordres indiqués. Alors que la «convenance» aide à conce-
voir ensemble les deux dimensions radicalement opposées, le hasard

touche à leur origine.

Hasard et nécessité

Si la réflexion sur la distance radicale entre le nécessaire et le bien est

d'une importance capitale pour Simone Weil, la tentative de définir
l'ordre du nécessaire, qui est plus proche de l'homme, apparaît centrale et
elle implique — on ne l'a pas assez souligné jusqu'à présent - une prise en
considération adéquate du /îawd.

Springsted relève de manière opportune que la «écesfifé représente un
des éléments fondamentaux de la pensée de Simone Weil et a une accep-
tion aussi bien philosophique, sociale que religieuse'', s'avérant non
entièrement définissable ou qualifiable. Devaux met également en relief

que «la nécessité se présente à nous sous deux faces, selon le regard que
l'on porte sur elle, et aussi selon le //eu d'où ce regard est porté»®. La

nature paradoxale de la nécessité dépend donc surtout de notre regard

qui, précisément par ce qui a été mis en évidence, se situe dans le hasard

des événements et que l'on peut donc toujours supposer imprévisible et

' «La nécessité est assurément l'un des concepts les plus importants de la philosophie de Simone
Weil. Il apparaît dans tous ses écrits religieux, philosophiques et sociaux. La nécessité, nous dit-elle,
est la 'matière commune de l'art, de la science et de toute espèce de travail' [...] (PS.O., p. 126). Mais
qu'est-ce que la nécessité dans les œuvres de Simone Weil? Ce n'est pas là une question facile, car la

nécessité, dans ces œuvres présente un caractère paradoxal. Elle est à la fois ce qui nous écrase et ce

qui en même temps nous procure la vie. Elle est incommensurable avec le Bien et, cependant, si nous
consentons à l'endurer c'est un moyen au travers duquel Dieu Lui-même nous touche. En outre,
Dieu abandonne la création à son empire et,pourtant,la nécessité, c'est sa volonté et sa providence».
(Eric O. Springsted, Gzh iers Simone H^iZ,3,1981 (septembre), p. 152).
® André Devaux, « Liberté et nécessité », Simone W£iZ. P/ziZosop/ze, historienne et mystique, éd. dirigée par
Gilbert Kahn, Paris, Aubier Montaigne, 1978, p. 303.

97



MASSIMILIANO MARIANELLI

libre. Il n'est cependant pas suffisant, précise Springsted, et même faux
d'affirmer que la nature paradoxale de la «éceifité dépende entièrement de

nous :

Il ne s'agit pas, toutefois, d'affirmer que la nature paradoxale de la nécessité

dépende uniquement de nous. Le problème de comprendre la nécessité, comme
Simone Weil la présente, est en grande partie celui de comprendre la strarfwre

métaphysique qu'elle lui accorde et de voir les différences que la nécessité a avec
le monde créé et avec Dieu®.

Il faut pour cela voir quel genre de relations la nécessité entretient
avec le monde créé et avec Dieu ; en ce sens Springsted propose de lire
les relations liées à la nécessité en rapport avec la théorie de la création

que Platon expose dans le Tïmée et dont Simone Weil s'est plusieurs fois
servie*". Un rapport continu est établi entre le rôle que remplit l'esprit
et celui de la matière dans tout le récit platonique de la création. L'âme

en est l'exemple, au centre du corps (la proportion est à l'origine de la

perfection et ce qui est au milieu crée cette proportion) et au centre du
monde: Âme du monde. Dans la seconde partie du Timée, Platon se

détourne de son récit rationaliste des «œuvres de la raison» pour consi-
dérer ce qui se produit par la nécessité (ÂvdyKT/). Pour Platon, la création
n'est pas simplement un prolongement de la pensée de Dieu ; c'est plutôt
quelque chose, au moins en partie, ontologiquement indépendante de

lui. La création est, dit-il, l'association du travail de la raison et de la

nécessité".
Mais qu'est-ce que la nécessité alors? «Le mot [...] - - que

nous traduisons par nécessité - écrit Springsted — peut signifier quelque
chose de tout à fait différent de ce que nous entendons normalement par
la nécessité. Alors que la nécessité signifie, pour nous, des lois naturelles

déterminées, ou le destin ; pour Platon, elle a, d'abord, une toute autre

' Eric O. Springsted, «Théorie weilienne et théorie platonicienne de la nécessité», CSW, 3, 1981

(septembre), p. 151.
Eric O. Springsted écrit que «Le Timée est un récit des rôles que l'esprit et la matière jouent

respectivement dans la création ; cela apparaît clairement si l'on regarde les trois parties principales du

dialogue, c'est-à-dire les ouvrages de la raison (29d-47e), ce qui se produit par la nécessité (47e-69a)
et l'action réciproque de la raison et de la nécessité (69a-sq)» (ibid., p. 150). Voir la théorie de la
décréation en référence au Timée.

" ibid., p. 152.

98



LE HASARD DES ÉVÉNEMENTS

signification. La nécessité, pour lui, est quelque chose qui s'oppose à la

raison »'L II ne faut donc pas confondre la nécessité avec la matière, car
elle a des qualités intelligibles ; cependant, elle joue un rôle déterminant
dans la création (et justement en relation avec la création de la matière)

en ce qu'elle constitue une donnée avec laquelle Dieu doit travailler, et

Springsted suggère de l'interpréter comme un « fait brut »", différent aussi

bien du modèle intelligible que de l'être créé.

Néanmoins, précise le critique, l'tfMzmfee n'est pas à confondre avec le

point de vue de Descartes sur la matière comme extension, car l'espace
n'existe pas comme quelque chose de vide ; dans cet espace se produisent
des apparitions variées et sans forme. En ce sens la «écesEfé apparat
comme un c/zaos pn'mordia/ : « C'est ce chaos que Dieu façonne en 'forme
et en nombre' [...] La nécessité est, ici, dans la terminologie de

Pythagore, que Platon emploie plus tard dans le P/u'/èèe, Pdzrezpov ou
l'illimité qui reçoit ses limites (peraij de l'extérieur pour donner naissance

à l'être créé. La nécessité comme chaos primordial ou dzrezpov ne peut
pas être saisie par l'esprit humain»^. S'il est vrai, comme le souligne
Springsted à propos de l'affirmation weilienne, que dans la nécessité il y
a quelque chose d'indéterminé, justement ce que Weil retient de Platon,
la philosophe souligne par ailleurs que le hasard (indiqué aussi comme
djtetpov) est cet espace par lequel apparaît la nécessité. Simone Weil écrit
qu'il est nécessaire de «faire apparaître la nécessité — qui n'est pourtant
point encore nécessité, puisqu'elle n'existe pas. — Elle n'existe précisé-
ment que par l'öuteipov»^.

Simone Weil ne nie absolument pas le mécanisme cartésien en souli-

gnant qu'il y a « une nécessité rigoureuse, qui exclut tout arbitraire, tout
hasard»^ et qui concerne les faits pris séparément. Mais au regard de

2 iW.
" M., p. 153.
** Eric O. Springsted continue «Elle ne pourrait même pas être particulièrement importante, quand
elle semble être formée si facilement dans les éléments et les êtres. Elle n'est pas toutefois une partie
mythique et donc négligeable de la création. Elle joue un rôle dans la création, elle donne naissance
à un "fait brut", inexplicable dans des phénomènes. Un fait brut est en effet un fait, car on peut le

saisir avec l'esprit comme ayant forme et nombre ; mais il est brut, car on ne peut donner aucune
explication de son intention soit par son être, soit par celui des choses à son niveau» (ifruf., p. 154).
15 OC, op. cit.,VI, 1, pp. 98-99.
" OC, op. ri<.,VI, 2, p. 360.

99



MASSIMILIANO MARIANELLI

l'ensemble des événements, elle soutient que l'indétermination se place
en quelque sorte avant cette nécessité. Plus précisément, c'est par cet

espace d'indétermination que l'ordre du nécessaire peut apparaître. A
mon avis, cette considération apparemment paradoxale se comprend
seulement en relation avec la théorie de la Décrédhon tveiù'eMMe.

Hasard et Décréation

Nous ne nous arrêterons pas ici à la théorie de la Décréation, d'une
certaine manière fondatrice de l'ontologie weilienne et l'un des thèmes

centraux de sa pensée ; nous nous limiterons à en considérer les consé-

quences qui finalement «impliquent» aussi, me semble-t-il, un rôle
spécifique attribué à la dimension du hasard: d'une part exigé par la

Décréation elle-même, d'autre part considéré négativement comme un
obstacle à une parfaite correspondance avec l'Ordre.

Dans les premiers fragments^ qui l'introduisent, la Décréation est

qualifiée comme l'acte par lequel Dieu se vide par amour et auquel
l'homme est appelé à répondre et ce - ajouterions-nous — au sein de

l'espace du /wwd des événements qui s'origine dans ce même vide: «Le
Christ s'est vidé de sa nature divine et a pris celle d'un esclave. Il s'est

abaissé jusqu'à la croix — jusqu'à la séparation d'avec Dieu (mon père).
Comment devons-nous l'imiter?»^®. L'acte décréatif grâce auquel Dieu
se vide de sa toute-puissance et renonce à être tout, se comprend comme
le renoncement à déterminer chaque chose. La Décréation est ce

mouvement par lequel Dieu, dans un extrême acte d'amour, choisit de

se limiter en créant un espace de «non-intervention», coextensif à la

dimension du hasard, qui donne une réalité pleine de conséquences au

geste divin. En effet, sans un tel espace de hasard des événements, la

possibilité qu'a l'homme de choisir librement ne serait pas réelle, pas plus

que le geste de Dieu, par lequel il renonce à être tout pour que l'autre
soit, ne serait effectif. Il faut non seulement penser mais relever la

présence d'un tel espace où Dieu n'intervient pas, et donc d'un espace

" M., p. 302.
" M.

100



LE HASARD DES ÉVÉNEMENTS

où a lieu, pourrions-nous dire, le libre croisement des événements, à

travers lequel l'on peut comprendre le mal comme condition de /ö dé-

création*' et dans lequel l'homme peut réellement choisir. C'est

précisément cet espace réservé au hasard que Weil qualifie, dans quelques
rares fragments, comme /wwd des événements en référence au caractère

contingent des rencontres, et que sa théorie de la Décréation contribue
à esquisser**.

En d'autres termes, si l'ordre du nécessaire était seulement défini et
organisé logiquement, tout serait prédéterminé. En revanche, comme
l'implique la Décréation, le nécessaire est un espace qui se trouve entre
Dieu, qui est Ordre et «suprême poète», et la matière qui est pour
Simone Weil «non prévoyance et passivité»^, c'est-à-dire l'espace de

l'indétermination qui correspond à l'espace du hasard, qualifié lui aussi

comme «le morcellement des morceaux du temps, la non-prévision, la

non adaptation des moyens aux fins »*h

Si dans d'autres passages Weil affirme qu'«un Ordre exclut le
Hasard»^ ceci signifie que la totalité des conditions présentée par Dieu
est déjà inscrite dans la création («La totalité des conditions est

donnée»**), mais pas les modalités ni les formes de telles combinaisons

qui au contraire se disposent par hasard. Simone Weil remarque que «la

nécessité est un ordre. Ordre de conditions [...] l'intelligence de la

nécessité est une imitation de la création»^. Elle ajoute enfin qu'«un
ordre est quelque chose que nous construisons, mais non pas arbitraire-
ment »^. Ici on peut voir le fond de l'ontologie participative (et
trinitaire comme le dit Gabelheri) de Weil : nous sommes libres dans un

iZn'd., p. 366. Citons le passage complet des Ca/iiers : «LE MAL,TROISIEME DIMENSION DU
DIVIN. Solitude de l'homme. Distance de Dieu.Transcendance. La contemplation parfaitement pure
de la misère humaine nous arrache au ciel [...] Le mal est une condition de la dé-création. Le Bien
est donc en ce monde toujours lié au hasard et certainement aussi au mal qui est condition de la
Décréation» (ifcid.).
^ Cf. Massimiliano Marianeiii, Ld meta/ôra rifrowjta. Mifi e si'mfro/i neZZtfJîZoso/id di Simone W£iZ, Roma,
Città Nuova, 2004, pp. 71ss.
** OC, op. CiL,VI, 2, p. 86.
* iWrf.

OC, op. cit.,VI, 3, p. 179.
« M.
25 M.
25 M.

101



MASSIMILIANO MARIANELLI

contexte ontologico-participatif donné. «La totalité des conditions est

donnée» et «l'exclusion de l'arbitraire exige la possession de la totalité
des conditions »".

Hasard et non prévision : à la source de la science

Selon Simone Weil, la compréhension de l'univers devient possible à

partir d'une réflexion sur cet espace indéterminé qu'elle qualifie aussi

comme l'éEzreZyOOV^. Une telle dimension ne peut être conçue dans son
indétermination par l'homme, mais doit être ordonnée d'une certaine
manière. Weil propose de passer du /tczwd à la nécessité et précise que ce

passage n'est possible qu'à travers l'élaboration scientifique, une élabora-
tion qui, comme elle l'apprend de son maître Alain, provient de la

religion. Elle écrit :

La science, dit Chartier, est née de religion et non point de travail. Pourquoi? (il
n'a pas cherché pourquoi). Parce que le travail ne manie que des choses. Le

maniement des signes est nécessairement d'abord religion. (Car les signes sont

purement humains). L'élaboration scientifique, c'est le passage des seconds aux
premières. On a d'abord tenté un passage immédiat, prématuré: c'est la magie.

Pourquoi la science ne peut naitre que du maniement des signes? Parce que ce

n'est que dans les signes qu'on peut éliminer le hasard (l'&teipov), donc faire

apparaître la nécessité - qui n'est pourtant point encore nécessité, puisqu'elle
n'existe pas. - Elle n'existe précisément que par l'ÖOTeipov®.

Dans le passage cité, la philosophe assure que la nécessité n'existe pas,

qu'il faut la faire advenir à travers l'utilisation des signes qui permettent
d'éliminer le hasard, c'est-à-dire de mettre l'â^ezpov en ordre. Simone
Weil tente d'aller au-delà des considérations du maître, puisqu'elle ne se

contente pas de souligner que l'origine de la science est dans la religion ;

elle ajoute que la religion est au fondement de la science parce qu'origi-
nairement, elle est utilisation, non pas de choses, mais bien de signes,

produits de l'esprit humain ; l'élaboration scientifique, quant à elle, repré-

" (M.
2« OC, op. cit.,VI, 1, pp. 98-99.
2» ifcirf.

102



LE HASARD DES ÉVÉNEMENTS

sente le passage des signes aux choses. Or ces signes sont, d'après Weil,
nécessaires pour éliminer le hasard, considéré comme et pour
laisser émerger la nécessité comme un ordre qui, précise encore la philo-
sophe, implique l'd7r£Z/90v: «La nécessité est compromis entre Dieu et la

matière
Cela explique pourquoi Simone Weil relève, dans le passage précé-

demment cité, qu'il n'est pas possible de passer immédiatement des signes

aux choses : il n'y a pas de rapport de continuité immédiate, le monde

comme on le voit est précisément un espace de transaction entre Dieu,
qui en est l'origine, et la matière, c'est-à-dire l'espace de l'indétermina-
tion qui, à la suite de la Décréation, est la dimension où les événements
deviennent possibles. L'espace de «compromis» entre Dieu et la matière
est un espace intermédiaire dans lequel il est finalement possible de consi-
dérer correctement la nécessité comme un ordre qui naît et s'établit entre
la dimension transcendante et la matière non encore déterminée. Aussi

infime et limité que cet espace intermédiaire puisse être, il se révèle essen-
tiel pour embrasser la totabté des événements possibles, une totahté que
la science moderne semble avoir perdue.

Weil entend certainement considérer non seulement des formes parti-
cubères de rationahté scientifique mais essaie de remonter aux origines de

la science afin de réfléchir sur ce qu'il y a derrière la multiplicité des

choses et des événements dont nous faisons tous les jours l'expérience et

qu'il faut accepter comme une «discontinuité» définitive. L'acceptation
du hasard est précisément l'acceptation d'une discontinuité contingente
et constitutive de la réalité, de laquelle il est cependant possible de trouver
le sens qui renvoie, comme nous le verrons, à un Ordre supérieur et pas
immédiatement compréhensible.

Le /wsmd des événements est en ce sens, selon moi, l'espace qui fait vivre,
de façon privilégiée, l'expérience d'une telle discontinuité. De façon
significative, en effet, Weil oppose le hasard à la continuité et le présente
comme correcteur aux prétentions d'une raison qui voudrait tout
contrôler par elle-même. En ce sens, c'est aussi l'opposé de l'idée du

progrès qui est à l'origine de la science moderne et qui, comme le note
une Simone Weil critique, entend procéder en ligne droite, renonçant à

OC, op. cit.,VI, 4, p. 351.

103



MASSIMILIANO MARIANELLI

un regard englobant et substituant à la dimension transcendante l'Idole,
pour utiliser encore une expression weilienne, produit d'une imagination
compensatrice qui tente de combler par elle-même le vide généré par le

manque de fondement^. Le hasard apparaît comme la dimension de

l'imprévisible, de la discontinuité qui protège de l'Idole en imposant une
façon correcte de comprendre les choses pour ce qu'elles sont dans la

création : l'ordre du nécessaire n'est pas une construction intellectuelle et,

pour cette raison, il échappe aussi bien à la magie (encline à passer direc-
tement des signes aux choses) qu'à une rationalité scientifique (portée à

vouloir contrôler le cours des événements). L'ordre du nécessaire est

plutôt l'ordre de la création (en ce sens «L'ordre du monde est providen-
tiel. Il ne nous instruit que sur Dieu»)^ qui peut se manifester à différents
niveaux de lecture des événements. Simone Weil souligne que :

Le hasard apparaît là où il y a discontinuité, où la nécessité s'applique aux
éléments, et où on considère le tout. On jette un dé une fois. Non pas hasard, mais

problème auquel il manque des données. On le jette 1000 fois; ensemble des

chiffres qui sortent, hasard (même si on me donne de quoi prédire chaque coup?
oui, si des causes différentes amènent le même chiffre). Plus de 6 manières de jeter
un dé, mais seulement 6 faces du dé'f

Hasard et nécessité s'impliquent donc réciproquement quand nous
considérons le tout qui impose de penser ensemble les deux dimensions.
Seulement en référence à la totalité, on peut parler de /msard et donc aussi

de son opposé, la «éce55i'fé; en revenant sur ce thème, dans le second
Cd/n'er,Weil précise :

Si on considère l'ensemble des effets, et non un ensemble de même structure dans

les causes, il y a hasard. Il y a beaucoup plus de 6 manières de jeter un dé, et il n'y
a que 6 manières pour un dé de tomber.

Ainsi les dimensions spirituelles, comme les dimensions mythiques, "dans la condition de la

modernité, analysée à partir des Ré/kvions,- souligneTommasi - [...s'inclinent...] irrésistiblement en
direction de l'idole" (Wanda Tommasi, Simone : Sçgni, ido/i e simbo/i, Milano, Franco Angeli, 1993,

p. 111) et, comme le note Dal Lago la mytào/qgie du progrès, typique de la modernité, signifie finale-
ment un penchant vers «un nouveau type de nécessité, l'illimité. Ce dégagement du cosmos libère
l'imagination pour la rattacher à quelque chose de nouveau, à elle-même», et ceci est la plus impor-
tante forme d'iZZMSion à laquelle la société moderne soit parvenue. (Alessandro Dal Lago, «L'etica délia
debolezza», iZponsiero defcoZe, éd. par Pier Aldo Rovatti, Milano, Feltrinelli, 1983, pp. 111-112).
'2 OC, op. cit.,VI, 3, p. 179.
» OC, op. cif.,VI, 1, p. 198.

104



LE HASARD DES ÉVÉNEMENTS

Le hasard apparaît quand 1° il y a discontinuité (des éléments distincts) - 2° une
nécessité qui s'applique aux éléments comme tels - 3° on considère l'ensemble
formé par les éléments (ce qui implique que l'ensemble a une forme).
On jette un dé 100 fois. Il y a 3 fois plus de 5 que de 4 - hasard.

On jette un dé une fois. Non pas hasard, mais problème auquel il manque des

données'''.

Il y a hasard seulement quand nous considérons l'ensemble des effets ;

il s'agit d'un hasard des événements qu'il est possible d'ordonner à travers
les signes en y lisant la nécessité, mais qui échappe à toute logique déter-
ministe puisque c'est un espace intermédiaire entre l'ordre du nécessaire

et celui du bien, deux ordres radicalement opposés. Toutefois: cette
opposition n'est réelle qu'à la condition que l'on pense le hasard.

Il y a certainement «une nécessité rigoureuse, qui exclut tout
arbitraire, tout hasard»^ et elle s'occupe des événements pris singulière-
ment, comme le relève clairement Simone Weil en faisant sienne la leçon
cartésienne, mais ceci n'exclut pas que la libre succession des «faits» et des

événements ne soit, dans son ensemble, sujette au hasard susceptible d'être
considéré comme une dimension que l'on ne peut éliminer ontologique-
ment, un espace de compromis entre Dieu et la matière. Gabellieri a

montré que nous ne nous sommes pas assez penchés sur le terme
«Négligeable» qui, même si la littérature critique ne l'a pas pris en consi-
dération, demeure capital pour comprendre la conception weilienne de

la science et qui permet d'approfondir la compréhension des événements,
considérés dans leur totalité et non seulement dans leur singularité.

Il s'agit là d'une notion niée par la science moderne et redécouverte
seulement au XX" siècle par la mécanique quantique. En se référant à ce

terme, Simone Weil n'a pas l'intention de refuser l'écart entre science et
réalité, ni de rejeter la découverte des limites de la science classique. «Ce

qui est en question, c'est l'interprétation de ces limites, c'est-à-dire, non
pas l'abandon de la science classique mais la manière dont on l'a
abandonnée. Tout le problème pour Simone Weil, est en effet que la

science, redécouvrant sa distance constitutive au réel, semble alors
abandonner l'idéal de vérité qui était malgré tout le sien depuis des

1.

„VI, 2, p. 360.

105



MASSIMILIANO MARIAN Fl I I

siècles, avec la même assurance qu'elle avait eu auparavant d'être arrivée
à une certitude définitive »^.

En partageant pleinement la réflexion de Gabellieri, il me semble

possible d'afflrmer que la notion de négligeable suppose précisément
l'idée de hasard : l'indéterminé et l'illimité comme dimension inélimi-
nable dans la recherche scientifique et qui, si elle empêche d'un côté «a

parte hominis», d'arriver à une connaissance certaine, rend possible, de

l'autre côté, la nécessité et finalement la structure relationnelle participa-
tive située à la base de chaque connaissance-". Ceci est possible par une
certaine lecture, notion centrale du langage weilien, plus exactement par
des lectures superposées. Simone Weil écrit «Lectures superposées : hre la

nécessité derrière la sensation, hre l'ordre derrière la nécessité, hre Dieu
derrière l'ordre»-'®. Nous pourrions dire que le hasard est la mise en
évidence de la distance, alors que la possibilité d'un contact se manifeste
à travers les coincidences et finalement les convenances, comme l'a très claire-

ment exprimé Simone Weil. De toute façon, la mesure de la distance
radicale entre deux niveaux et finalement l'acceptation du réel dans sa

contradiction est pour Weil la condition pour arriver à la plénitude de

l'être et à l'amour inconditionné de l'univers. De plus elle souligne que si

par différents niveaux de lecture on arrive du hasard à la nécessité, on peut
passer du même hasard à différents niveaux de convenances du hasard, au
destin et finalement à la providence". Ehe assure : « Croyance à différents
niveaux [...] Il n'y a pas à choisir parmi les options (sauf certains cas) ; les

accueillir toutes ; mais le composer verticalement et le loger à des niveaux
convenables. Ainsi hasard, destin, providence »*°.

L'activation des divers degrés de lecture est le seul moyen pour sortir
du hasard qu'il faut toutefois penser comme l'espace de l'indéterminé (et
de la liberté) où chaque lecture devient possible. Or une compréhension du

hasard devient possible à travers la notion de convenance qui est en mesure
de restituer une ontologie réaliste de la médiation et du don. Pour la

^ Emmanuel Gabellieri, Ëfre et Do«. S/mo«e I4£ZZ et Z« p/iiZosop/zie, Louvain, Peeters, 2003, p. 294.
^ Massimiliano Marianeiii, OwtoZogiVi deZZti reZdzione. Di com>e«/e«ti<i i«,/îgMre e moment deZZd sfon'ti deZ

pe«5iero, Roma, Città Nuova, 2008, pp. 7-11 et pp. 63-75.
» OC, op. riC,VI, 2, p. 373.
^ Dans plusieurs cas, on parle d'un Hasard providentiel,

l'èid., p. 194.

106



LE HASARD DES ÉVÉNEMENTS

philosophe, la cofwemenha est la forme de relation intrinsèque à l'Un
(qualifié par ailleurs par Weil comme le Bien). Une telle qualification du

terme se réfère au néopythagorisme et, en particulier, à Philolaos qu'elle
cite dans le but de déterminer la notion de convenance :

Philolaos : l'harmonie est une conception une de choses divergentes. Si la concep-
don une est impossible, et que cependant la plénitude de l'attention s'y porte,
l'harmonie est transcendante, (à un autre niveau - mais il faut le définir - il y a

quelque chose de cela dans l'harmonie proprement dite, dans le beau. Le limité et
l'illimité ne peuvent pas être pleinement conçus ensemble. Là où la divergence
moindre rend la simultanéité de la conception plus facile, il n'y a pas harmonie,
mais convenance, arrangement, et de choses de ce niveau)"".

Pour être plus précis : la co«vem'e«Ph, selon Weil, se présente comme
une coïncidence de choses qui ne peuvent être harmonisées, non parce
qu'elles seraient contraires mais parce qu'elles sont des réalités contradic-
toires. Quoiqu'invisible, une telle coïncidence est réelle, permettant de

penser ensemble le limité et l'illimité. La converaenhu est présentée comme
cette «harmonie transcendante» qui rend possible «une conception une
de choses divergentes»^ et qui se manifeste, à un premier degré, dans le
fceflM. Par l'expression «harmonie transcendante », la philosophe entend

une harmonie qui n'est pas produite ou retrouvée par l'homme. La couve-

nonce semble précisément le contraire du /itisard, du non-prévisible, mais
dans lequel les coïncidences peuvent apparaître dans leur intelligibilité
nécessaire. Finalement, le hasard est aussi l'espace où peut se manifester

un contact avec le transcendant. Le hasard devient fondamental pour que
ce contact puisse se vérifier en ce monde. Weil souligne :

Un morceau de pain est choisi par hasard pour être l'intermédiaire d'un contact
entre Dieu et un homme dans une opération où ce morceau de pain entre dans

un estomac et subit des actions mécaniques et chimiques qui le détruisent

complètement. Le morceau de pain n'est pour rien dans ce mouvement descen-
dant de Dieu vers l'homme qui mange, il n'y a aucune part. Il est simplement
consommé^.

*' pp. 467-468.
^ ifcid., p. 465. Il s'agit de la traduction donné ici par Simone Weil du^/rugmettt 70 DieZs-Kranz.
« OC, op. cil.,VI, 3, p. 54.

107



MASSIMILIANO MARIANELLI

Evidemment pour qu'une telle rencontre puisse survenir, il ne faut pas
seulement l'intervention de Dieu, mais aussi qu'elle soit reconnue. Il nous
semble important que, pour expliquer le thème de la reconnaissance,
Simone Weil introduise la notion de Zecfure et se réfère au mythe d'Oreste
et d'Electre et, de manière significative, à la scène de reconnaissance entre
les deux, considérée comme le meilleur exemple de Lecfwre. Pour Simone
Weil, lire signifie connaître^, la lecture se présentant comme un processus
graduel qui permet de considérer le monde comme un texte à plusieurs
voix « qui sont autant de niveaux de lecture »**. Il est révélateur que ce soit
la scène de reconnaissance entre Oreste et Electre, lorsque celle-ci se

trouve dans un état d'extrême humiliation, qui soit qualifiée de meilleur
exemple de lecture : passage du non-possible au possible. Par ailleurs, elle

indique que ce passage à un niveau ultérieur de compréhension de la

réalité n'est pas accessible avec les seules capacités intellectuelles; il
survient comme un fait, après un exercice constant d'activité intellec-
tuelle.

Hasard et liberté: vers une métaphysique du don

Si le hasard a une valeur fondamentale en référence à l'intelligibilité
du réel, il joue encore un rôle central en relation avec la dimension de la

liberté et en garantissant l'exercice du libre arbitre. Le hasard représente

l'espace entre Dieu et le monde, ouvert originairement par l'acte créatif-
décréatif et doté d'une valeur ontologico-théologique (conçu comme cet

espace de compromis entre Dieu et la matière, entre l'ordre et le fibre
enchaînement des événements du hasard). De plus, il manifeste

l'«a7iGtpov» d'où naît la nécessité et, enfin, le hasard interroge encore —

dans une optique clairement morale - la condition de possibilité du fibre
arbitre.

** L'identification entre connaissance et Zectnre est présente dès les premiers écrits weiliens comme
dans son Dip/ome d'étndes supérieures sur Science et perception c/zez Descartes, cf. Massimiliano Marianeiii,
La meta/ôra ritroi>afa, op. cit., pp. 205-216.
^ Robert Chenavier, Simone W£i7. Une p/ii/osop/n'e dn trafai'Z, Paris, Cerf, 2001, pp. 519-520.

108



LE HASARD DES ÉVÉNEMENTS

La notion de libre arbitre semble remplir une fonction centrale dans

la pensée de Simone Weil puisqu'elle invite à remettre en question le

rapport entre sa propre réflexion et celle de son maître Alain pour lequel
l'activité du philosophe, située dans la tradition cartésienne, se fonde sur
le libre arbitre. Pour conclure notre étude, qui ne prétend aucunement à

l'exhaustivité, nous aimerions aborder cette problématique et pointer vers
d'ultérieurs horizons de recherche.

Comme le souligne Gabelheri, le libre arbitre est, chez Simone Weil,
d'une part affirmation ou reconnaissance d'une autonomie relative de

l'homme et, d'autre part, il est disposition à la plénitude de l'être^. Pour
Weil, le libre arbitre a d'abord une valeur négative, mais — considéré de

plus près — il représente pour l'homme l'espace d'un libre consentement,
d'un accord qui ne peut advenir qu'à la condition que l'homme renonce
à cette même liberté. Gabellieri l'énonce pertinemment: chez Weil, le

libre arbitre se trouve investi de valeurs principalement négatives'", en tant

que dimension d'une autonomie relative ou apparente. Cependant, le
libre arbitre existe car on ne peut supposer une parfaite correspondance
avec l'ordre (une fois encore, sur ce thème,Weil tente de conjuguer plato-
nisme et kantisme) qui impliquerait un regard non perspectif mais capable
de totalité, ce qui exige un détachement de toutes les choses afin de les

embrasser dans une vue d'ensemble.

En ce sens, la perspective que Simone Weil fait sienne est diamétrale-

ment opposée à celle des philosophies modernes du sujet puisqu'elle
privilégie le renoncement aux prétentions autofondatrices du moi et
accorde de la valeur aux termes de détachement et de mort du moi,
présents dans le stoïcisme grec, dans Saint Paul et dans Saint François
d'Assise comme amour de la totalité de l'univers auquel on arrive préci-
sèment grâce au renoncement aux choses''®, ce qui implique la perte de

toute perspective particulière. Contrairement donc à une certaine tradi-
tion rationaliste,Weil qualifie le libre arbitre non comme l'affirmation de

la part du sujet des possibilités de sa raison, mais bien comme abnégation

^ Gabellieri, Ffre e* Don, op. ciï., pp. 347ss.
« Cf. M.

Emmanuel Gabellieri, «Dall'inno ai filippesi al cantico di Frate Sole: Simone Weil tra Paolo e

Francesco », Per un nwoi>o l/mdnesimo. Francesco dVlssisi e Simone W£i7, éd. dirigée par Massimiliano
Marianeiii, Roma, Città Nuova X, 2012, p. 83.

109



MASSIMILIANO MARIAN Fl I I

du moi. En se référant à la parabole évangélique du fils prodigue elle

souligne :

L'enfant prodigue demande à son père la part qui lui revient, et d'abord l'épuisé
en une vie de perdition. Alors seulement il revient en lui-même.
Cette part, c'est le libre arbitre. Il faut avoir épuisé la volonté dans la recherche des

biens apparents d'ici-bas et avoir encore longtemps désiré en vain avant de

pouvoir rentrer en soi-même et se souvenir de son Père"".

Le libre arbitre semble être la tentative de sortir du hasard des événe-

ments, pour retrouver en soi-même l'origine de cette multiplicité des

événements : Simone Weil invoque une disposition à rentrer en soi pour
s'annuler et se disposer au transcendant. En proposant une étude analy-
tique du Z/Zire arZnfre dans Zes écrits tceiZiews, Gabellieri distingue entre liberté
d'autonomie et liberté de consentement'". Quelle que soit la direction
considérée, le «libre arbitre» se présente comme la conséquence de

l'impossible neutralité de l'existence, qui est toujours mise en situation et

en perspective. En ce sens, il présente pour l'homme, en se chargeant alors

d'une valeur positive, «l'occasion» d'exercer son propre regard sur les

choses et de reconnaître, en dernière analyse, l'impossibilité de les

embrasser dans leur totalité''.
La limite est ontologique pour Simone Weil et non seulement consti-

tutive de l'activité de la raison, l'ouverture à l'Autre étant une dimension

intrinsèquement liée à la perspective weilienne. A ce propos, elle déclare
de façon péremptoire: «Savoir (en chaque chose) qu'il y a une limite, et

qu'on ne la dépassera pas sans aide surnaturelle, ou alors de très peu et en
le payant ensuite par un terrible abaissement. En tout cas, ne pas oublier
cela »'^. Le libre arbitre donc comme autonomie relative d'une raison qui,

« OC, op. dt,VI, 4, p. 244 (Q. IV, p. 240).
Gabellieri, .Etre et Do«, op. cit., pp. 351-354.

** Nous pourrions noter qu'en se référant au libre arbitre, Simone Weil le qualifie comme une sorte
d'autonomie re/dtiVe de la raison, appelée finalement à reconnaître sa propre limite. Nous trouvons
également chez le maître Alain l'affirmation d'une autonomie relative de la raison, conséquente à

l'exercice constant du doute; toutefois, alors que le philosophe conçoit la liberté en un sens

horizontal, comme conquête constante de l'homme à travers ses forces, Simone Weil voit dans l'exer-
cice de la liberté l'aspiration à la Plénitude de l'être, l'orientation inéliminable à la vérité dans sa

totalité.
" oc, op. rit,'VI, 2, p. 137.

110



LE HASARD DES ÉVÉNEMENTS

bien qu'elle nécessite une intervention surnaturelle permettant de

dépasser la propre limite, s'avère l'unique voie dont l'homme dispose afin
de parvenir à la plénitude de l'être, faisant l'expérience de cette limite
même. Le rôle de la philosophie, suivant Weil, consiste précisément à

porter à ce point, à toucher la limite pour en faire l'objet de contempla-
tion.

D'une part, le libre arbitre est exigé par la théorie de la Décréation, en
tant qu'espace d'une réelle possibilité pour l'homme de s'orienter libre-
ment vers Dieu, en imitant le mouvement d'autolimitation et donc en

retournant en soi et en cherchant l'origine du tout (cf. le commentaire
de la parabole évangélique citée) ; d'autre part, il est considéré négative-
ment, en tant qu'obstacle à une parfaite correspondance avec l'Ordre.

Le hasard des événements est donc l'espace où les choix peuvent se

jouer et enfin ce manifester ; paradoxalement, ce même espace suppose la

notion d'Ordre qui à la fois nie et implique la notion de hasard. Un
Ordre peut se manifester pleinement dans la création à la condition que
l'on considère la totalité (cf. l'exemple weilien des dés) et donc finalement

que l'on considère profondément cet espace où Dieu, créant, a réellement
laissé l'homme fibre de le reconnaître au-delà des contingences.

C'est le cœur, pourrions-nous dire, de la métaphysique du don
weilien, pour utiliser à nouveau une expression de Gabellieri, qui permet
de penser la dimension du don par ses fondements comme geste gratuit
mais qui, en même temps, n'est pas une contrainte. Le don, quand il est

vrai, permet la reconnaissance et la réciprocité, mais ne l'exige pas, ne
l'impose pas : il conserve ainsi un certain degré d'asymétrie — geste non
requis mais fait par amour — mais en même temps, il est promesse et

possibilité d'un rapport symétrique — un abaissement qui permet une
réciprocité, une correspondance et un partage.

Massimiliano MARIANELLI
Université Je Perugia (Tta/ie)

massimiliano.marianelli@unipg. it

111




	Le hasard des événements

