
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 60 (2013)

Heft: 3: Fascículo español. Heterodoxias y periferias : la poesía hispánica en
el Bajo Barroco

Artikel: La autorreflexión en el "Soneto 1" y el "Salmo XVIII" de Quevedo (I)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391134

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La autorreflexión en el «Soneto 1 »

y el «Salmo XVIII» de Quevedo (I)

En su pionero y ya clásico Die Formen des Sonetts bei Lope de Vega,

Otto Jörder mostró cómo en el Alto Barroco se afianza un modelo de

rima estandarizado para los sonetos1, concretamente el CDC DCD, que
Lope prefirió explícitamente por ser el que le parecía se ajustaba mejor
al rigor y fuerza de esta forma métrica. Una preferencia que, según
Baehr, podría haber favorecido su entusiasta aceptación entre autores

posteriores como Quevedo,Villamediana y Calderón2. En todo caso, la

reflexión sobre la propia forma métrica del soneto parece haber sido

preocupación temprana entre los poetas españoles: tal puede desprenderse

de los tres sonetos «sobre el soneto» que Rivers recoge en su

antología y que cree una invención española posteriormente imitada

por Lope de Vega en su famoso «Soneto de repente» de la comedia La

niña de plata (1610-1612)3. Y es que, como sostiene Georges Güntert,
este molde métrico, por su capacidad de representar en forma universal
todas las materias4 -incluso a sí mismo como tema- constituye «una de

las más geniales invenciones del arte poético europeo»1, ya que, a

manera de catalizador, logra concentrar «el mayor volumen de información

en la menor superficie textual»6. Al encerrar «un dinamismo
interior que tiende a culminar en el final y a engendrar estructuras
ternarias [de] propuesta, respuesta y cierre»7, el soneto permite un

' Otto Jorder, Die Formen des Sonetts bei Lope de Vega. Halle. Max Niemayer Verlag, 1956. Según

Jörder, 1057 del total 1521 los sonetos escritos por Lope se ajustan al esquema CDC DCD. definido

por él como Tipo A.Ver, «Vorbemerkungen», p. X, cit. 2 y «Reimanordnung», p. 22.
: Rudolf Baehr. Manual de versificación española, 2. Ed., Madrid, Gredos, 1973, p. 397.
1 Elias L. Rivers. El soneto español en el Siglo de Oro, Madrid, Ediciones Akal. 1993, pp. 8-9. Los tres

autores que se mencionan son Baltasar de Alcázar, presunto inventor, Diego de Mendoza y Lope de

Vega.
4 Georges Guntert, «Función del soneto en el teatro áureo: ¿Pausa reflexiva del personaje o temati-
zación del drama?». El espacio del poema, eds. Itzíar Lopez Guil y Jenaro Talens, Madrid, Editorial
Biblioteca Nueva, 2011, pp. 205-223.
1 Ibid.. p. 207.
'' Susana Reisz de Rivarola, Teoría y análisis del texto literario. Buenos Aires, Librería Hachette S.A,

1989. p. 60.

Georges Güntert. op. cit.. pp. 209-210.

187

GRUPO /, -Li autor reflexión en el "Soneto 1" v ePSalmo XVIII"-, I 'erhitits 60:3, fascículo español. 2013. pp. 187-199



GRUPOZ

resumen reflexivo en su última estrofa, que sintetiza8 lo previamente
desarrollado en las tres estrofas anteriores. Los sonetos de Quevedo,
como demuestra PozueloYvancos9, también se ajustan a «claves compositivas»

bien delimitadas, que tienen como base la disposición
argumentativa de la retórica clásica1": la «típica ordenación retórica que
supone el discurrir del argumento por cauces estructurales fijos»" es

una fórmula sistemática de construcción textual del «soneto argumentativo»

quevediano. Ahora bien, si como afirma Georges Güntert, «el

soneto es una forma completa, cerrada sobre sí misma [...] un poema
que se concibe a sí mismo como un todo y que, al tratar asuntos universales,

semeja un microcosmos»12, en aquellos compuestos por Quevedo
no resulta desencaminado pensar que, en tanto que tales microcosmos,
debería haber también inscrita una reflexión, aunque no explícita, sobre

el propio código empleado, una auto-representación.Y más teniendo en

cuenta la habilidad lingüística de Quevedo y su especial predilección

por la polisemia, responsable —por decirlo con palabras de Sainz de

Rivarola-, de «la proliferación de contextos simultáneos»11, y, en
consecuencia, de diferentes niveles de sentido.

En lo que sigue, nos serviremos del análisis del «Soneto 1» y del
«Salmo XVIII»14, para tratar de evidenciar una de las estrategias discursivas

más empleadas por nuestro autor a la hora de inscribir en sus textos un
ulterior sentido autorreflexivo: la coincidencia entre el nivel del
enunciado y el de la enunciación, entre lo que el soneto dice y lo que el

soneto hace, de modo que lo predicado en el sentido literal, en un nivel
de significación superior, sea predicable también del propio poema.

" Ibid.,p.2\Q.
' José María PozueloYvancos. «La construcción retórica del soneto quevediano». La Perinola. 3.

1999, pp. 249-267.
1 Véase Antonio Alatorre, «Quevedo: labios en vez de párpados». Sueva Revista de Filología Hispana.
1999, pp. 369-384 y Pablo Lombó Mulliert. «Argumentación e hipótesis en los sonetos de Francisco
de Quevedo», La Perinola. 11, 2007. pp. 97- 114.

" PozueloYvancos. op. cit., pp. 250-251.
12

Georges Güntert, op. cit., p. 211.
;l Reisz de Rivarola, op. cit., p. 60.
14 Francisco de Quevedo. Poesia original completa, ed. José Manuel Blecua. Barcelona, Planeta. 1981.
La numeración de las composiciones corresponde a la edición de Blecua.



LA AUTORREF^EXIÓN EN EL «SONETO 1 ¦¦ Y EL «SALMO XVIII» DE QUEVEDO (I)

1. «Soneto 1»15

Señor donjuán, pues con la fiebre apenas
se calienta la sangre desmayada,

y por la mucha edad, desabrigada,

tiembla, no pulsa, entre la arteria y venas;

pues que de nieve están las cumbres llenas,

la boca de los años saqueada,

la vista, enferma, en noche sepultada,

y las potencias, de ejercicio ajenas,

salid a recibir la sepoltura,
acariciad la tumba y monumento:

que morir vivo es última cordura.

La mayor parte de la muerte siento

que se pasa en contentos y locura,

y a la menor se guarda sentimiento.

El «Soneto 1 » de la edición de José Manuel Blecua afronta el tema de

la muerte desde la postura estoica que pondera la vida como un transitar

constante hacia esta triste meta. Según sostiene Medina Cano, los poemas
metafíisicos o morales"' de Quevedo, en tanto que reflexiones sobre la

vida, la condición humana y el paso del tiempo, abordan un mismo

conjunto temático: el destino final del hombre, la preocupación por la

muerte, el carácter pasajero de la vida, las condiciones mentales y espirituales

del buen morir17. En ellos, el sujeto lírico dialoga con un narratario

15 Ibid., p. 3. El «Soneto 1» figura con el título «Enseña a morir antes y que la mayor parte de la

muerte es la vida y esta no se siente, y la menor, que es el último suspiro, es la que da pena» en El
Pamasso español, monte en dos cumbres dividido con ¡as nueve musas castellanas, ed. de Antonio González de

Salas, Madrid, 1648, p. 60.
16 Véase Alfonso Rey, Quevedo y la poesía moral española, Madrid, Castalia, 1995, p. 88 y Manuel
Ángel Candelas Colodrón, La poesia de Quevedo. Vigo. Universidad de Vigo. 2007. Alfonso Rey y
Manuel Ángel Candelas Colodrón desestiman la clasificación de soneto metafisico de José Manuel
Blecua y lo califican como parte de la poesía moral. Alfonso Rey asegura que lo metafisico no alude
a un tema, sino a un estilo empleado en poemas que solo ocasionalmente son morales.
" Federico Medina Cano, «La condición humana y el paso del tiempo en Quevedo», Escritos, 32,

2006, 14, pp. 256-268.



GRUPOZ

ficticio, un esquema dialógico que aparece en nuestro soneto, pues se abre

con la apelación directa a un interlocutor explícito: el señor Donjuán18,
a quien el Yo intenta persuadir de sus disminuidas capacidades físicas a

causa de la vejez, para luego instarlo a aceptar de buen grado la

inminencia del deceso19.

El soneto se organiza siguiendo el esquema argumentum+apellatio +
conclusio estudiado por PozueloYvancos2'1: los dos cuartetos constituyen el

argumentum, a modo de rationes, y los dos tercetos, la apellatio y la conclusio,

respectivamente. Este mismo esquema argumentativo, con una disposición
sintáctica muy similar, es también el seguido por el que, a nuestro parecer,
es su intertexto directo: el conocidísimo «Soneto XXIII»21 de Garcilaso
de la Vega. Tal y como advirtió el Brócense y recuerda Antonio Prieto, este

poema renacentista bebe a su vez del modelo de Tasso «Mentre che

l'aureo crin'ondeggia»

que influirá directamente en el «Mientras por competir con tu cabello», de

Góngora, según señaló Salcedo Coronel. El juego de protasis («Mentre»...

«Mentre»...) y apódosis («Cogliete»...) de Tasso es lo que real y clásicamente sigue
Garcilaso («En tanto»... «v en tanto»... coged...) al igual que Góngora en su

r l22
soneto [...|

Y será precisamente esa misma estructura sintáctica, empleada desde

Tasso para tematizar el tópico del Collige, uirgo, rosas, la que reutihce

Quevedo en el «Soneto 1» con idéntica distribución estrófica que el

«Soneto XXIII», si bien sustituyendo el matiz temporal («En tanto que
[...] y en tanto...») por el causal («[...] pues [...] pues que»):

18 Véase Antonio Alatorre. «De Góngora, Lope y Quevedo», Sueva Revista de Filología Hispánica, 2,

2000, 48, pp. 299-332. En este articulo Alatorre dice que el amigo mencionado en el epígrafe de

nuestro soneto debe ser Don Juan Girón y Zúñiga. a quien González de Salas dedica el «Sermón
estoico», p. 327.
" Alfonso Rey, op. iif.p. 17. Alfonso Rey cita a González de Salas para describir estos poemas, según
tres rasgos horádanos que percibe en ellos: 1) una materia moral, porque van «discurriendo en las

costumbres del hombre»; 2) una forma sensorial, «castigando lo que en las costumbres es culpable»; 3)

un fin. que es «la enmienda».
2 PozueloYvancos, op. cit.,p. 250.
" Garcilaso de la Vega. Cancionero, ed. Antonio Prieto. Barcelona, Ediciones B, 1988, p. 184.
22 Ilnd.p. 184.

190



LA AUTORREFLEXION EN EL «SONETO 1 » Y EL «SALMO XVIII» DE QUEVEDO (I)

«Soneto XXIII» «Soneto 1»

En tanto que de rosa y d'azucena

se muestra la color en vuestro gesto,

y que vuestro mirar ardiente, honesto,

con clara luz la tempestad serena;

Señor donjuán, pues con la fiebre apenas
se calienta la sangre desmayada,

y por la mucha edad, desabrigada,
tiembla, no pulsa, entre la arteria y venas;

Al

y en tanto que'l cabello, que'en la vena
del oro s'escogió, con vuelo presto

por el hermoso cuello blanco, enhiesto,
el viento mueve, esparce y desordena:

pues que de nieve están las cumbres llenas,
la boca, de los años saqueada,
la vista, enferma, en noche sepultada,

y las potencias, de ejercicio ajenas,

Al

coged de vuestra alegre primavera
el dulce fruto, antes que'l tiempo airado

cubra de nieve la hermosa cumbre.

salid a recibir la sepoltura,
acariciad la tumba y monumento:
que morir vivo es última cordura.

A2

Marchitará la rosa el viento helado,
todo lo mudará la edad ligera

por no hacer mudanza en su costumbre.

La mayor parte de la muerte siento
que se pasa en contentos y locura,

y a la menor se guarda el sentimiento.

B

Siendo el XXIII uno de los sonetos más famosos de Garcilaso, parece

lógico creer que, asociado a esta 'versión causal' de su tópica estructura
sintáctica, el eco de la alegre primavera que el carpe diem proponía gozar
resonaba implícitamente en la lectura de su refundición de corte
estoico, contribuyendo a suavizar el natural rechazo que pudieran
suscitar las propuestas de acariciar la tumba o salir «a recibir la sepoltura».

Pero el texto de Quevedo no se sirve de esta derivación del

esquema tassiano únicamente para manipular los afectos del receptor,
sino que, como veremos, establece un verdadero diálogo con el inter-
texto garcilasiano, evidenciando la distancia que media entre
Renacimiento y Barroco en su aproximación al carpe diem: si en el

siglo XVI la conciencia de nuestra naturaleza mortal invita a disfrutar
de la vida (Collige, uírgo, rosas), en el XVII, en virtud del quotidie morimur,

se dispensarán afectividad y caricias a la «sepoltura», metonimia aquí de

esa «menor» «parte de la muerte». Se trata de una diferenciación que, de

forma genérica, ya había notado Blanca González de Escandón en su

monografía sobre el carpe diem:

A partir del siglo XVI se dan en España dos modalidades; la primera derivada de

la actitud renacentista ante la vida, la segunda fruto de la posición barroca. En las

producciones pertenecientes a la primera modalidad predominan el valor de la

belleza y de la vida sobre el de su destrucción [...] En las poesías de espíritu

191



GRUPOZ

barroco domina, por el contrario, el sentimiento ascético de vieja raigambre
medieval y estoica2'.

El «Soneto 1», al igual que el XXIII, puede segmentarse discursivamente

en dos secuencias: la primera de ellas, A, abarca las tres estrofas

iniciales, que incluyen el argumentum en las dos protasis (Al) y la apellatio

en la apódosis (A2), mientras que el último terceto, la conclusio, conforma
el segmento B.

En el primer cuarteto de Al se describe el lento fluir de la «sangre
desmayada» en un cuerpo menguado por la longevidad, lentitud que, en
el plano de la expresión, se evoca mediante el detenido ritmo de la

extensa protasis que integra esta estrofa:

Señor donjuán, pues con la fiebre apenas

se calienta la sangre desmayada,

y por la mucha edad, desabrigada,

tiembla, no pulsa, entre la arteria y venas;

Los abundantes incisos, además, crean pausas enfáticas con las que se

representa, rítmica y visualmente, el discurrir irregular de la sangre por las

arterias hasta las venas del cuerpo, estableciéndose implícitamente una
identidad entre el verso y la «sangre desmayada» (y, por ende, entre el soneto

y la precaria vida humana, ambos destinados a un final próximo). Con el

citado participio se alude al débil latido que genera el corazón, incapaz de

hacer fluir la sangre hasta las venas y, mucho menos aún, hasta los capilares
de la piel, actualizándose así también su acepción de 'pálido' o sin color,
sobre todo si se tiene en cuenta que se está trazando aquí el exacto contrapunto

de la tez sana y llena de rubor de la muchacha del «Soneto XXIII».
El segundo cuarteto de Al profundiza en el objeto del desengaño -la

condición física del cuerpo envejecido— mediante la descripción de los

efectos de la edad en algunas de sus partes, siendo la primera el cabello, en
claro paralelismo con su intertexto: al igual que en aquel, se hacen

coincidir enunciado y enunciación, al tematizar la descripción de la parte
más alta del cuerpo en la zona superior de la estrofa, en su primer verso.

23 Blanca González de Escanden, Los temas del 'Carpe diem '
y la brevedad de la rosa en la poesia española.

Barcelona. Universidad de Barcelona, 1938, pp. 54-55.

192



LA AUTORREFLEXION EN EL «SONETO 1 » Y EL «SALMO XVIII» DE QUEVEDO (I)

Garcilaso, magistralmente, consigue que el movimiento implícito de los

ojos del yo, al observar la melena rubia desde la cabeza al cuello de la

amada, sea simultáneo al movimiento de descenso que realiza la vista del

lector por el cuarteto, verso a verso. Quevedo, en cambio, valiéndose del

zeugma del verbo estar, prefiere insistir en las carencias del sujeto a razón

de verso por atributo descrito: si el cabello, aunque cano, «está», en el resto
de los versos la elisión del verbo copulativo coincide con la descripción
de deficiencias absolutas (no hay dientes, ni vista, ni actividad en las

potencias). De este modo, a través de la omisión del verbo que, por
antonomasia, designa presencia se representa aquello de lo que carece el

Señor Don Juan, y la inactividad de la vejez, mediante la ausencia de

cualquier tipo de acción verbal.

En el primer terceto (A2) de nuestro soneto se completa el esquema
silogístico argumentativo, siguiendo la distribución garcilasiana que
modifica en este punto la de Tasso. Así, el imperativo inicial («salid»),

prescriptivo en el Collige, uirgo, rosas, remite al intertexto garcilasiano
formal pero también semánticamente, debido a la correlación implícita
existente entre ambos sonetos: en el poema renacentista la «alegre primavera»

reservaba a la joven ese «dulce fruto» que se le exhortaba a gozar; en

el texto quevedesco el «fruto» de la avanzada edad de Donjuán no puede

ser sino su «sepoltura», «la tumba y monumento». Y, precisamente, en esa

extraña afectividad («Salid a recibir», «acariciad») que a Donjuán se le insta

a mostrar hacia estos espacios metonimia de la muerte se percibe la

superposición del intertexto, de ese «dulce fruto» garcilasiano, por encima,
incluso, de la actitud estoica que preside el poema (para cuya satisfacción

habría bastado con la mera aceptación del deceso). En su versión causal

del modelo temporal renacentista, Quevedo sustituye el acicate del que se

sirve Garcilaso (la alusión a la amenaza de la vejez en «antes que el tiempo
airado, / cubra de nieve la hermosa cumbre»), por otro aliciente de naturaleza

estoica, identificado con la «última cordura» de quien se dispone a

dejar este mundo: morir vivo, oxímoron propio del carpe diem y del memento

morí asociados a la doctrina estoica, y término complejo, caracterizado por
una sobreabundancia de significado sobre la que volveremos más tarde.

La introducción de la conclusio en el segundo terceto (B) es precisamente

el punto en el que la estructura de Garcilaso se aparta de la de

Tasso. A este aspecto podía estar apelando, en un nivel de sentido superior
al literal, la derivado de las voces «mudar» y «mudanza» que Quevedo, en

193



GRUPOZ

homenaje claro a su intertexto, traduce en las palabras-rima de este terceto
(«siento» y «sentimiento»). Porque esta figura retórica, además de servir a la

intensificación del significado del radical que reitera, por su mera

presencia, tanto en el texto de Garcilaso como en el de Quevedo, parece
estar iconificando el propio código, esto es, la enunciación de los poemas,
esa imitatio que repite los intertextos, modificándolos significativamente. Si

Garcilaso se aparta de Tasso en este terceto y lo señala con la derivatio,

también aquí querrá dejar Quevedo la marca distintiva de su genio
creador, rompiendo la impersonalidad de la mirada e introduciendo la

primera persona en la forma verbal que da lugar a la figura etimológica.
La reflexión estoica del segundo terceto, que considera muerte toda la

vida y no solo el momento final, es claramente autorreferencial: el

embrague que abre camino a su sentido metaliterario se halla inscrito en
el verso final, donde se afirma que el «sentimiento» se guarda para la

menor parte de la muerte (esto es, de la vida), hecho que se ve reflejado
en el propio «Soneto 1», en el que se tematiza el sentimiento únicamente
en este terceto (o sea, en la menor parte del poema). Implícitamente se

vuelve a establecer aquí la equiparación vida-soneto que vimos en el

primer cuarteto. En este aspecto, nuestro texto continúa más de cerca la

tradición tassiana, en la que hallamos esta misma equiparación en el

último verso, ya que termina el poema justo cuando se afirma «e veloce alla

fin corre ogni cosa»24, haciendo coincidir enunciado y enunciación, de modo

que el texto hace lo que dice. En el «Soneto 1» el embrague textual que
hemos visto justifica una lectura metaliteraria del último terceto, que
parece hacer referencia a la dístributio seguida en el «Soneto XXIII»
(netamente garcilasista) y corrige -desde el estoicismo- el carpe diem

renacentista: los dos versos iniciales («La mayor parte de la muerte siento

/ que se pasa en contentos y locura,») aludirían críticamente a las tres

primeras estrofas garcilasianas, dedicadas a exaltar el goce de la vida; el

último verso («y a la menor se guarda el sentimiento») remitiría al terceto
final, en el que se tematizan la vejez y la muerte. Esta clave de lectura

pone al descubierto la reescritura del modelo garcilasiano operada en el

segmento A, ese «morir vivo» del topos del Collige, uirgo, rosas, que desapa-

2-1 Bernardo Tasso, Rime. Testo e note a cura di Domenico Chiodo, Torino, Vercingetorige
Martignone, 1995,Tomo I,

194



LA AUTORREFLEXION EN EL «SONETO 1 » Y EL «SALMO XVIII» DE QUEVEDO (I)

rece de una estructura que, sin embargo, se mantiene, se reinterpreta y se

vivifica, poniéndola al servicio del pensamiento barroco, fundamentalmente

estoico, de Quevedo.

2. El «Salmo XVIII»

El «Salmo XVIII» presenta en forma de soneto la concreción poética
del pensamiento heraclitiano, especialmente del «tratamiento del flujo
temporal, un componente clave en la filosofía del efesio y un interés casi

obsesivo del poeta español», por decirlo con palabras de Tyler Fisher21:

Todo tras sí lo lleva el año breve

de la vida mortal, burlando el brío
al acero valiente, al mármol frío,

que contra el Tiempo su dureza atreve.

Antes que sepa andar el pie, se mueve

camino de la muerte, donde envío

mi vida oscura: pobre y turbio río

que negro mar con altas ondas bebe.

Todo corto momento es paso largo

que doy, a mi pesar, en tal jornada,

pues, parado y durmiendo, siempre aguijo.

Breve suspiro, y último, y amargo,
es la muerte, forzosa y heredada:

mas si es ley, y no pena, ¿qué me aflijo?26

La cualidad retórica que Pozuelo Yvancos descubre en el «soneto

argumentativo» quevediano se ve reforzada por el discurso, que en el

«Salmo XVIII» se distribuye en dos secuencias diferentes: en la primera,

que llamaremos A y abarca las tres estrofas iniciales del soneto, se entrelazan

los tópicos del vita flumen y el quotidie morimur; de ahí la gran
ocurrencia de verbos y sustantivos de movimiento («llevar», «andar»,

2S Tyler Fisher, «Heráclito cristianizado v David imitado en los Salmos de Quevedo», Li Perinola.

11, 2007, pp 73-84.
:'' Francisco de Quevedo, Poesía original completa, op. cit., p. 32.

195



GRUPO Z

«moverse», «enviar», «beber», «camino», «río», «mar», «paso» y «jornada»).
En B, que ocupa el último terceto a modo de conclusio, prima el tópico
del memento morí, si bien en el v. 14 la influencia del estoicismo heracli-
tiano halla su reflejo en la concepción de la muerte como ley de vida y no
como condena o castigo. La autorreflexión de este texto se establece en
ambas secuencias discursivas a través de embragues que, como en el

«Soneto 1», consiguen homologar vida humana y texto, equiparando la

limitada duración de la existencia, determinada por la ley natural, con la

del propio poema, establecida por las leyes poéticas a las que ha de

ajustarse en tanto que soneto. Desde los primeros versos, en que se hace

referencia a la fugacidad del tiempo de la existencia humana, puede observarse

un paralelismo entre lo que el texto dice y lo que hace, pues, en el

plano de la expresión, los numerosos encabalgamientos consiguen acelerar
el ritmo de los largos períodos oracionales (en A, uno por estrofa), lo que
implícitamente podría apuntar a una identidad entre el fluir de la vida y el

del propio texto durante el acto de escritura/lectura. Y, de hecho, existe

una clara iconicidad en el poema entre el plano de la expresión y el del

contenido, iconicidad que comienza con el primer verso, donde el sujeto
oracional «año breve», situado al final mediante un hipérbaton, visual-
mente parece arrastrar «tras de sí» el predicado que lo precede:

Todo tras sí lo lleva el año breve 1

de la vida mortal, burlando el brío

Este tipo de embrague textual, que pone en relación enunciado y
enunciación, se repite en varias ocasiones empleando voces dilógicas, en
las que, además de su significado literal, se actualiza otra de sus acepciones
más comunes, siempre de naturaleza literaria. A través de estas dilogías se

abren accesos al sentido metapoético: se homologa así la limitada temporalidad

de la vida humana con la del acto de codificación/decodificación
del propio soneto. Podemos ver un ejemplo en el v. 9, donde «pie» alude

tanto a la extremidad inferior del hombre como al propio verso27. Y es

que, al igual que la existencia del ser humano se encamina hacia el deceso,

apenas comenzada la escritura/lectura, el texto corre hacia su obligado

27 Véase Dice, de Autor., s. pie: «En la Poesía Castellana se toma por lo mismo que verso» (Diccionario
de Autoridades, Madrid, Real Academia Española, 1737,Tomo V).

196



LA AUTORREFLEXION EN EL «SONETO 1 » Y EL «SALMO XVIII» DE QUEVEDO (I)

final, de modo que la «vida oscura» del verso, que fluye como un «pobre

y turbio río» de tinta, queda embebida en el «negro mar» de la estrofa:

Antes que sepa andar el pie, se mueve 5

camino de la muerte, donde envío

tili vida oscura: pobre y turbio rio

que negro mar con altas ondas bebe.

Podría corroborar esta lectura autorreflexiva una nueva coincidencia

entre enunciado y enunciación. Porque, como señala Díaz de Rengifo en

su Arte poética española (1592), en el XVII se denominaba «pie» a los ocho

primeros versos de un soneto2", y el pie -soporte de la vida oscura- viene
a morir en nuestro poema precisamente al final del segundo cuarteto, que
es cuando el «negro mar» se «bebe» al «pobre y turbio río».

Otro ejemplo de dilogía que funciona como embrague textual es la

presente en la voz «paso» del v. 9: además de su acepción más frecuente

(«El espacio, ó distancia que andando naturalmente, se adelanta de un pie
al otro»29) se actualiza otra, también etimológica, y que el Dice, de Autor.

define como «algún breve trecho de escritura en que se contiene alguna

particular circunstancia del discurso, o historia». De esta manera, la

agudeza verbal y conceptual que habíamos visto conferir un sentido
autorreflexivo al pie del soneto, prosigue ahora en su primer terceto.

Porque, a medida que avanzan vida y texto, «Todo corto momento» se

convierte en un «paso largo», en un trecho mayor recorrido, bien del

«tiempo de la vida»1" hacia a la muerte, bien de la escritura/lectura del

propio poema en su discurrir, a lo largo de esa jornada textual, hacia su

término:

Todo corto momento es paso largo 9

que doy, a mi pesar, en tal jornada,

pues, parado y durmiendo, siempre aguijo.

28 Juan Díaz de Rengifo, Arle poética española con una fértilísima silva de consonantes comunes, propios,

esdrújulos y reflejos, y un divino estímulo del amor de Dios, edición aumentada, Barcelona. 1759, p. 95:

«Soneto Simple es. el que comunmente se usa en España, el qual se compone de Pies, y de Bueltas.

Los ocho versos primeros son los Pies; y de los seys últimos se hacen las Bueltas, de cada tres una
Buelta. Los Pies han de concertar (primero, quarto, quinto, y octavo) (segundo, tercero, sexto, y
séptimo)»
-'' Día. de Autor., op riu.s. paso. p. 154.
" Dice, de Autor., op. cit.. s. jornada: «En lo mystico se toma por el tiempo de la vida».

197



GRUPOZ

La iconicidad del texto respecto al contenido es evidente e incide en

subrayar su autorreferencialidad: «corto momento» coincide con el inicio
del verso, mientras que «paso largo», con su final (si bien el encabalgamiento

contribuye a intensificar la longitud de tal paso, al exceder los

límites del verso); asimismo, la aposición «parado y durmiendo» supone
una pausa óptica y rítmica en el flujo versal que, sin embargo, continúa
hasta la forma verbal «aguijo», última palabra de verso y estrofa, de esa

jornada que se acaba de «andar apresuradamente»-11 y de dejar atrás.

La segmentación discursiva que establecimos antes entre A y B se ve
reforzada por la diferenciación existente entre ambos segmentos en lo
tocante al plano de la expresión, pues la fluidez rítmica de A, basada como
vimos en sus largos periodos y en sus numerosos encabalgamientos, cede

paso, en el último terceto, a una sintaxis polisindética, entreverada de

pausas y sin encabalgamientos que, concordando con su sentido literal,
imitan la respiración propia de la agonía. Ahora bien, de la misma manera

que los dos cuartetos eran «pie» que bebía el «negro mar», y el primer
terceto, «paso largo» de la jornada textual, llegados al postrer terceto no
creemos un despropósito entender que el v. 12 hace también referencia a

la estrofa que se inicia ahora, a la que aludiría, icònicamente, la trimem-
bración -ya sintáctica, ya visual- de sus versos. De forma metafórica, este

terceto representa la agonía del poema, su «Breve suspiro» final, el

«último» fragmento estrófico, ya que el soneto, siguiendo la «ley» poética
«heredada», debe forzosamente acabar en el verso 14:

Breve suspiro, y último, y amargo, 12

es la muerte, forzosa y heredada:

mas si es ley, y no pena, ¿qué me aflijo?

Pero, volviendo al sentido literal del texto, debe destacarse la agudeza
verbal que se desprende de la voz dilógica «pena»: en su acepción de

«castigo [...] que se impone contra los que quebrantan las leyes»32,

establece implícitamente la oposición mal común («ley») vs. mal individual

(«pena»), en tanto que la forma verbal afligir («dar pena»31) apela a su

Dice, de Autor., op. cit.. s. aguijar.
Dice, de Autor., op. cit.. s. pena.
Dice, de Autor., op. cit.. s. afligir.

198



LA AUTORREFLEXION EN EL «SONETO 1 » Y EL «SALMO XVIII» DE QUEVEDO (I)

acepción de «[...] sentimiento, congoja y dessazón grande»34. La pregunta
retórica final, al indagar su causa, pone de manifiesto -afirmándola- la

persistencia de la aflicción en elYo ante la idea de la inevitabilidad de la

muerte en tanto que «ley» común a todos los hombres. Hay, pues, aquí

una ironía final hacia el razonamiento estoico que se acaba de formular, ya

que no parece tener poder para terminar con el sufrimiento del sujeto
poético; hacia el refrán «mal de muchos, consuelo es», común en la época
de Quevedo33.

Por consiguiente, y para concluir, tanto en este «Salmo XVIII» como
en el «Soneto 1» hemos podido individuar diferentes coincidencias entre
enunciado y enunciación que, en tanto que embragues textuales, consiguen

homologar vida humana y soneto: si en el primer texto, mediante el

diálogo implícito con el «Soneto XXIII» de Garcilaso, Quevedo reescribía

genialmente el carpe diem renacentista desde una perspectiva estoica y
barroca, en la segunda composición se equipara la ley natural que rige la

vida humana, mortal, con la ley poética que predetermina la duración del

soneto. La ironía de la pregunta final, en su sentido metaliterario, apela a

la fundamental diferencia entre la definitiva e irrevocable muerte del ser

humano y la del texto, susceptible de revivir en cada nueva lectura, por
hallarse, como señala Güntert, «a medio camino entre la existencia fugaz
del hombre y el ser cíclico de la naturaleza»36.

Grupo Z37

Universidad de Zurich

GroupoZ@rom.uzh.eh

,4 Diet, de Autor., op. cit., s. pena.
15 José M1 Iribarren. El porqué de los dichos, Navarra, Gobierno de Navarra. 1996, pág. 312.
** Georges Güntert, «Góngora en primera persona: rechazo de la imitano vitae petrarquista e invención

del autorretrato burlesco», en El autor en el Siglo de Oro: su estatus intelectual y social, eds. Manfred
Tietz et alt.,Vigo, Editorial Academia del Hispanismo, 2011, pp. 141-155.
l" Grupo de jóvenes investigadores de la Cátedra de Literatura Española del Seminario de

Románicas de la Universidad de Zurich, dirigido por Itzíar López Guil e integrado por (orden
alfabético): Dayron Carrillo. Andrea Díaz. Andrea Graf, María Kliesch, Gilda Meclazcke. Rahel
Strickler y Danielle Zehnder

199




	La autorreflexión en el "Soneto 1" y el "Salmo XVIII" de Quevedo (I)

