
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 60 (2013)

Heft: 3: Fascículo español. Heterodoxias y periferias : la poesía hispánica en
el Bajo Barroco

Artikel: Manuel Fernández de Villarreal y Antonio Enríquez Gómez en la
propaganda de la "nação portuguesa"

Autor: García, Jaime Galbarro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manuel Fernández de Villarreal

y Antonio Enriquez Gómez en la propaganda
de la «naçâo portuguesa»*

Sin duda, 1640 fue el annus horribilis del reinado de Felipe IV, pues
tuvieron lugar dos acontecimientos de naturaleza independentista con
muy distinta evolución: la revuelta catalana y la secesión portuguesa. El 1

de diciembre de 1640 un grupo de conjurados asaltó el palacio real de

Lisboa y defenestrò a Miguel de Vasconcelos, brazo ejecutor en Portugal
de las órdenes del Conde-Duque de Olivares. Con su caída se puso fin al

reinado de Felipe III de Portugal y el duque de Braganza subió al trono
como Juan IV La independencia, no obstante, no fue reconocida por
España hasta el Tratado de Lisboa de 1668. Durante ese largo período de

tiempo de inestabilidad política y militar, la monarquía portuguesa
aprovechó el enfrentamiento surgido entre Francia y España por la supremacía

de Europa. Con ese propósito llevó a cabo una intensa campaña

diplomática y propagandística con la que consiguió recabar cierta ayuda
material y el respaldo moral de las potencias enemigas de España. Así

pues, entre las primeras medidas del nuevo monarca estuvo el envío de

diversas embajadas a Cataluña, Francia, Inglaterra, Suecia, Holanda y la

Santa Sede a lo largo de 1641.

Previa a la acción diplomática se venía desarrollando ya una paulatina

actividad propagandística que no había hecho más que crecer en
los primeros años de la confrontación con España. Un conjunto de

escritores, religiosos y diplomáticos de ambos bandos optó por participar

en este enfrentamiento blandiendo tan solo su pluma. Así, poco a

poco, las imprentas de la península y de buena parte de Europa comenzaron

a producir toda clase de tratados históricos, crónicas, sermones,
libelos, panfletos, composiciones poéticas e, incluso, grabados, que
tenían como objeto legitimar las posiciones ideológicas de cada uno de

Este trabajo forma parte del Proyecto de Investigación I+D «El Canon de la Lírica Áurea:
constitución, transmisión e historiografía (III)». (FFI2011-27449), financiado por el Ministerio de

Economía y Competitividad.

131

Jaime GALBARRO García, -Manuel Fernández de Villarreal...-. I 'ersann 60:3, fascículo español. 2d 13. pp. 131-142



JAIME GALBARRO GARClA

los contendientes'. En ese momento las ideas que se escribían y difundían

adquirieron tal relevancia que se contemplaban como una verdadera

amenaza: «¿Qué libelos infamatorios, qué manifiestos falsos, qué fingidos
Parnasos, qué pasquines meliciosos no se han esparcido contra la monarquía

de España?», se preguntaba Diego Saavedra Fajardo2. Junto a él,

Francisco de Quevedo, Francisco de Rioja,Juan Adam de la Parra, Juan
Caramuel Lobkowitz, o José Pellicer de Tovar fueron algunos de los

españoles más importantes que tomaron parte en la defensa del derecho

dinástico de la casa de Austria en Portugal. En el frente lusitano estaban

Antonio Sousa de Macedo, Antonio País Viegas, Manuel Fernández de

Villarreal o escritores de relaciones de sucesos como Diogo Gomez

Carneiro, Jacinto Cordeiro y Antonio Enriquez Gómez.
De entre los propagandistas portugueses destaca, de manera singular,

Manuel Fernández deVillarreal por ser uno de los escritores y diplomáticos
más activos y polifacéticos en la causa prorrestauracionista. Desempeñó esta

labor en la década de 1640 al servicio del marqués de Niza, embajador
portugués en Francia, y para ello fue tejiendo una extensa red de colaboradores

que le permitió realizar de manera más efectiva una intensa campaña
a favor del nuevo monarca portugués. La dimensión de su propaganda se

constata en el repaso de las obras que escribió, las que tradujo a diversas

lenguas y las que se encargó de imprimir en Rúan y París. Tal revisión

precisa de una exposición que excede en mucho el espacio de este trabajo,

por esa razón me limitaré a ejemplificarla a partir de la relación que el

diplomático portugués entabló con Antonio Enriquez Gómez.

Manuel Fernández de Villarreal (Lisboa, 1608) nació en el seno de una
familia de comerciantes de origen judaizante1. Siendo aún muy joven,

1 Para una panorámica general de la literatura propagandística en el contexto de la España de Felipe
IV son fundamentales las monografías de María Soledad Arredondo. Literatura y propaganda en tiempo
de Quevedo : guerras de plumas contra Francia. Cataluña y Portugal, Madrid / Frankfurt, Iberoamericana /
Vervuert, 2011; y José María Jover, 1635. Historia de una polémica y semblanza de una generación, Madrid,
Instituto Jerónimo Zurita-CSIC, 1949.
3 Vid. Diego Saavedra Fajardo, Empresas políticas, ed. de S. López Poza, Madrid, Cátedra, 1999, p. 289.
1 No son muchos los trabajos sobre la vida y la obra de Manuel Fernández deVillarreabJose Ribeiro
Guimaráes, Summano de Vana Historia, Lisboa, Typ. De J. G. Sousa Neves, 1875, vol. 5, «1640-1652

Manuel Fernandes Villa Real», pp. 85-146; Innocencio Francisco da Silva, Diccionario Bibliographien

Portuguez, Lisboa, Imprensa Nacional, 1893, pp. 189-209;José Ramos-Coelho, Manuel Fernandes Vila-

Real e o seu processo na lnquistçao de Lisboa, Lisboa, Empresa do «Occidente», 1894; Israel Salvator Révah,
«Manuel Fernandes Vilareal, adversaire et victime de l'Inquisition Portugaise», ¡benda, n.° 1 e 3, (abril V

diciembre, 1959), pp. 3-54 y 183-207; Herman Prins Salomon, «Nova luz sobre a condenaçào à

132



MANUEL FERNÁNDEZ DE VILLARREAL Y ANTONIO ENRIQUEZ GÓMEZ

obtuvo el grado de capitán bajo las órdenes de Jorge Mascarenhas en la

plaza portuguesa de Tánger. Volvió a Portugal y anduvo también por
España (Sevilla, Madrid y Málaga). En octubre de 1638 viajó a Rúan y a

La Haya por cuestiones comerciales, pero acabó residiendo durante más
de una década en el país galo. Estaba en París cuando se produjo la

aclamación del nuevo monarca portugués y fue él mismo, que ya tenía
relaciones con el cardenal Richelieu, quien comunicó la noticia al valido
francés. En noviembre de ese mismo año el conde da Vidigueira fue
nombrado embajador en París, y Manuel Fernández de Villarreal entró a

su servicio. En 1644 obtuvo el título de cónsul de París y el embajador
fue nombrado marqués de Niza. Durante estos años viajó por Francia y
residió entre París y Rúan. En 1649 volvió a Lisboa con el marqués de

Niza, un regreso que fue definitivo porque fue acusado de ser uno de los
hombres más activos de la «naçào portuguesa», es decir, del grupo de

judaizantes portugueses exiliados en Francia, donde podían practicar sin

excesivos peligros su propia fe gracias a la protección del cardenal

Richelieu. A raíz de estas acusaciones Manuel Fernández de Villarreal fue
procesado por la Inquisición portuguesa. La detallada declaración cronológica

que hizo de sus últimos años ante el Santo Oficio arroja
interesantes datos sobre su labor como escritor, traductor y editor de la

propaganda prorrestauracionista impresa en Rúan y París durante la

década de 16404. No obstante, hay que tener presente las condiciones en
las que realizó tales declaraciones, pues es evidente que están orientadas a

demostrar que su fe católica era verdadera y no impostada. Esta circunstancia

no implica que sus afirmaciones sean falsas, aunque sí lógicamente
incompletas, pues debió ocultar todo aquello que lo vinculaba con la

práctica del judaismo. Finalmente, el 1 de diciembre de 1652, justo doce

fogueira de Manuel Fernandes Villa Real», in Inquisiçào, Lisboa. Sociedade Portuguesa de Estudos do
Século XVIII, 1990, vol. 3, pp 765-773; Antonio Borges Coelho, «Manuel Fernandes Vila Real no
discurso politico dos pnmeiros anos da Restauraçio», en Cristàosnouos judeus e os novos argonautas.
Questionarci Historia IV, Lisboa, Caminho, 1998, pp. 151-171; y Manuel Fernández de Villarreal. Epitome
genealógico do Eminentísimo Cardial Duque de Richelieu e Discursos políticos sobre algumas accòes da sua vida,
cd. de Antonio Borges Coelho. Lisboa. Caminho. 2005.

Las declaraciones de Manuel Fernández de Villarreal se encuentran en el Arquivo Nacional da Torre
do Tombo, Apartados, Inquisiçào de Lisboa, processo núm. 7794. Al parecer, el primero en sacarlas a

la luz tue Jose Ribeiro Guimaràes en Summario de Xana Historia. Sigo las declaraciones del escritor a

Partir de esta transcripción.

133



JAIME GALBARRO GARCÍA

años después del levantamiento de Portugal, fue ajusticiado en un auto
celebrado para tal ocasión en el Terreno do Paco, en presencia de Juan IV.

También Antonio Enriquez Gómez (Cuenca, 1600) procedía de una
familia de comerciantes judaizantes. En su juventud se estableció en Madrid
como enlace comercial de su padre y de su tío, que acabaron exiliándose

a Francia huyendo del Santo Oficio. En la corte inició su actividad como
dramaturgo y se relacionó con el círculo de Lope de Vega. Por razones
económicas y de persecución inquisitorial se exilió a Francia hacia 1636,

donde continuó con diversas actividades comerciales y emprendió nuevos

negocios en el comercio de la Carrera de Indias. Vivió en Burdeos y
Peyrehorade, pero acabó instalándose en Rúan en 1643, donde Lorenzo

Maurry imprimió la mayor parte de su obra. Hacia 1649 regresó a España

y vivió en Sevilla durante más de diez años bajo el nombre de Fernando
de Zarate. Finalmente fue detenido y encarcelado por el Santo Oficio y
falleció en el castillo de la Inquisición deTriana en 1663.

De la amistad de estos dos escritores se tenía ya noticia a raíz de las

composiciones que uno a otro se escriben en los preliminares de las obras

que publicaron, sin embargo es necesario poner de manifiesto que su

relación fue más estrecha de lo que se ha venido considerando. Por una

parte existió una colaboración mutua de la que ha quedado constancia en

el ámbito de la propaganda prorrestauraciomsta, como expondré a

continuación, pero por otra compartieron la misma condición de judaizantes
exiliados y fatalmente perseguidos por el Santo Oficio, como el final de

sus vidas vino a demostrar.

Su relación debió iniciarse en la década de 1630 en Madrid. Manuel
Fernández de Villarreal pasó por la corte en fecha indeterminada y publicó
el discurso Color verde a la divina Celia (Madrid: por la viuda de Alonso

Martín, 1637). Si creemos el testimonio que hace en la «Apología», publicada

en las Academias morales de las musas de Antonio Enriquez Gómez, fue

también testigo de la representación de las comedias de su amigo, pues
señala que «[l]os teatros de Madrid son el más seguro testimonio, pues tan

repetidamente se vieron llenos de vítores y alabanzas. Eran embidiadas [las

comedias], pero también eran aplaudidas» (fol. 2). En fechas distintas y por
motivaciones diferentes Antonio Enriquez Gómez y Manuel Fernández de

Villarreal se marcharon a Francia en 1636 y 1638, respectivamente, y allí

volvieron a encontrarse e iniciaron una intensa colaboración a favor de la

«causa lusitana» hasta 1649, cuando ambos volvieron a España y Portugal-

134



MANUEL FERNÁNDEZ DE VILLARREAL Y ANTONIO ENRIQUEZ GÓMEZ

Como se encarga de recordar Manuel Fernández de Villarreal en su
declaración ante el Santo Oficio, en cuanto supo de la aclamación popular
del rey Juan IV en diciembre de 1641 comenzó su actividad en defensa de
la «causa lusitana». Esperó a la embajada extraordinaria que el nuevo
monarca portugués envió en febrero de 1641, encabezada por Francisco
de Mello y Antonio Coelho de Carvalho y se les ofreció desde el

principio como colaborador e intercesor ante el cardenal Richelieu.
Gracias a su don de lenguas Manuel Fernández de Villarreal se hizo

imprescindible, pues no solo hablaba el portugués y el español, sino que
también conocía el francés, el italiano, el árabe y el latín. De hecho
durante la embajada se convirtió en una especie de ayudante de Cristóbal
Suárez de Abreu, secretario oficial de los embajadores3. Pero mucho antes
de que viera la luz esta obra, Manuel Fernández de Villarreal recurrió a su

amigo para que escribiera una relación de sucesos en la que se diera buena

cuenta del éxito de la misión diplomática. De esta manera, Antonio
Enriquez Gómez, que no presenció la embajada, supo de ella por Manuel
Fernández de Villarreal, y escribió en muy poco tiempo una extensa silva

que tituló el Triunfo lusitano. Recibimiento que mandó hacer Su Majestad el

Cristianísimo rey de Francia Luís XIII a los embajadores extraordinarios, que
S. M. el serenísimo rey D.Juan el IV de Portugal le envió el año de 1641 (París:

s.n., junio de 164 l)f'. Aunque Manuel Fernández de Villarreal no alude a

este texto en su declaración ante el Santo Oficio, todo parecer apuntar a

que él fue el promotor y el encargado de darlo a la imprenta. Su amigo no
lo llega a mencionar en el Triumpho lusitano, pero sugiere claramente que
alguien le informó de los acontecimientos que el había poetizado: «[...]
un ingenio milagroso, / [...] / ostentó con prudencia / consejos de su

gran sabiduría, / [...] / que más se debe a sí que a la ventura [.. .]»7.

Antes de recibir la embajada lusitana, Manuel Fernández de Villarreal
venía preparando una hagiografía del cardenal Richelieu, que publicó
aquel mismo año con el título de Epítome genealógico del eminentísimo

Esta estrecha relación se refleja en el legajo de cartas de la Biblioteca de Ajuda. mss. 49-X-12,
MissSes em Franca.

Para el estudio y edición del texto vid. Jaime Galbarro García, Lusilanus ínter gallos. Investigación en
,0rno a la figura de Antonio Enriquez Gómez, con estudio y edición del 'Triumpho lusitano' (1641). Sevilla.
Universidad de Sevilla. 2012 (Tesis doctoral inédita).
' Ibid..p. 619.

135



JAIME GALBARRO GARCÍA

Cardenal Duque de Richelieu. En su declaración ante el San Oficio ofrece

interesantes detalles:

No principio do anno de 1641, por causa da acclamaçào de sua magestade, e para

obrigar ao cardeal de Richelieu, escrevi o livro Politico Christianissimo; e tendo
d'elle noticia os primeiros embaixadores, me fizeram grandes instancias que o

acabasse, para que elles lh'o apresentassem. E por que me nào quiz fiar em meu

pouco talento, dei o dito livro ao padre Francisco de Macedo para que o revisse e

emendasse. Elle o viu em companhia do secretario da embaixada, Chnstovào
Soares d'Abreu; conferimos as emendas, e com ellas dei o livro aos embaixadores,

que o presentaram ao cardeal, na ultima audiencia que tiveram em Abville. O
cardeal deu o livro ao abbade Mazarino, que tambem o reviu. E no cabo de dois

mezes m'o restituiu em Mezieras, com grandes elogios. Os embaixadores o viram
e approvaram, e em particular Antonio de Coelho de Carvalho8.

Los detalles tan precisos de unas circunstancias ocurridas casi diez años

antes de la declaración de Manuel Fernández de Villarreal se explican por
su necesidad de convencer a los inquisidores de que su obra había contado

con todo el respaldo político y religioso posible. Pero ahora se le acusaba

de haber hecho en su obra proposiciones en contra de la Inquisición,
condenando sus excesos, y defendiendo la libertad de conciencia.Y,
efectivamente, el discurso de Manuel Fernández de Villarreal estaba dentro de

un difícil equilibrio que proponía la reforma del Santo Oficio desde un
discurso pretendidamente católico, pero al mismo tiempo defendía la

libertad de religión''. Tan solo unos años después de la publicación del

Epítome genealógico.. ..Antonio Enriquez Gómez llevó al extremo la actitud
ambivalente de Manuel Fernández de Villarreal, pues publicó la Política

Angélica, un panfleto en el que proponía una reforma del Santo Oficio
para que los juicios fueran más transparentes, las causas más justas y se

desterrara la práctica del secuestro de los bienes'".

Antonio Enriquez Gómez participó en el Epítome genealógico... de

Manuel Fernández de Villarreal con unas composiciones en los preliminares,

8 Kiá.Jose Ribeiro Guimaráes, Summario de Varía Historia, op. cit., p. 98.
' Ibid., p. 121.
10 Para la obra de Antonio Enriquez Gómez, vid. Israël Salvator Révah, «Un pamphlet contre
l'Inquisition d'Antonio Enriquez Gómez: La seconde partie de la Política Angélica (Rúan, 1647)», Revue

des Etudesjuives, 131, 1962,pp.81-168;yJoào Pedro Gomes, O 'Epitome Genealogico' de Manuel Fernandes

Vila Reale a 'Politica Angelica' de Antonio Enriquez Gómez: o pensamento politico de dois cnstàos-novos na

década de 1640. Tesis de mestrado. Historia Moderna e dos Descobrimentos, Faculdade de Ciencias
Sociais e Humanas. Universidade Nova de Lisboa, 2008. No he podido consultar este último trabajo.

136



MANUEL FERNÁNDEZ DE VILLARREAL Y ANTONIO ENRÍQUEZ GÓMEZ

concretamente una canción y un soneto al cardenal Richelieu, y otro
soneto dedicado a su amigo. La historia editorial de esta obra, el Epítome
genealógico del eminentíssimo Cardenal Duque de Richelieu y discursos políticos
sobre algunas acciones de su vida (Pamplona: en casa de Juan Antonio Berdún,
1641), es especialmente reveladora de los mecanismos propagandísticos

que lleva a cabo su autor. Se publicó sin licencias, aprobaciones, censura,
tasa y, además, con un pie de imprenta falso, pues no existió ningún
impresor llamado Juan Antonio Berdún en Pamplona11. Según Antonio
Pérez Goyena, el Epítome genealógico... fue impreso en Rúan y la falsificación

del pie de imprenta responde al objetivo de introducir la obra en

España, pues en ella se deslizaban críticas tanto al Santo Oficio como al rey
Felipe III.

Pocos meses después, el Epítome genealógico... fue remozado y publicado

con el título El político cristianísimo o discursos políticos sobre algunas

acciones de la vida del eminentísimo señor cardenal duque de Richelieu por el

capitán M. F de Villa Real (Pamplona: en casa de Juan Antonio Berdún,
1642). Llevaba nuevamente las composiciones de Antonio Enriquez
Gómez y se repetían las mismas condiciones: publicación sin permisos
legales y con un pie de imprenta falso12. En diciembre de 1642 falleció el

cardenal Richelieu y la obra se convirtió en el texto de referencia para
conocer la vida del valido francés, prueba de ello es que en los años

siguientes fue traducida a varias lenguas11. También ese mismo año

Manuel Fernández de Villarreal correspondió a su amigo con una elogiosa

«Apología» al frente de las Academias morales de las musas (Bordeaux: en la

imprenta de Pedro de La Court, 1942), en la que calificaba a Antonio
Enriquez Gómez de «amigo íntimo».

I 'id. Antonio Pérez Goyena, «Sobre la tragicomedia de Calixto y Melibea». Boletín de la Comisión
de Monumentos Históricos y Artísticos de Savana, 1936, pp. 127-130.

El cotejo de estas dos ediciones permite asegurar que la segunda no es una emisión de la primera,
como podría conjeturarse

En cada traducción el texto fue renovado, sufrió ampliaciones, modificaciones, añadidos, etc.. y se

suprimieron en todos los casos las composiciones preliminares de Antonio Enriquez Gómez: Le
Politique tres chrestien. ou Discours politiques... París:Tovssainct Quinet— 1643. (reeditada en París:s.n..
1647; Christlicher políticas, oder politisches bedencfen über die färnemsten Lebens Hatidlungen dess Betland

Durthlauthtigen Cardinals und Hertzogs von Richelieu..., Dresden: In Berlegung Christian Bergens....
1645; // politico christianissimo overo Discorsi politici sopra alcune anioni della vita dell' eminentíssimo sig.
Cardinale Duca dir Richelieu... Tradotto del Spagnuolo da Paris Cerchien, Venena: Marco Gazoni,
'646; Le grand politique français: contenant la vie et les actions héroïque du cardinal de Richelieu, ses ambassades

et négociations.... Paris: Chez la veufue G. Loyson. 1653.

137



JAIME GALBARRO GARCÍA

La colaboración literaria y propagandística establecida entre ellos no
decayó durante los siguientes años. En su declaración ante el Santo Oficio
Manuel Fernández de Villarreal señala las obras que se encargó de

preparar para la imprenta, y en varias de ellas volvió a contar con Antonio
Enriquez Gómez como poeta para los preliminares. Así, pues, declara que
«[n]o anno de 1645, imprimí [...] as obras do capitào Miguel Botelho,
secretario do embaixador»14. Se trata de las Rimas varias y tragicomedia del

Mártir de Etiopía (Rouen: por Lourenço Maurry, 1646) escritas en español

por el portugués Miguel Botelho de Carvalho (Visco, 1595-¿Francia?,«J.
1647)b. Este poeta comenzó su carrera literaria en Madrid donde publicó
la Fábula de Píramo y Tisbe (1621), dentro de un atenuado gongorismo, y la

novela pastoril Prosas y versos del pastor de Clenarda (1622). Participó en la

justa poética de san Isidro y, poco después, siguió al IV conde da

Vidigueira, Francisco de Gama, en su virreinato en la India portuguesa,
donde fue nombrado capitán. Regresó posteriormente a España y
publicó La Filis (1641). Apoyó la causa lusitana y volvió a Portugal
cuando se produjo el levantamiento. En 1642 entró al servicio del

embajador portugués, elV conde daVidigueira, como secretario. En 1645

Manuel Fernández de Villarreal se encargó de preparar para la imprenta
sus Rimas varias y tragicomedia del Mártir de Etiopía, que aparecieron
impresas muy a principios de 1646, pues la dedicatoria al conde da

Vidigueira está fechada el 2 de enero de ese año. Antonio Enriquez
Gómez colaboró en los preliminares con unas décimas, en las que se

subraya el gongorismo de Miguel Botello de Carvallo. Junto a él también

publicaron sendas composiciones otros dos portugueses comprometidos
con la causa lusitana: Antonio de Sousa de Macedo, secretario de la

embajada portuguesa en Londres, y Antonio Moniz de Carvalho, portugués

residente en París con el marqués de Niza"'.
Casi de forma simultánea a esta publicación, Manuel Fernández de

Villarreal también se encargó de la impresión de «as obras de sóror

14 Fui. Jose Ribeiro Guimaràes, Summano de Vana Historia, op. cit.. p. 100.

" Vid. Diogo Barbosa Machado, Bibliotheca lusitana. Lisboa Occidental: na officina de Antonio
Isidoro da Fonseca, 1741, vol. 3. p. 466.
16 Manuel Fernández de Villarreal ya había traducido el Innocentis et liben Pnncipis venduto (París:Jean
Picard. 1642) de Antonio Moniz de Carvalho al castellano y al trances, como El Príncipe vendido..-

(París:Jean Pasle 1643) y Le Prince vendu... (París:Jean Pasle— 1643).

138



MANUEL FERNÁNDEZ DE VILLARREAL Y ANTONIO ENRIQUEZ GÓMEZ

Violante do Céo»17. Esta religiosa portuguesa (Lisboa, ca. 1601 o 1607-
1693) profesó en el convento dominico de Nossa Senhora da Rossa en
1630. Su primera obra impresa fueron las Rimas varias (Rouen: Lourenço
Matirry, 1646), con noventa y siete composiciones, la mayor parte
formada por sonetos amorosos18. N. Baranda, que ha estudiado la relación
de compromiso de la monja dominica con la independencia de Portugal,
considera que las tres composiciones vinculadas a la Restauraçào que
aparecen en esta obra carecen del perfil político tan característico de la

propaganda lusitana19. Además, en su trabajo recoge valiosos datos que
permiten reconstruir en gran medida la red de contactos que hizo posible
la publicación de las Rimas varías en Rúan. Fue fray Leonardo de Sào José,

amigo de sorViolante do Céu, quien recopiló sus versos, y sin su permiso
los dio a la imprenta, como él mismo señala en la dedicatoria de la obra al

conde daVidagueira, de quien era precisamente capellán. Las Rimas varías

se publicaron «en fechas inmediatas a las de los paratextos, firmados a 30
de enero y 16 de enero», poco antes de que el conde daVidigueira fuera

nombrado marqués de Niza en su estancia en Lisboa el 7 de febrero de

164620. En los preliminares de la obra vuelven a aparecer los colaboradores

más estrechos de Manuel Fernández de Villarreal: Antonio Enriquez
Gómez participa con una canción al «divino yngenio de la Señora
Violante del Cielo», fray Leonardo de Sào Jose con sendas dedicatorias a

la religiosa y al conde da Vidigueira y unas décimas, Miguel Botelho de

Carvalho con una carta en respuesta a otra de Fray Leornado de Sào Jose
sobre el libro de sor Violante do Ceu, y finalmente Antonio Moniz de

Carvalho y Jorge de Sousa da Costa con sendas décimas.

La última colaboración literaria entre Manuel Fernández de Villarreal

y Antonio Enriquez Gómez tuvo lugar muy poco antes de su separación
definitiva:

Na semana santa do mesmo anno [1649], emendei um poema, que fez Manuel

Thomaz, da ilha da Madeira, intitulado -Phénix da Lusitanta, e restauracelo de

IM.Jose Ribeiro Guimaràes, Sunitnario de l'aria Historia, op. cit.. p. 100.

Vid.Violante do Céu. Rimas varias, ed. Margarida Vieira Mendes, Lisboa, Presença, 1994.
Vid. Nieves Baranda Leturio. «Violante do Céu y los avatares políticos de las Restauraçào»,

Iberoamericana. 7,28, 2007, pp. 137-150. Considera que la participación de la autora camina en la senda
del poema panegirico a diversos miembros de la casa de Braganza. especialmente Juan IV y su esposa
(y sus descendientes), y no hace ataques a los españoles por su dominio pasado.
1

Ibid, p. 139.

139



JAIME GALBARRO GARCÍA

Portugal- a instancia do auctor, e do dr. Paulo de Sena21, que tinha a seu cargo a

impressào do dito livro. E fiz a dedicatória d'elle a Gaspar de Fana Severità22.

Se trata de O Phaenix da Lusitania, ou aclamacam do serenissimo rey de

Portugal Dom loam IVdo Nome;poema heroico (Rouen, Lourenço Maurry,
1649) de Manuel Thomas (Guimaràes, 1585-Madeira, 1665), un poeta de

temprana vocación y de cierto reconocimiento que vivió la mayor parte
de su vida en la isla de Madeira23. Según Diogo Barbosa Machado,
escribió comedias, autos sacramentales y un buen número de poemas que
han permanecido en diversos manuscritos, pero fue conocido especialmente

por la Insulana (Amberes: em Caza de loam Meursio Impressor,
1635). Pese al aislamiento en el que al parecer vivió, colaboró en la publi-
cística prorrestauracionista, como el titulo de su obra delata. Cuestión, sin

embargo, más discutida es su vinculación con la «naçào portuguesa».
Miguel de Barrios, en su Relación de los poetas y escritores españoles de la

nación judaica amstelodama (Amsterdam: s. n., 1682]) lo relaciona con una
de las familias judías más señaladas: «Jonas Abravanel, canoro hermano /
del gran Manoel Thomas, que el Lusitano / Phénix en las Terceras Islas

hizo [...]». Sin embargo,J. L.Azevedo rechaza que Manuel Thomas fuera

cristiano nuevo, pues habría que entender que en estos versos «a palavra
hermano melhor se tomara no sentido figurado por serem um e outro
poetas. [...] Deve-se advertir que nada ñas obras de Manuel Thomas, na

maior parte mysticas, faz suspeitar a origem judaica, posto que o incluam
os bibhographos da raga entre os seus»24. Es curioso constatar cómo en

los extensos preliminares del O Phaenix da Lusitania participan varios

religiosos (franciscanos y agustinos) con composiciones en latín ajenos,

en principio al círculo más estrecho de Manuel Fernández de Villarreal.

Junto a ellos, Antonio Enriquez Gómez colabora con una canción

dirigida al autor y con un soneto dedicado a Gaspar de Faria Severim,

que es el destinatario de la dedicatoria de la obra. Esta aparece firmada

en el impreso por Manuel Thomas, sin embargo Manuel Fernández de

21 Nada se sabe de este impresor, que bien podía ser un empleado del taller de Lourenço Maurry en

Rúan, o simplemente otro intermediario de Manuel Fernández de Villarreal.
22 Vid.Jose Ribeiro Guimaràes, Summario de lima Historia, op. cit., p. 102.
25 Vid. Diogo Barbosa Machado, Bíblíotheca lusitana, op. cit., pp. 395-396.
24 I'iíi.Joáo Lucio Azevedo, Historia dos Chnstàos Xovos Portugueses, Lisboa, Livraria Clàssica Editora
de A. M. Teixeira, 1921, pp. 395-396.

140



MANUEL FERNÁNDEZ DE VILLARREAL Y ANTONIO ENRIQUEZ GÓMEZ

Villarreal dice claramente haberla escrito él y, además, señala haberla
enmendado. Esta última afirmación es particularmente interesante

porque supone una declaración explícita de que él revisó el texto poético
de Manuel Thomas. Esta intervención podría explicar el juicio de algún
crítico para el que «[o] estylo do Phénix da Lusitania só diffiere do da

Insulana em ser mais eivado do gongorismo, e de conceitos rebuscados

[...]»25. Además, añade este crítico que O Phoenix da Lusitania presenta
con frecuencia palabras en español...26 ¿Cómo explicar esto si Manuel
Thomas escribió toda su obra en portugués? ¿Puede atribuirse a Manuel
Fernández de Villarreal tal desliz cuando él conocía perfectamente esta

lengua (aunque escribiera la mayor parte de su obra en español)? En toda

esta cuestión es posible aventurar una hipótesis. Hacia 1649 Antonio
Enriquez Gómez andaba escribiendo precisamente el Sansón Nazareno,

poema heroico en octavas de marcado gongorismo. ¿Pudo enmendar O
Phoenix da Lusitana... de Manuel Thomas? Aunque el conquense debió
tener nociones de portugués, es más que probable que no se desenvolviera

con soltura en esa lengua. Es tan solo una hipótesis que de

confirmarse pondría de manifiesto hasta qué punto llegó la colaboración
literaria entre Antonio Enriquez Gómez y Manuel Fernández de

Villarreal. Además, plantea la posibilidad de que si este último enmendó
(o encargó enmendar) esta obra, también pudo hacerlo con la de algún
otro autor.

En conclusión, la declaración de Manuel Fernández de Villarreal ante
el Santo Oficio es fundamental para reconstruir las relaciones entre

poetas, diplomáticos, religiosos, etc. que de una u otra forma participaron
en la pubhcística prorrestauracionista que se llevó a cabo en la década de

1640 entre París y Rúan. La figura del escritor, intelectual, editor y publicista

Manuel Fernández de Villarreal adquiere de esta manera una

importancia decisiva en el seno de la embajada del marqués de Niza, un
destacado papel que merece una investigación pormenorizada. Así, su

doble condición, como diplomático, pero también como judaizante,
permite constatar cómo la «naçào portuguesa» apoyó la Restauraçào pues,

lbid.,p. 89.

lbid.,p.90.

141



JAIME GALBARRO GARCIA

no en vano, el cambio de dinastía alimentó la esperanza de que Portugal
llegara a tener tanta tolerancia con los judaizantes como tenía Francia.
Pero la libertad de conciencia, que tanto Manuel Fernández de Villarreal

como Antonio Enriquez Gómez propugnaron desde sus obras más

polémicas, tardaría mucho en ser una realidad.

Jaime Galbarro García
Universidad de Sevilla-Grupo PASO

jgalbarro@gmail.com

142


	Manuel Fernández de Villarreal y Antonio Enríquez Gómez en la propaganda de la "nação portuguesa"

