Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle

letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 60 (2013)
Heft: 3: Fasciculo espafiol. Heterodoxias y periferias : la poesia hispanica en

el Bajo Barroco

Artikel: La vuelta del camino o la mascara de Demacrito : apostillas de poesia
religiosa burlesca

Autor: Séez, Adrian J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-391125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-391125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La vuelta del camino o la mascara de Demacrito:
apostillas de poesia religiosa burlesca*

Una manifestacion menos atendida del rico caudal poético del Siglo
de Oro es la poesia comica de tema religioso. Por fortuna, recientemente
Lépez Guil' ha sacado al teatro del mundo una antologia de este género
custodiada en la Zentralbibliothek Ziirich (c6dice D-249) y ha reactivado
el interés por esta especie literaria, como muestran las lineas que siguen.

Para adentrarse en esta modalidad poética, cuya denominacién se
discute mas adelante, ha de tenerse en cuenta 1) su situaciéon hibrida entre
la poesia religiosa y la burlesca (‘cémica’), pues si la primera sirve de
Cantera argumental y tematica, la segunda constituye su arsenal de juegos
€ ingeniosidades expresivas; y 2) su caricter opuesto o complementario a
las versiones «a lo divino», en tanto envés posterior de la misma moneda.
Es otro de los cambios del sistema literario de la época, que como es
habitual se queda en el terreno de la praxis®. Asi pues, su estudio permite
repasar la evolucién de las rimas del momento vy, tal vez, reconsiderar las
clasificaciones vigentes para el Bajo Barroco. Por pasos.

Camino a la cumbre

Se sabe que la poesia religiosa era un género mucho mas apreciado en
el Siglo de Oro y épocas anteriores que posteriormente. Los poemas
Profanos y religiosos comparten una misma herencia poética, pero la
tematica religiosa seguia los pasos de la expresién profana a la par que

e ———

Trabajo realizado durante una estancia de docencia e investigacién en la Westfilische Wilhelms-
Niversitit Miinster, gracias a la concesién del «Gertraud und Reinhard Horstmann Stipendiumpreis»
Para el curso 2011/2012. Se inscribe dentro del proyecto PHEBO, «Poesia Hispinica en el Bajo
arroco (repertorio, edicion, historia)», FFI2011-24102 del Ministerio de Ciencia e Innovacién, y
fuyo IP es Pedro Ruiz Pérez. Agradezco los comentarios de Antonio Sinchez Jiménez (CEA-
niversité de Neuchitel).
L ltziar Lépez Guil, Poesia religiosa comico-festiva del bajo Barroco espaiiol. Estudio y antologfa, Berna, Peter
ang, 2011,
‘ Ignacio Garcia Aguilar, «Poéticas y construccién de la imagen de autor», en El autor en el Siglo de

Oro. Su estatus intelectual y social, ed. M. Tietz y M. Trambaioli, Vigo, Academia del Hispanismo, 2011,
Pp. 103-116.

71

—————————

Adrifm.]- SAEZ, «La vuelta del camino o la miscara de Demdcritos, Versants 60:3, fasciculo espanol, 2013, pp. 71-82



ADRIAN J. SAEZ

hacia gala de ciertas originalidades de corte sacro’. Igualmente, la lirica
religiosa disfrutaba de un estatuto superior cuantitativa y cualitativamente:
junto a su significativa circulacién impresa y recepcion se le asignaba un
valor jerarquico privilegiado en el aspecto temdtico®. Asi se entienden los
reiterados intentos por parte de los poetas de cultivar este campo como
puerta de acceso al mecenazgo y al Parnaso si las incursiones mis o
menos sinceras de Lope de Vega en el género iban acompanadas de una
constante defensa de la superior dignidad de la poesia religiosa, Gongora
dejo correr alguna vez su pluma por estos lares con la intenciéon de
congraciarse con los grandes de la Corte, en opiniéon de Jammes®.

A la vez, de la mano del prestigio de esta poesia nacieron las versiones «a
lo divino», cuya trayectoria a lo largo del siglo XVII puede entenderse
como un camino de ida y vuelta. En una primera etapa ciertos argumentos,
composiciones 0 motivos fueron reescritos desde una perspectiva sacra
para unir lo atil con lo dulce, la poética con la teologia. Estas recreaciones
(nunca mejor dicho) a partir de un texto profano se conocen como
contrafacta, una modalidad que debe deslindarse de la glosa a lo divino, que
confiere un sentido religioso a través de las estrofas que desarrollan el
estribillo de un cantar profano’.

' Bruce W. Wardropper, «La poesia religiosa del Siglo de Oro», Edad de Oro, 4, 1985, pp. 195-210. La
influencia se centra en la amplificaciéon de metiforas, la concertacion de las descripciones poéticas y
una mayor flexibilidad en la expresidn del amor humano a partir del ejemplo del amor divino (208-
209).Ver Edward M. Wilson, «Spanish and English Religious Poetry of the Seventeenth Century»,
Journal of Ecclesiastical History, 9.1, 1958, pp. 38-53 (aqui 33).
* Valentin Nanez Rivera, «La poesia religiosa del Siglo de Oro. Historia, transmisién y canon», en En
torno al canon: aproximaciones y estrategias. VII Encuentro Internacional sobre Poesia del Siglo de Oro
(Universidad de Sevilla, 20-22 de noviembre de 2003), dir. B. Lopez Bueno, Sevilla, Universidad de Sevilla
/ Grupo PASO, 2005, pp. 333-370 (aqui p. 333).
® Ver Nariez Rivera, art. cit.; y Julio Vélez-Sainz, El Parnaso espariol: canon, mecenazgo y propaganda en
la poesta del Siglo de Oro, Madrid,Visor Libros, 2006. El servicio poético en un acto religioso publico
era una forma de promocién literaria (Lopez Guil, op. cit., p. 67).
® Antonio Carrefio y Antonio Sinchez Jiménez (ed.), L. de Vega, Rimas sacras, Madrid / Frankfurt,
Iberoamericana / Vervuert, 2006, pp. 60-72; Robert Jammes, Etudes sur I"oeuvre poétique de don Luis de
Gingora y Argote, Burdeos, Féret et Fils, 1967, pp. 227-246. Colin P Thompson, «Gongora como poeta
religioso: los tres romances “Al nacimiento de Cristo Nuestro Sefior™», en Eros divino: estudios sobre la
poesta religiosa iberoamericana del siglo XVII, ed. J. Olivares, Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 2010,
pp. 257-276, considera que a Géngora le mueve mis el uso de una tradicidn poética que una expre-
sion sincera de religiosidad. También se halla la combinacién de lirica sacra y panegirico cortesano en
Pedro de Espinosa (Pedro Ruiz Pérez, «Un “subido modo poético”: la lirica sacra de Pedro de
Espinosa», en Eros divino: estudios sobre la poesta religiosa iberoamericana del siglo XVII, ed. J. Olivares,
Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 2010, pp. 277-306; aqui p. 284).

Margit Frenk, «Lirica popular a lo divino», Edad de Oro, 8, 1989, pp. 107-116 (aqui pp. 108-109).
En realidad, existen dos tipos de glosa: «el desarrollo mis o menos libre y la glosa en sentido estricto,

72



LA VUELTA DEL CAMINO O LA MASCARA DE DEMOCRITO

Segin Nunez Rivera, las divinizaciones de Coérdoba (Las obras de
Boscan y Garcilaso trasladadas en materias cristianas y religiosas) o Valdivielso
(«ensaladillas») son el mecanismo fundamental de la segunda canonizacién
poética en la evolucion de la poesia religiosa®. Esta estrategia enraiza lo
pagano en la comunidad cristiana, maridaje que puede entenderse como
una nueva translatio studii tras el asentamiento del endecasilabo en castel-
lano, pues el segundo paso consistia en aunar este metro de origen italiano
con el contenido espiritual, empresa ya realizada en Italia’. Asimismo, se
suma a la vigencia del principio horaciano del provecho (docere) y parti-
cipa de la disputa sobre la legitimidad de las obras profanas que algunos
tachaban de inmorales y perniciosas'’. Era un medio, pues, de granjear
aceptacion a la creacidn poética. En otras palabras: el género se enmarca
inevitablemente en las relaciones entre literatura y poder, merced al
control ejercido por la Iglesia en la difusion de poesia religiosa. Baste
recordar que el Index de 1584 (y posteriores) prohibe «todas las canciones,
coplas, sonetos, prosas, versos, rimas, en cualquier lengua que traten cosas
de la Sagrada Escritura interpretandolas contra su debida reverencia, y

———

en la cual se van repitiendo los versos del estribillo, consecutivamente, al final de las estrofass (110,
0. 10). Francisco Javier Sinchez Martinez, Historia y critica de la poesia lirica culta «a lo divine» en la
Espasia del Siglo de Oro, Murcia, Autor-Editor, 1995-1996, 5 vols. (aqui vol. 1, 163-382) diferencia
6 técnicas: la divinizacion musical, la contrafaccién, la glosa, la transposicion contextual, la ensalada y
el centon,

" Nufez Rivera, op. cit., plantea esta evolucion de la poesia religiosa: modelos medievales (h. 1470-
1550), el primer canon clasicista con las versiones biblicas (1550-1560), una segunda canonizacién
con las divinizaciones (1360-1580), la confirmacién del canon en antologias (1580-1599), su proyec-
Cidn en odas sacras y bucolismo a lo divino (1580-1599), mis las variaciones del siglo XVII, donde
S¢ encuadra la poesia religiosa burlesca aqui tratada. Se puede poner en paralelo con Frenk,
“Dignificacion de la lirica popular en el Siglo de Oron, en Estudios sobre lirica antigua, Madrid,
Castalia, 1978, pp. 47-80. Para Juan Manuel Daza Somoano, «Algunas consideraciones sobre la poesia
religiosa durante la segunda mitad del siglo XVII», en Tras el canon. La poesia del Barroco tardio Vigo,
Academia del Hispanismo, 2009, pp. 165-180, la obra de Quirés y Colodrero Villalobos funciona
cual bisagra entre las dos mitades del siglo, y plantea una pregunta aqui atendida: «;qué continuidad

ze establece entre el conceptismo sacro del periodo canénico y el de la etapa final del siglo XVII?»
p. 179)

9

Nusez Rivera, op. cit., y «Por la dignificacién de la poesia religiosa: deslindes y modelos en un
Prologo de Pedro de Enzinas», en Eros divino: estudios sobre la poesta religiosa iberoamericana del siglo X VI,
f)d-]- Olivares, Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 2010, pp. 21-48.

~ La preceptiva renacentista establece que el poema sacro era la lirica verdadera: «La idea de una lira
Mistiana, o de una casta pdgina que sustituya la poesia amorosa en la vida social y en la formacién de
08 jovenes, recorre los textos de los moralistas, tanto en medios protestantes como cat6licos, tanto en
Malia cuanto en Espafia o en Francia» (Maria José Vega Ramos, «Poética de la lirica en el

€nacimienton, en Idea de la lirica en el Renacimiento (Entre Italia y Esparia), ed. M.* ].Vega v C. Esteve,
Vllagﬁrcia de Arousa, Mirabel, 2004, pp. 15-43; aqui p. 23).

73



ADRIAN J. SAEZ

respecto, profanamente, y a otros propoésitos contra lo que comun y
ordinariamente la santa madre Iglesia romana admite y usa» (regla 10)".

La funcién de la poesia «a lo divino» todavia se discute: desde la
difusién entre gente devota de «un erotismo considerado nocivo en un
poeta cuyo talento se admira y se respetar, hasta la predicacion de verdades
cristianas valiéndose de la fama de un ingenio, la aceptacion de una
corriente de moda o la participacion en el caracter festivo de determinadas
celebraciones devocionales, sin que quepa excluir la pura experimentacion
artistica'?,

Senderos que se bifurcan

Como fuere, con el paso del tiempo esta tendencia varia. A mediados
del siglo XVII declina el auge de los contrafacta’?, seguramente agotados
por reiteracion y desgaste, y durante los reinados de Felipe IV y Carlos I1
surge una tendencia poética innovadora y audaz: la poesia comica de tema
religioso, practicada eminentemente por ingenios que suelen adscribirse
a la escuela calderoniana. Se enmarca dentro del proceso de dispersion
poética del Bajo Barroco, pero ha recibido escasa atencion critica'®,

En parte, esta situacion se debe a que la poesia religiosa burlesca se
encuentra a caballo entre dos universos poéticos: la lirica religiosa, en cuya
trayectoria debe ser entendida, y la poesia burlesca, de donde toma las
ingeniosidades. La festiva Talia se adentra en los dominios de Urania, musa

! Citado enValentida Nider, «Sobre algunos pasajes biblicos en la agudeza de Quevedo», La Perinola,
3, 1999, pp. 195-208.

12 B. Wardropper, Historta de la poesia lirica a lo divino en la cristiandad occidental, Madrid, Revista de
Occidente, 1958, pp. 280-281; Glen R. Gale (ed.), S. de Cordoba, Garcilaso a lo divino, Ann Arbor,
University of Michigan, 1971, pp. 24-25; John Crosbie, «Amoral “a lo divino” Poetry in the Golden
Age», The Modern Language Review, 66.3, 1971, pp. 599-607; Frenk, art. cit., pp. 113-116, respectivamente
¥ Wardropper, op. cit., p. 303.

" En el panorama de Begona Lopez Bueno (coord.), La renovacién poética del Renacimiento al Barroco,
Madrid, Sintesis, 2006, p. 237, solo se comenta que de 1627 a fin del siglo «continiia el despliegue de
la poesia religiosa, dispersa por los mis diversos cauces métricos y genéricos; en continuidad con las
vias abiertas durante el periodo de culminacion, se reitera el caricter eminentemente penitencial,
celebrativo (en relacidn con el culto y la liturgia) o diddctico». Falta en el panorama de Rodrigo
Cacho Casal, «El ingenio del arte: introduccion a la poesia burlesca del Siglo de Oro», en La poesia
burlesca del Siglo de Oro: problemas y nuevas perspectivas, coord. A. Begue y J. Ponce Cirdenas, Criticén,
100, 2007, pp. 9-26.

74



LA VUELTA DEL CAMINO O LA MASCARA DE DEMOCRITO

de la poesia sacra, en una innovacién que supone una cierta transgresion,
al menos en potencia, segiin se verd. No es nada enteramente nuevo:
existe una tradicidon de poemas que cantan grandes temas en tono bajo
(de la Batracomiomaquia de autor discutido a la Gatomagquia lopesca). Mas
cerca, influye la entusiasta entrada desde principios del siglo XVII de la
tradicion de versos folcloricos en la poesia religiosa, que crea un estilo
propio de lirica popularizante®. Algunas glosas «a lo divino» podian
sorprender por su tono jocoso, los villancicos navidefos incidian en el
Caracter ladico de la fiesta'® y la corriente del conceptismo sacro vigente
en los primeros anos de la centuria produjo ciertas audacias metaféricas
qQue merecieron la intervencion inquisitorial, como los Juegos de
Nochebuena de Alonso de Ledesma, prohibidos en 1632"7. Quevedo firma
algunos chistes atrevidos en juego con textos evangélicos: el romance
«Padre Adan, no lloréis duelos» (Poesia original, nim. 699) contiene una
felicitacion por la Caida, pues se libra de tener suegra, y disemina una
serie de juegos sobre estas y las culebras, la costilla que supuso Eva (mejor
que los huesos o cuernos que cuestan las mujeres), etc., o el uso del lema
“deposuit potentes» (‘derrib6 a los poderosos’, Lucas, 1, 52) para un novio
Impotente (nim. 759, vv. 30-31), exceso suprimido en el Index'8, etc., etc.

En esta linea se sitia la poesia religiosa de tono cdmico, que escapa a
los siete subgéneros formulados por Wardropper'. En su encomiable
trabajo, Lopez Guil destaca «su interés histérico en tanto que fruto de una
Vision de la poesia, de la religion y de la religiosidad muy distinta a la de
siglos posteriores, diferencia que, en gran medida, es la responsable del
silencio al que, desgraciadamente, han sido relegados en nuestros dias»®.

—

15

Frenk, art. ar., p. 73.

Daza Somoano, art. cit., p. 171.

Nufiez Rivera, art. cit., p. 363. Aqui conviene matizar a Wardropper, op. cit., p. 323): «Si bien hay

‘Ontrafacta concepristas, son superficiales, lo mismo en el estilo que en el pensamiento». Crosbie, A lo

diving Lyric Poetry: An Alternative 1iew, Durham, University of Durham, 1989, p. 77, sefala: «the new

fOnceptista style of composition satisfied to an even greater extent the desire to give expression to wit

‘T‘Bnd Ingenuity in poerry. and thus it simply came to be preferred to contrafactionn.

) «La Biblia en la poesia espaniola. Notas sueltas», La Perinola, 8, 2004, pp. 17-48 (aqui pp. 27-28, 30-33).
Wardropper, art. cit. Son: catequizante, ocasional, circunstancial, penitencial, meditativa, devota y

Mistica. Lq poesia religiosa burlesca no casa bien porque posee rasgos de varios de ellos: ocasional o

circunstancial por su escritura para un festejo (religioso) determinado y devota por la intensidad

efplrlttual Ver Lopez Guil, op. air., pp. 51-55).

Lopez Guil, op. cit., p. 10,

16

75



ADRIAN J. SAEZ

En efecto, a su valor literario suma el interés cultural y sociohistorico de
conocer formas de sentimiento religioso tan ajenas al horizonte actual y
que, por ende, deben reconstruirse para entenderse adecuadamente.

La escasa recepcion que merecid esta poesia a partir del siglo XIX se
vio aderezada de severos juicios basados en un desprecio evidente que
explicaban este quehacer como «fruto de una degeneracién de la religio-
sidad barroca»®!. Esta vision nace del desconocimiento de una parte
esencial de las reglas del juego poético: segun el estudio de Lopez Guil, el
discurso se construye mediante analogias implicitas que establecen una
correspondencia entre los dos niveles de significacion del enunciado asi
como entre dos situaciones de enunciacién®. Esta «gran agudeza» pone
sobre el tapete un disfraz «popularizante» que no responde al emisor
(poeta culto), receptor (nobles), ocasion (canonizaciones, galas cortesanas,
inauguraciones...) ni escenario (colegios, conventos, universidades...)*.
En efecto, la ruptura intencional de las consabidas reglas del decoro —al
emisor, al receptor, etc.— se permite dentro de las convenciones de los
géneros comicos, en un contexto que desactiva el dolor y la violencia de
la burla para quedarse como fuente de comicidad: si la anterior audacia
de Quevedo fue censurada, no puede sospecharse un intento de faltar a la
ortodoxia —inconcebible en dicho ingenio—, porque estas parodias no se
oponen necesariamente a la fe y se juzgan mas o menos merecedoras de
castigo segun el rigor del momento**.

Y aqui vuelve a escena la manida querella terminolégica. Lépez Guil®
emplea la denominaciéon «poesia religiosa comico-festiva» y distingue
entre poesia religiosa comica, de un lado, y burlesca de otro: asi separa el

2 Loépez Guil, op. cit., p. 56.

2 Lépez Guil, op. cit., pp. 168-170.

# Frenk, art. ait., p. 61, advierte que las contrahechuras que hoy parecen cdmicas «sin duda no
sonaban irreverentes en aquella épocar;Victoriano Roncero, «El humor y la risa en las preceptivas de
los Siglos de Oro», en Demdcrito aureo. Los cédigos de la risa en el Siglo de Oro, ed. 1. Arellano y V.
Roncero, Sevilla, Renacimiento, 2006, pp. 287-328 avisa que la risa popular no fue defendida por
oradores o preceptistas, pero si apreciada y empleada por autores cultos (p. 288).

# Arellano, Poesia satirico burlesca de Quevedo, Madrid / Frankfurt, Iberoamericana / Vervuert, 2003,
pp. 45-48.Y en «Las mascaras de Demdcrito: en torno a la risa en el Siglo de Orow, en Demiécrito dureo.
Los codigos de la risa en el Siglo de Oro, ed. [. Arellano y V. Roncero, Sevilla, Renacimiento, 2006,
pp. 329-359, escribe: «el hecho de que un texto sea censurado no siempre significa que sea subversivo,
ni rebelde ni heterodoxo. Hay censuras que no entran en el fondo, pero que por motivos que
podriamos llamar “prudenciales” operan sobre determinados textos. [...] La relacién conflictiva de lo
burlesco con la censura es, pues, compleja» (p. 347).

B Lépez Guil, op. cit., pp. 55-61.

76



LA VUELTA DEL CAMINO O LA MASCARA DE DEMOCRITO

corpus de villancicos religiosos que basan su comicidad en la ridiculiza-
c16n de tipos y sigue la clasificacion del poemario de Manuel de Ledn
Marchante (1722 y 1733) en obras «sagradas, humanas y comicas». Sin
embargo, numerosos epigrafes de ediciones y manuscritos del Siglo de
Oro abogan por el rotulo «burlesco» (asimilable a «gracioson, «festivo» o
4ocoso») como dominio de Democrito. Segtin aclara Arellano?®, la poesia
de corte comico se consideraba burlesca frente a la satirica y tampoco ha
de olvidarse la cercania de la moralizacion y la risa. La burla, por tanto, se
define por el efecto risible en el receptor, no por la intencién ética del
autor (como ocurre con la satira), ya que lo burlesco es ideoldogicamente
neutral, Asi, son elementos burlescos aquellos que buscan despertar la risa,
bien para facilitar la accién de la sitira o tan solo por su valor estético y
lidico en si?. Es decir: burlesco y comico son sindénimos. Por tanto, no es
necesario cambiar las voces usadas en la época, sino tener en cuenta el
contexto referencial y los codigos vigentes (ideologico, literario...) para
reconstruir el significado de los poemas y su verdadero alcance.

Mas la permeabilidad de los limites facilita la contaminacién de otros
valores poco lidicos. Precisamente la complejidad de estas rimas radica en
su contenido sacro que debe ser respetado. Recuérdese como botén de
Muestra que la incardinaciéon de elementos coémicos en festividades
religiosas, con las fiestas del Corpus a la cabeza (autos sacramentales,
entremeses...), sorprendian a ciertos viajeros que recorrian Espana y
dejaban huella escrita de su escandalo ante una combinacién muy natural
Para los espanioles segiin los codigos vigentes. Osuna® ya aprecia el gusto
por la insercion de formas chistosas:

el reforzamiento ideologico que entrariaba la fiesta barroca no fue incompatible
con la inversiéon que supone la perspectiva burlesca, ni siquiera en el caso de la

——————

2 Arellano, op. cit., pp. 20-40; art. cit., pp. 335-345.

Alfonso Rey, «La comicidad en la obra de Quevedo: cuestiones preliminares», en Demdcrito aureo.
Los cddigos de la risa en el Siglo de Oro, ed. 1. Arellano y V. Roncero, Sevilla, Renacimiento, 2006,
PP. 233-261, también prefiere el término «burlesco» cual medio entre «festivo» y «satiricor (p. 252).
Pf"'ﬁ Cacho Casal, art. cit., p. 13, la poesia burlesca es un «cajon de sastre» en que los poetas introdu-
¢lan sus «composiciones risibles». Antonia M* Ortiz, «Parodias religiosas», Manuscrr. Cao, 2, 1989,
PP.57-67, indica que estos textos no pueden denominarse stricto sensu «parodias» al no burlarse de un
sunto serio, pues «lo devoto se utiliza como pretexto para manifestar otras intenciones por parte del
dUtors (p 57)

"M Inmaculada Osuna, «Manifestaciones de la perspectiva burlesca en la fiesta religiosa barroca:
algunos ejemplos granadinos del siglo XVII», Rilee, 21.1, 2005, pp. 109-147 (aqui p. 110).

77



ADRIAN J. SAEZ

fiesta religiosa, donde a la solemnidad y publicidad inherente a la dimensién
ciudadana e institucional de la celebracion se anadia su «peligrosa» cercania a
nucleos dogmiticos (Eucaristia, Santisima Trinidad...), cuasi-dogmaticos
(Inmaculada Concepcidn) o ejemplares (vidas de santos).

Sin embargo, vuelve a insistir en un cierto caricter subversivo de la
mascara burlesca que no acarrea siempre. En los poemas leidos —y luego
impresos— en tales eventos la risa cumple dos funciones: es un ingrediente
festivo (de [udus) y actta cual aliado de la doctrina religiosa, en aras del
deseado delectare aut prodesse. Es decir, los poetas se valen de una de las
modalidades de la risa en el dmbito cristiano: aquella intrascendente y
juguetona destinada a aligerar la predicacion, frente a la severa que repre-
hende al pecador®.

Por este camino interesa visitar las fronteras que separan el juego
ingenioso de la falta de respeto a cuestiones de fe. Estas deben conside-
rarse como discrepancias puntuales, segin parece por los testimonios
conservados. Asi, algunos ingenios se mueven entre los tenues limites
genéricos y las combinaciones temdticas, en un ingenioso experimento
en las fronteras entre ortodoxia y heterodoxia: se adentran en el terreno
de una cierta heterodoxia estética que juguetea con los limites de la
ortodoxia religiosa®. Aunque es una amenaza que queda en apariencia,
una «heterodoxia» leve que aclara Alonso®":

El poeta devoto tiene que maravillar a su publico, aunque sea produciéndole una
sacudida, casi un choque brutal. [...] Los poetas de las justas muchas veces emiten
ideas extravagantes dentro de lo religioso, o aun heréticas, como si lo que
quisieran fuera darle un susto al oyente; pero un golpe de timén desvirtia en
seguida la barbaridad enunciada; y el devoto auditorio de las justas puede ya
respirar tranquilo (y reir de su propio susto).

Este fendmeno aparece tanto en juegos puramente verbales como en
chistes que entran en «grandes atrevimientos ideologicos». Se explica

¥ Rey,art. cit., p. 239.

* Algo similar ocurria en las academias y los certimenes: «la “caricatura” no era siempre bienvenida
y el poeta debia saber trazar el limite entre lo burlesco, que estaba aceptado dentro de las reglas de 1a
cortesia renacentista, y lo satirico, que no lo estaba» (Vélez-Sainz, op. cit., p. 127).

' Ddmaso Alonso, «Para la historia temprana del conceptismo: un manuscrito sevillano de justas en honor
a santos (de 1584 a 1600)», en Obras completas 3, Madrid, Gredos, 1974, pp. 75-117 (aqui pp. 106-108).

78



LA VUELTA DEL CAMINO O LA MASCARA DE DEMOCRITO

porque en el ambiente religioso de la época las manifestaciones
populares se permiten una cierta familiaridad con lo divino que trata a
los referentes sacros «con un tono jovial, bromista, confianzudo» que
desde otra dptica parece irreverente®, sin olvidar el limite del decoro.
Pero la novedad no radica en la técnica literaria, bien asentada y codifi-
cada, sino en su alejamiento del uso habitual en la tradiciéon y su
reacomodo en un tema sacro.

No parece ocioso recordar que otro género en boga era la comedia
burlesca, reino de la risa propio de Carnestolendas. En este sentido,
Serralta® estudia las referencias religiosas en las comedias burlescas, y su
catalogo da cuenta de alusiones a la cultura y la practica religiosa (Biblia,
latinajos, oraciones. ..), a las costumbres del clero y otras dentro del juego
conceptual y verbal que solo buscan la risa mediante dilogias. Su aparente
atrevimiento y novedad se disuelve al insertar el subgénero en su
contexto, esto es, «en una gran corriente comica» heredera de rasgos de la
Poesia de disparates y de valor satirico mas que dudoso, ya que su
comicidad se permitia por las convenciones y no cabia la irreverencia en
una representacion palaciega.

El apuntado origen en certamenes y justas condiciona al menos en
Parte el tema, el tono y la métrica de estas composiciones, y les otorga
un caricter circunstancial y puablico™. Primero, la licencia es vilida
durante el tiempo que dura la celebracién. Es comin, sobre todo a
Partir de mediados del siglo XVII, que alglin asunto se reserve para
temas burlescos o festivos, y mis esporadicamente se aprecia un «cierto
tono ligero en algunas composiciones expuestas en altares», si bien la
Vena comica se dirige preferentemente a los elementos ladicos de la
flesta y solo a veces a la propia celebracion®. Ademds, las necesidades
Pueden apremian, con lo que la participacién en las justas no siempre
fesponde a un especial fervor o devocidn, sino que también puede
buscar ante todo el galardon.

R

i Alonso, art, cit., p- 114
. Frédéric Serralra, «La religion en la comedia burlesca del siglo XVII», Criticon, 12, 1980, pp. 55-76;
“Ita posterior en p. 72.
Ya lo seiala Alonso, art. cit., pp. 107-108. No faltan poemas en las construcciones efimeras como
?SFCOS triunfales: ver Osuna, art, cit., p. 127).
Osuna, arr. cit., pp. 111, 121.

79



ADRIAN J. SAEZ

Este supuesto caricter irreverente debe tener en cuenta que varios de
los autores que destacaron en el género (Moreto, Cornejo, sor Juana...)
pertenecian al estado eclesidstico y las poesias se lefan en celebraciones a
las que asistian las autoridades, sin que faltasen representantes de la
[nquisicion®. Emisor y receptor, por tanto, también tienen algo que decir,
y algunas comicidades poseen una «complicidad profesional»’: asi, chistes
sobre curas, de apariencia ofensiva, ganarian comicidad ante un publico
clerical.

A su vez, el aumento progresivo de la explotacidon ingeniosa del
potencial burlesco de las composiciones «de ciego», especialmente —que
no solo— en forma de villancicos se enmarca en un proceso de expansion
de la poesia jocosa en los campos profano y religioso: en este tltimo «os
referentes sagrados situaban al poeta burlesco ante unos limites dificiles de
precisar, posiblemente variables segin la percepcion o sensibilidad parti-
cular [...], que separaban la burla “decente” de la palmaria irreverencian.
Su aceptacidn se podia ver favorecida por una serie de rasgos codificados
(humanizacion de las figuras, origen lingtistico de la comicidad...), al
tiempo que otras estrategias esquivaban la confrontacion directa con los
referentes venerables mediante el desplazamiento de la burla hacia perso-
najes relacionados, como demonios, herejes o judios™.

Son poemas, en resumen, que pertenecen a grandes rasgos a la esfera
¢ocoseria» por la combinacion de burlas expresivas y veras tematicas, y
que por todo ello pueden definirse de modo mas adecuado como «poesia
burlesca de tema religioso» o, seguramente mejor, «poesia religiosa
burlesca»”.

* Lépez Guil, op. cit., pp. 56-538.

7 Serralta, art. ait., p. 73.

¥ Osuna, «Las oraciones y coplas de ciego como motivo burlesco culto en la poesia religiosa del
siglo XVII», en Eros divino: estudios sobre la poesia religiosa iberoamericana del siglo X111, ed. J. Olivares,
Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 2010, pp. 335-366 (aqui pp. 351, 344 y 344-345).

* Osuna, «Juan de Ibaso y las formas burlescas en justas poéricas a mediados del siglo XVII», en La
poesia burlesca del Siglo de Oro: problemas y nuevas perspectivas, coord. A. Bégue y J. Ponce Cardenas,
Criticon, 100, 2007, pp. 91-114, emplea la primera al paso (p. 92). Sobre qocoserio», ver Jean-Pierre
Etienvre, «Primores de lo jocoserion, Bulletin Hispanique, 106.1, 2004, pp. 235-252; y Alain Bégue, «Los
limites de la escritura epidictica: la poesia jocoseria de José Pérez de Montoro», en La poesia burlesca
del Siglo de Oro: problemas y nuevas perspectivas, coord. A. Begue y J. Ponce Cardenas, Criticdn, 100, 2007,
pp. 143-166.

80



LA VUELTA DEL CAMINO O LA MASCARA DE DEMOCRITO

Con todo, hay un limite que dificulta este acercamiento: en el paso
de la oralidad a la imprenta la autoridad ejercia su control y podia limar
las asperezas que se detectasen. Si supone un aval para lo burlesco dentro
de los festejos, puede conllevar una cierta limpieza de los textos. No
Unicamente por temor ante la censura, sino solo por decoro, pues no
tiene el mismo alcance una broma oral que otra escrita. Asi, no puede
descartarse que las rupturas con la ortodoxia religiosa se hayan depurado
antes de su difusion y, por ende, se haya reducido su rastro impreso. Pero
es la Gnica base de trabajo posible y ain se puede sondear el dificil
equilibrio entre el debido decoro hacia las realidades religiosas y el gusto
por las formas burlescas. Mantenerlo era responsabilidad de todos: los
motivos burlescos que seleccionasen los responsables de las justas debian
esquivar la irreverencia; los poetas tenian que evitar caer en ella, «llevados
por el juego lingtiistico y conceptual que solia ir aparejado al tratamiento
Jocosor; y la doble moral propia de un género relegado a una posicién
menor, [Gdica e intrascendente, que normalmente se disfrazaba como
concesion al vulgo®.

La lengua de la poesia religiosa burlesca se puede entender igual-
mente dentro de la trayectoria planteada. Sin duda, en esta especie
Poética resulta esencial la elaboracion conceptista y las piruetas de
agudeza. Si se da por buena la opinidn de que los contrafacta son vulgares
en la exhibicién del ingenio*!, la poesia religiosa comico-festiva del Bajo
Barroco se revela como su vuelta de tuerca en tanto reino de la audacia
Poética mas alld de la ortodoxia mis estricta. Wardropper** erraba al
Sostener que, irbnicamente, los artistas divinizadores rebajaban la poesia y
la religion al querer elevar ambas, pero parece licito afirmar que, al
Menos en apariencia o en algunos casos, los poetas que cultivaban la
Poesia burlesca de tema sacro se careaban con el peligro de disminuir la
dignidad del sujeto tratado.

i — S
40

. Osuna, art. air, p. 92.
” Wardropper, op. cit., pp. 323-324.
nrdropper‘ op. at., p. 327.

81



ADRIAN J. SAEZ

Final

Es interesante atender a este proceso de doble cambio, toda vez que la
poesia sacra suele caracterizarse por la escasez de innovaciones formales y
la tendencia a perpetuar las normas precedentes. La moda de las recrea-
ciones «a lo divino» forma parte de la evolucién del canon poético
religioso que en el Bajo Barroco progresivamente cedera lugar a la otra
cara de la moneda: frente a la elevacion del tono poético y la adecuacion
del contenido a una cierta ortodoxia tematica, se ofrece la burla, general-
mente respetuosa, de asuntos religiosos y trascendentes.Y es en este baile
en el limite donde reside en parte la gracia y el reto: ortodoxia y hetero-
doxia, poética y religion, se cruzan en un complejo proceso que
unicamente se entiende en el contexto de los cambios sociohistoricos,
pero también en un camino de ida y vuelta por el que discurre la poesia
religiosa del Siglo de Oro, que durante un tiempo se viste con la mascara

de Democrito.
ADRIAN J. SAEZ

CEA-Université de Neuchdtel
adrian.saez@unine.ch

82



	La vuelta del camino o la máscara de Demócrito : apostillas de poesía religiosa burlesca

