
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 60 (2013)

Heft: 3: Fascículo español. Heterodoxias y periferias : la poesía hispánica en
el Bajo Barroco

Artikel: La vuelta del camino o la máscara de Demócrito : apostillas de poesía
religiosa burlesca

Autor: Sáez, Adrián J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La vuelta del camino o la máscara de Democrito:
apostillas de poesía religiosa burlesca*

Una manifestación menos atendida del rico caudal poético del Siglo
de Oro es la poesía cómica de tema religioso. Por fortuna, recientemente
López Guil1 ha sacado al teatro del mundo una antología de este género
custodiada en la Zentralbibliothek Zürich (códice D-249) y ha reactivado
el interés por esta especie literaria, como muestran las líneas que siguen.

Para adentrarse en esta modalidad poética, cuya denominación se

discute más adelante, ha de tenerse en cuenta 1) su situación híbrida entre
la poesía religiosa y la burlesca ('cómica'), pues si la primera sirve de

cantera argumentai y temática, la segunda constituye su arsenal de juegos
e ingeniosidades expresivas; y 2) su carácter opuesto o complementario a

las versiones «a lo divino», en tanto envés posterior de la misma moneda.
Es otro de los cambios del sistema literario de la época, que como es

habitual se queda en el terreno de la praxis2. Así pues, su estudio permite
repasar la evolución de las rimas del momento y, tal vez, reconsiderar las

clasificaciones vigentes para el Bajo Barroco. Por pasos.

Camino a la cumbre

Se sabe que la poesía religiosa era un género mucho más apreciado en
el Siglo de Oro y épocas anteriores que posteriormente. Los poemas
profanos y religiosos comparten una misma herencia poética, pero la

temática religiosa seguía los pasos de la expresión profana a la par que

Trabajo realizado durante una estancia de docencia e investigación en la Westfälische Wilhelms-
Universität Münster, gracias a la concesión del «Gertraud und Reinhard Horstmann Stipendiumpreis»
Para el curso 2011/2012. Se inscribe dentro del proyecto PHEBO, «Poesía Hispánica en el Bajo
barroco (repertorio, edición, historia)», FFI2011-24102 del Ministerio de Ciencia e Innovación, y
cuyo IP es Pedro Ruiz Pérez. Agradezco los comentarios de Antonio Sánchez Jiménez (CEA-
JJniversité de Neuchâtel).

Itzíar López Guil, Poesía religiosa cómico-festiva del bajo Barroco español. Estudio y antología, Berna, Peter
Lang, 2011.

Ignacio García Aguilar, «Poéticas y construcción de la imagen de autor», en El autor en el Siglo de

Ofo. Su estatus intelectual y social, ed. M.TÍetz y M.Trambaioli.Vigo, Academia del Hispanismo, 2011,
PP-103-116.

71

nan J. Sáe:z, «La vuelta del camino o la máscara ile Democrito», Versants 60:3, fascículo español, 2013, pp. 71-82



ADRIÁN J. SÁEZ

hacía gala de ciertas originalidades de corte sacro3. Igualmente, la lírica
religiosa disfrutaba de un estatuto superior cuantitativa y cualitativamente:

junto a su significativa circulación impresa y recepción se le asignaba un
valor jerárquico privilegiado en el aspecto temático4. Así se entienden los

reiterados intentos por parte de los poetas de cultivar este campo como
puerta de acceso al mecenazgo y al Parnaso3: si las incursiones más o

menos sinceras de Lope de Vega en el género iban acompañadas de una
constante defensa de la superior dignidad de la poesía religiosa, Góngora
dejó correr alguna vez su pluma por estos lares con la intención de

congraciarse con los grandes de la Corte, en opinión de Jammes6.

A la vez, de la mano del prestigio de esta poesía nacieron las versiones «a

lo divino», cuya trayectoria a lo largo del siglo XVII puede entenderse

como un camino de ida y vuelta. En una primera etapa ciertos argumentos,
composiciones o motivos fueron reescritos desde una perspectiva sacra

para unir lo útil con lo dulce, la poética con la teología. Estas recreaciones

(nunca mejor dicho) a partir de un texto profano se conocen como
contrafacta, una modalidad que debe deslindarse de la glosa a lo divino, que
confiere un sentido religioso a través de las estrofas que desarrollan el

estribillo de un cantar profano7.

1 Bruce W.Wardropper, «La poesía religiosa del Siglo de Oro», Edad de Oro, 4, 1985, pp. 195-210. La

influencia se centra en la amplificación de metáforas, la concertación de las descripciones poéticas y
una mayor flexibilidad en la expresión del amor humano a partir del ejemplo del amor divino (208-
209). Ver Edward M. Wilson. «Spanish and English Religious Poetry of the Seventeenth Century».
Journal of Ecclesiastical History, 9.1, 1958, pp. 38-53 (aquí 53).
4 Valentín Núñez Rivera, «La poesía religiosa del Siglo de Oro. Historia, transmisión y canon», en En

torno al canon: aproximaciones y estrategias. VII Encuentro Internacional sobre Poesía del Siglo de Oro

(Universidad de Sevilla, 20-22 de noviembre de 2003), dir. B. López Bueno, Sevilla, Universidad de Sevilla

/ Grupo PASO, 2005, pp. 333-370 (aquí p. 333).
' Ver Núñez Rivera, art. cit.; y Julio Vélez-Sainz, El Parnaso español: canon, mecenazgo y propaganda en

la poesía del Siglo de Oro, Madrid.Visor Libros, 2006. El servicio poético en un acto religioso público
era una forma de promoción literaria (López Guil, op. cit.,p. 67).
6 Antonio Carreño y Antonio Sánchez Jiménez (ed.), L. de Vega, Rimas sacras, Madrid / Frankfurt,
Iberoamericana / Vervuert. 2006, pp. 60-72; Robert Jammes, Etudes sur l'oeuvre poétique de don Luis de

Góngora yArgote, Burdeos, Féret et Fils, 1967, pp. 227-246. Colin P.Thompson, «Góngora como poeta
religioso: los tres romances "Al nacimiento de Cristo Nuestro Señor"», en Eros divino: estudios sobre la

poesía religiosa iberoamericana del siglo XVII, ed.J. Olivares, Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 2010,

pp. 257-276, considera que a Góngora le mueve más el uso de una tradición poética que una expresión

sincera de religiosidad.También se halla la combinación de lírica sacra y panegírico cortesano en
Pedro de Espinosa (Pedro Ruiz Pérez, «Un "subido modo poético": la lírica sacra de Pedro de

Espinosa», en Eros divino: estudios sobre la poesía religiosa iberoamericana del siglo XVII, ed.J. Olivares,

Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 2010, pp. 277-306; aquí p. 284).
7

Margit Frenk, «Lírica popular a lo divino». Edad de Oro, 8, 1989, pp. 107-116 (aquí pp. 108-109).
En realidad, existen dos tipos de glosa: «el desarrollo más o menos libre y la glosa en sentido estricto,

72



LA VUELTA DEL CAMINO O LA MÁSCARA DE DEMOCRITO

Según Núñez Rivera, las divinizaciones de Córdoba (Las obras de

Boscán y Garcilaso trasladadas en materias cristianas y religiosas) oValdivielso
(«ensaladillas») son el mecanismo fundamental de la segunda canonización
poética en la evolución de la poesía religiosa8. Esta estrategia enraiza lo

pagano en la comunidad cristiana, maridaje que puede entenderse como
una nueva translatio studii tras el asentamiento del endecasílabo en castellano,

pues el segundo paso consistía en aunar este metro de origen italiano
con el contenido espiritual, empresa ya realizada en Italia''. Asimismo, se

suma a la vigencia del principio horaciano del provecho (docere) y participa

de la disputa sobre la legitimidad de las obras profanas que algunos
tachaban de inmorales y perniciosas10. Era un medio, pues, de granjear
aceptación a la creación poética. En otras palabras: el género se enmarca
inevitablemente en las relaciones entre literatura y poder, merced al

control ejercido por la Iglesia en la difusión de poesía religiosa. Baste

recordar que el Index de 1584 (y posteriores) prohibe «todas las canciones,
coplas, sonetos, prosas, versos, rimas, en cualquier lengua que traten cosas
de la Sagrada Escritura interpretándolas contra su debida reverencia, y

en la cual se van repitiendo los versos del estribillo, consecutivamente, al final de las estrofas» (110,
n- 10). Francisco Javier Sánchez Martínez, Historia y critica de la poesía lírica culta «a lo divino» en la

España del Siglo de Oro. Murcia, Autor-Editor, 1995-1996, 5 vols, (aquí vol. 1, 163-382) diferencia
° técnicas: la divinización musical, la contrafacción, la glosa, la transposición contextual, la ensalada y
el centón.

Núñez Rivera, op. cit., plantea esta evolución de la poesía religiosa: modelos medievales (h. 1470-
'550), el primer canon clasicista con las versiones bíblicas (1550-1560), una segunda canonización
con las divinizaciones (1560-1580), la confirmación del canon en antologías (1580-1599), su proyec-
Con en odas sacras y bucolismo a lo divino (1580-1599), más las variaciones del siglo XVII, donde
se encuadra la poesía religiosa burlesca aquí tratada. Se puede poner en paralelo con Frenk,
"Dignificación de la lírica popular en el Siglo de Oro», en Estudios sobre lírica antigua, Madrid,
Castalia, 1978, pp. 47-80. Para Juan Manuel Daza Somoano, «Algunas consideraciones sobre la poesía
rehgiosa durante la segunda mitad del siglo XVII», en Tras el canon. La poesía del Barroco lardío.Vigo,
Academia del Hispanismo. 2009, pp. 165-180, la obra de Quirós y Colodrero Villalobos funciona
cual bisagra entre las dos mitades del siglo, y plantea una pregunta aquí atendida: «¿qué continuidad
se establece entre el conceptismo sacro del período canónico y el de la etapa final del siglo XVIP»
(P- 179).

Núñez Rivera, op. cit., v «Por la dignificación de la poesía religiosa: deslindes y modelos en un
Prologo de Pedro de Enzinas», en Eros divino: estudios sobre la poesía religiosa iberoamericana del siglo X VII,
™-J. Olivares, Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 2010, pp. 21-48.

La preceptiva renacentista establece que el poema sacro era la lírica verdadera: «La idea de una lira
cr'stiana, o de una casta página que sustituya la poesía amorosa en la vida social y en la formación de
'os jóvenes, recorre los textos de los moralistas, tanto en medios protestantes como católicos, tanto en
lta'ia cuanto en España o en Francia» (María José Vega Ramos, «Poética de la lírica en el
Renacimiento», en Idea de ¡a linca en el Renacimiento (Entre Italia y España), éd. M.'J.Vega y C. Esteve,
Vllagarcia de Arousa, Mirabel, 2004, pp. 15-43; aquí p. 23).

73



ADRIAN J. SÁEZ

respecto, profanamente, y a otros propósitos contra lo que común y
ordinariamente la santa madre Iglesia romana admite y usa» (regla 10)".

La función de la poesía «a lo divino» todavía se discute: desde la

difusión entre gente devota de «un erotismo considerado nocivo en un
poeta cuyo talento se admira y se respeta», hasta la predicación de verdades

cristianas valiéndose de la fama de un ingenio, la aceptación de una
corriente de moda o la participación en el carácter festivo de determinadas

celebraciones devocionales, sin que quepa excluir la pura experimentación

Senderos que se bifurcan

Como fuere, con el paso del tiempo esta tendencia varía. A mediados
del siglo XVII declina el auge de los contrafacta13, seguramente agotados

por reiteración y desgaste, y durante los reinados de Felipe IV y Carlos II
surge una tendencia poética innovadora y audaz: la poesía cómica de tema

religioso, practicada eminentemente por ingenios que suelen adscribirse

a la escuela calderoniana. Se enmarca dentro del proceso de dispersión
poética del Bajo Barroco, pero ha recibido escasa atención crítica14.

En parte, esta situación se debe a que la poesía religiosa burlesca se

encuentra a caballo entre dos universos poéticos: la lírica religiosa, en cuya
trayectoria debe ser entendida, y la poesía burlesca, de donde toma las

ingeniosidades. La festiva Talía se adentra en los dominios de Urania, musa

11 Citado enValentida Nider. «Sobre algunos pasajes bíblicos en la agudeza de Quevedo», La Perinola,

3,1999, pp. 195-208.
12 B. Wardropper, Historia de la poesía linca a lo divino en la cristiandad occidental, Madrid, Revista de

Occidente, 1958, pp. 280-281; Glen R. Gale (ed.). S. de Cordoba, Garcilaso a lo divino, Ann Arbor,
University of Michigan, 1971, pp. 24-25;John Crosbie, «Amoral "a lo divino" Poetry in the Golden
Age», Tlie Modern Language Review, 66.3, 1971, pp. 599-607; Frenk, <irf. cit., pp. 113-116, respectivamente
" Wardropper, op. of., p. 303.
14 En el panorama de Begoña López Bueno (coord.). La renovación poética del Renacimiento al Barroco.

Madrid, Síntesis, 2006, p. 237, solo se comenta que de 1627 a fin del siglo «continúa el despliegue de

la poesia religiosa, dispersa por los más diversos cauces métricos y genéricos; en continuidad con las

vías abiertas durante el período de culminación, se reitera el carácter eminentemente penitencial,
celebrativo (en relación con el culto y la liturgia) o didáctico». Falta en el panorama de Rodrigo
Cacho Casal, «El ingenio del arte: introducción a la poesía burlesca del Siglo de Oro», en La poesía

burlesca del Siglo de Oro: problemas y nuevas perspectivas, coord. A. Bègue yj. Ponce Cárdenas, Criticón.
100, 2007, pp. 9-26.

74



LA VUELTA DEL CAMINO O LA MÁSCARA DE DEMOCRITO

de la poesia sacra, en una innovación que supone una cierta transgresión,
al menos en potencia, según se verá. No es nada enteramente nuevo:
existe una tradición de poemas que cantan grandes temas en tono bajo
(de la Batracomiomaquia de autor discutido a la Gatomaquia lopesca). Más

cerca, influye la entusiasta entrada desde principios del siglo XVII de la

tradición de versos folclóricos en la poesía religiosa, que crea un estilo

propio de lírica popularizante10. Algunas glosas «a lo divino» podían
sorprender por su tono jocoso, los villancicos navideños incidían en el

carácter ludico de la fiesta16 y la corriente del conceptismo sacro vigente
en los primeros años de la centuria produjo ciertas audacias metafóricas

que merecieron la intervención inquisitorial, como los Juegos de

Nochebuena de Alonso de Ledesma, prohibidos en 163217. Quevedo firma
algunos chistes atrevidos en juego con textos evangélicos: el romance
«Padre Adán, no lloréis duelos» (Poesia original, núm. 699) contiene una
felicitación por la Caída, pues se libra de tener suegra, y disemina una
serie de juegos sobre estas y las culebras, la costilla que supuso Eva (mejor
que los huesos o cuernos que cuestan las mujeres), etc., o el uso del lema

«deposuit potentes» ('derribó a los poderosos', Lucas, 1, 52) para un novio
impotente (núm. 759, w. 30-31), exceso suprimido en el Indexls, etc., etc.

En esta línea se sitúa la poesía religiosa de tono cómico, que escapa a

los siete subgéneros formulados por Wardropper19. En su encormable
trabajo, López Guil destaca «su interés histórico en tanto que fruto de una
visión de la poesía, de la religión y de la religiosidad muy distinta a la de

siglos posteriores, diferencia que, en gran medida, es la responsable del
silencio al que, desgraciadamente, han sido relegados en nuestros días»20.

Frenlc, art. cit.. p. 73.
Uaza Somoano, art. cit.. p. 171.
Nuñez Rivera, iirf. cit., p. 363. Aquí conviene matizar a Wardropper. op. cit.. p. 323): «Si bien hay

'ontrafacta conceptistas, son superficiales, lo mismo en el estilo que en el pensamiento». Crosbie, A lo

"'vino Lyric Poetry: An Alternative I îew, Durham, University of Durham, 1989, p. 77, señala: «the new
c°i>ceptista style of composition satisfied to an even greater extent the desire to give expression to wit
and ingenuity in poetry, and thus it simply came to be preferred to contrafaction».

«La Biblia en la poesía española. Notas sueltas». La Perinola, 8,2004,pp. 17-48 (aquí pp. 27-28,30-33).
Wardropper. an. cit. Son: catequizante, ocasional, circunstancial, penitencial, meditativa, devota y

"Ustica. La poesia religiosa burlesca no casa bien porque posee rasgos de varios de ellos: ocasional o
circunstancial por su escritura para un festejo (religioso) determinado y devota por la intensidad

JPiritual.Ver López Guil. op. cit.. pp. 51-55).
López Guil.op. cit.. p. 10.

75



ADRIÁN J. SÁEZ

En efecto, a su valor literario suma el interés cultural y sociohistórico de

conocer formas de sentimiento religioso tan ajenas al horizonte actual y
que, por ende, deben reconstruirse para entenderse adecuadamente.

La escasa recepción que mereció esta poesía a partir del siglo XIX se

vio aderezada de severos juicios basados en un desprecio evidente que
explicaban este quehacer como «fruto de una degeneración de la religiosidad

barroca»21. Esta visión nace del desconocimiento de una parte
esencial de las reglas del juego poético: según el estudio de López Guil, el

discurso se construye mediante analogías implícitas que establecen una
correspondencia entre los dos niveles de significación del enunciado así

como entre dos situaciones de enunciación22. Esta «gran agudeza» pone
sobre el tapete un disfraz «popularizante» que no responde al emisor

(poeta culto), receptor (nobles), ocasión (canonizaciones, galas cortesanas,

inauguraciones...) ni escenario (colegios, conventos, universidades...)2}.
En efecto, la ruptura intencional de las consabidas reglas del decoro —al

emisor, al receptor, etc.- se permite dentro de las convenciones de los

géneros cómicos, en un contexto que desactiva el dolor y la violencia de

la burla para quedarse como fuente de comicidad: si la anterior audacia
de Quevedo fue censurada, no puede sospecharse un intento de faltar a la

ortodoxia -inconcebible en dicho ingenio-, porque estas parodias no se

oponen necesariamente a la fe y se juzgan más o menos merecedoras de

castigo según el rigor del momento24.

Y aquí vuelve a escena la manida querella terminológica. López Guil25

emplea la denominación «poesía religiosa cómico-festiva» y distingue
entre poesía religiosa cómica, de un lado, y burlesca de otro: así separa el

21 López Guil, op. cit.. p. 56.
22 López Guil, op. cit., pp. 168-170.
21 Frenk. art. cit., p. 61, advierte que las contrahechuras que hoy parecen cómicas «sin duda no
sonaban irreverentes en aquella época»;Victonano Roncero, «El humor y la risa en las preceptivas de
los Siglos de Oro», en Democrito áureo. Los códigos de la risa en el Siglo de Oro, ed. I. Arellano y V.

Roncero, Sevilla, Renacimiento, 2006, pp. 287-328 avisa que la risa popular no fue defendida por
oradores o preceptistas, pero sí apreciada y empleada por autores cultos (p. 288).
24 Arellano, Poesia satírico burlesca de Quevedo, Madrid / Frankfurt, Iberoamericana / Vervuert, 2003,

pp. 45-48.Y en «Las máscaras de Democrito: en torno a la risa en el Siglo de Oro», en Democrito áureo.

Los códigos de la risa en el Siglo de Oro, ed. I. Arellano y V. Roncero, Sevilla, Renacimiento, 2006,

pp. 329-359, escribe: «el hecho de que un texto sea censurado no siempre significa que sea subversivo,
ni rebelde ni heterodoxo. Hay censuras que no entran en el fondo, pero que por motivos que
podríamos llamar "prudenciales" operan sobre determinados textos. [...] La relación conflictiva de lo
burlesco con la censura es, pues, compleja» (p. 347).
2' López Guil, op. cit., pp. 55-61.

76



LA VUELTA DEL CAMINO O LA MÁSCARA DE DEMOCRITO

corpus de villancicos religiosos que basan su comicidad en la ridiculiza-
ción de tipos y sigue la clasificación del poemario de Manuel de León
Marchante (1722 y 1733) en obras «sagradas, humanas y cómicas». Sin

embargo, numerosos epígrafes de ediciones y manuscritos del Siglo de

Oro abogan por el rótulo «burlesco» (asimilable a «gracioso», «festivo» o

«jocoso») como dominio de Democrito. Según aclara Arellano2'', la poesía
de corte còmico se consideraba burlesca frente a la satirica y tampoco ha

de olvidarse la cercanía de la moralización y la risa. La burla, por tanto, se

define por el efecto risible en el receptor, no por la intención ética del

autor (como ocurre con la sátira), ya que lo burlesco es ideológicamente
neutral. Así, son elementos burlescos aquellos que buscan despertar la risa,
bien para facilitar la acción de la sátira o tan solo por su valor estético y
ludico en sí27. Es decir: burlesco y cómico son sinónimos. Por tanto, no es

necesario cambiar las voces usadas en la época, sino tener en cuenta el

contexto referencial y los códigos vigentes (ideológico, literario...) para
reconstruir el significado de los poemas y su verdadero alcance.

Mas la permeabilidad de los límites facilita la contaminación de otros
valores poco lúdicos. Precisamente la complejidad de estas rimas radica en
su contenido sacro que debe ser respetado. Recuérdese como botón de

muestra que la incardinación de elementos cómicos en festividades

religiosas, con las fiestas del Corpus a la cabeza (autos sacramentales,

entremeses...), sorprendían a ciertos viajeros que recorrían España y
dejaban huella escrita de su escándalo ante una combinación muy natural

para los españoles según los códigos vigentes. Osuna28 ya aprecia el gusto
por la inserción de formas chistosas:

el reforzanuento ideológico que entrañaba la fiesta barroca no fue incompatible

con la inversión que supone la perspectiva burlesca, ni siquiera en el caso de la

Arellano, op. cit.. pp. 20-40; <ir/. cit., pp. 335-345.
Alfonso Rey, «La comicidad en la obra de Quevedo: cuestiones preliminares», en Democrito áureo.

L°s códigos de la risa en el Siglo de Oro. ed. I. Arellano y V. Roncero. Sevilla, Renacimiento, 2006,
PP 233-261, también prefiere el término «burlesco» cual medio entre «festivo» y «satírico» (p. 252).
"ara Cacho Casal, art. cit., p. 13, la poesía burlesca es un «cajón de sastre» en que los poetas introducán

sus «composiciones risibles». Antonia M' Ortiz. «Parodias religiosas». Manuscrt. Cao. 2. 1989.
PP- 57-67, indica que estos textos no pueden denominarse stricto sensu «parodias» al no burlarse de un
Putito serio, pues «lo devoto se utiliza como pretexto para manifestar otras intenciones por parte del
«Uot» (p. 57).

M" Inmaculada Osuna. «Manifestaciones de la perspectiva burlesca en la fiesta religiosa barroca:
algunos ejemplos granadinos del siglo XVII». Rite. 21.1,2005, pp. 109-147 (aquí p. 110).

77



ADRIÁN J. SÁEZ

fiesta religiosa, donde a la solemnidad y publicidad inherente a la dimensión
ciudadana e institucional de la celebración se añadía su «peligrosa» cercanía a

núcleos dogmáticos (Eucaristía, Santísima Trinidad...), cuasi-dogmáticos
(Inmaculada Concepción) o ejemplares (vidas de santos).

Sin embargo, vuelve a insistir en un cierto carácter subversivo de la

máscara burlesca que no acarrea siempre. En los poemas leídos -y luego
impresos- en tales eventos la risa cumple dos funciones: es un ingrediente
festivo (de ludus) y actúa cual aliado de la doctrina religiosa, en aras del
deseado delectare aut prodesse. Es decir, los poetas se valen de una de las

modalidades de la risa en el ámbito cristiano: aquella intrascendente y
juguetona destinada a aligerar la predicación, frente a la severa que
reprehende al pecador29.

Por este camino interesa visitar las fronteras que separan el juego
ingenioso de la falta de respeto a cuestiones de fe. Estas deben considerarse

como discrepancias puntuales, según parece por los testimonios
conservados. Así, algunos ingenios se mueven entre los tenues límites

genéricos y las combinaciones temáticas, en un ingenioso experimento
en las fronteras entre ortodoxia y heterodoxia: se adentran en el terreno
de una cierta heterodoxia estética que juguetea con los límites de la

ortodoxia religiosa10. Aunque es una amenaza que queda en apariencia,
una «heterodoxia» leve que aclara Alonso11:

El poeta devoto tiene que maravillar a su público, aunque sea produciéndole una

sacudida, casi un choque brutal. [...] Los poetas de las justas muchas veces emiten
ideas extravagantes dentro de lo religioso, o aun heréticas, como si lo que

quisieran fuera darle un susto al oyente; pero un golpe de timón desvirtúa en

seguida la barbaridad enunciada; y el devoto auditorio de las justas puede ya

respirar tranquilo (y reír de su propio susto).

Este fenómeno aparece tanto en juegos puramente verbales como en
chistes que entran en «grandes atrevimientos ideológicos». Se explica

29 Rey. art. cit., p. 239.
" Algo similar ocurria en las academias y los certámenes: «la "caricatura" no era siempre bienvenida

y el poeta debía saber trazar el límite entre lo burlesco, que estaba aceptado dentro de las reglas de la

cortesia renacentista, y lo satírico, que no lo estaba» (Vélez-Sainz. op. cit., p. 127).
" Dámaso Alonso. «Para la historia temprana del conceptismo: un manuscrito sevillano de justas en honor
a santos (de 1584 a 1600)». en Obras completas 5. Madrid. Gredos. 1974. pp. 75-117 (aquí pp. 106-108).

78



LA VUELTA DEL CAMINO O LA MÁSCARA DE DEMOCRITO

porque en el ambiente religioso de la época las manifestaciones

populares se permiten una cierta familiaridad con lo divino que trata a

los referentes sacros «con un tono jovial, bromista, confianzudo» que
desde otra óptica parece irreverente32, sin olvidar el límite del decoro.
Pero la novedad no radica en la técnica literaria, bien asentada y codificada,

sino en su alejamiento del uso habitual en la tradición y su

reacomodo en un tema sacro.

No parece ocioso recordar que otro género en boga era la comedia
burlesca, reino de la risa propio de Carnestolendas. En este sentido,
Semita33 estudia las referencias religiosas en las comedias burlescas, y su

catálogo da cuenta de alusiones a la cultura y la práctica religiosa (Biblia,
latinajos, oraciones...), a las costumbres del clero y otras dentro del juego
conceptual y verbal que solo buscan la risa mediante dilogías. Su aparente
atrevimiento y novedad se disuelve al insertar el subgénero en su

contexto, esto es, «en una gran corriente cómica» heredera de rasgos de la

poesía de disparates y de valor satírico más que dudoso, ya que su

comicidad se permitía por las convenciones y no cabía la irreverencia en
una representación palaciega.

El apuntado origen en certámenes y justas condiciona al menos en
parte el tema, el tono y la métrica de estas composiciones, y les otorga
un carácter circunstancial y público34. Primero, la licencia es válida
durante el tiempo que dura la celebración. Es común, sobre todo a

partir de mediados del siglo XVII, que algún asunto se reserve para
temas burlescos o festivos, y más esporádicamente se aprecia un «cierto
tono ligero en algunas composiciones expuestas en altares», si bien la

vena cómica se dirige preferentemente a los elementos lúdicos de la
fiesta y solo a veces a la propia celebración3''. Además, las necesidades

Pueden apremian, con lo que la participación en las justas no siempre
responde a un especial fervor o devoción, sino que también puede
buscar ante todo el galardón.

Alonso, art. cit.. p. 114.
Frédéric Serralta. «La religión en la comedia burlesca del siglo XVII», Criticón. 12,1980, pp. 55-76;

Ç^a posterior en p. 72.
Ya lo señala Alonso, art. cit., pp. 107-108. No faltan poemas en las construcciones efímeras como

^rcos triunfales: ver Osuna, art. ai., p. 127).

Osuna,art.cit.,pp. Ill, 121.

79



ADRIAN J. SÁEZ

Este supuesto carácter irreverente debe tener en cuenta que varios de

los autores que destacaron en el género (Moreto, Cornejo, sor Juana...)
pertenecían al estado eclesiástico y las poesías se leían en celebraciones a

las que asistían las autoridades, sin que faltasen representantes de la

Inquisición36. Emisor y receptor, por tanto, también tienen algo que decir,

y algunas comicidades poseen una «complicidad profesional»37: así, chistes

sobre curas, de apariencia ofensiva, ganarían comicidad ante un público
clerical.

A su vez, el aumento progresivo de la explotación ingeniosa del

potencial burlesco de las composiciones «de ciego», especialmente -que
no solo— en forma de villancicos se enmarca en un proceso de expansión
de la poesía jocosa en los campos profano y religioso: en este último «los

referentes sagrados situaban al poeta burlesco ante unos límites difíciles de

precisar, posiblemente variables según la percepción o sensibilidad particular

[...], que separaban la burla "decente" de la palmaria irreverencia».
Su aceptación se podía ver favorecida por una serie de rasgos codificados

(humanización de las figuras, origen lingüístico de la comicidad...), al

tiempo que otras estrategias esquivaban la confrontación directa con los

referentes venerables mediante el desplazamiento de la burla hacia personajes

relacionados, como demonios, herejes o judíos38.

Son poemas, en resumen, que pertenecen a grandes rasgos a la esfera

«jocoseria» por la combinación de burlas expresivas y veras temáticas, y
que por todo ello pueden definirse de modo más adecuado como «poesía

burlesca de tema religioso» o, seguramente mejor, «poesía religiosa
burlesca»3''.

54 López Guil, op. cit.. pp. 56-58.
57 Serralta, art. cit., p. 73.
w Osuna, «Las oraciones y coplas de ciego como motivo burlesco culto en la poesía religiosa del

siglo XVII». en Eros divino: estudios sobre la poesía religiosa iberoamericana del siglo XVII. ed. J. Olivares,

Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 2010, pp. 335-366 (aqui pp. 351,344 y 344-345).
" Osuna, «Juan de Ibaso y las formas burlescas en justas poéticas a mediados del siglo XVII», en La

poesía burlesca del Siglo de Oro: problemas y nuevas perspectivas, coord. A. Bègue y J. Ponce Cárdenas.

Criticón, 100, 2007, pp. 91-114, emplea la primera al paso (p. 92). Sobre «jocoserio», ver Jean-Pierre
Étienvre, «Primores de lo jocoserio». Bulletin Hispanique. 106.1.2004, pp. 235-252; y Alain Bègue, «Los

limites de la escritura epidictica: la poesía jocoseria de José Pérez de Montoro», en La poesía burlesca

del Siglo de Oro: problemas y nuevas perspectivas, coord. A. Bègue y J. Ponce Cárdenas, Criticón, 100,2007,

pp. 143-166.

80



LA VUELTA DEL CAMINO O LA MÁSCARA DE DEMOCRITO

Con todo, hay un límite que dificulta este acercamiento: en el paso
de la orahdad a la imprenta la autoridad ejercía su control y podía limar
las asperezas que se detectasen. Si supone un aval para lo burlesco dentro
de los festejos, puede conllevar una cierta limpieza de los textos. No
unicamente por temor ante la censura, sino solo por decoro, pues no
tiene el mismo alcance una broma oral que otra escrita. Así, no puede
descartarse que las rupturas con la ortodoxia religiosa se hayan depurado
antes de su difusión y, por ende, se haya reducido su rastro impreso. Pero
es la única base de trabajo posible y aún se puede sondear el difícil
equilibrio entre el debido decoro hacia las realidades religiosas y el gusto
por las formas burlescas. Mantenerlo era responsabilidad de todos: los

motivos burlescos que seleccionasen los responsables de las justas debían

esquivar la irreverencia; los poetas tenían que evitar caer en ella, «llevados

por el juego lingüístico y conceptual que solía ir aparejado al tratamiento
jocoso»; y la doble moral propia de un género relegado a una posición
menor, ludica e intrascendente, que normalmente se disfrazaba como
concesión al vulgo4".

La lengua de la poesía religiosa burlesca se puede entender
igualmente dentro de la trayectoria planteada. Sin duda, en esta especie
poética resulta esencial la elaboración conceptista y las piruetas de

agudeza. Si se da por buena la opinión de que los contrafacta son vulgares
en la exhibición del ingenio41, la poesía religiosa cómico-festiva del Bajo
Barroco se revela como su vuelta de tuerca en tanto reino de la audacia
poética más allá de la ortodoxia más estricta. Wardropper42 erraba al

sostener que, irónicamente, los artistas divinizadores rebajaban la poesía y
'a religión al querer elevar ambas, pero parece lícito afirmar que, al

menos en apariencia o en algunos casos, los poetas que cultivaban la

Poesía burlesca de tema sacro se careaban con el peligro de disminuir la

dignidad del sujeto tratado.

Osuna, art. cit., p. 92.

Wardropper. op. cit.. pp. 323-324
Wardropper. op. cit., p. 327.

81



ADRIÁN J. SÁEZ

Final

Es interesante atender a este proceso de doble cambio, toda vez que la

poesía sacra suele caracterizarse por la escasez de innovaciones formales y
la tendencia a perpetuar las normas precedentes. La moda de las recreaciones

«a lo divino» forma parte de la evolución del canon poético
religioso que en el Bajo Barroco progresivamente cederá lugar a la otra
cara de la moneda: frente a la elevación del tono poético y la adecuación
del contenido a una cierta ortodoxia temática, se ofrece la burla, generalmente

respetuosa, de asuntos religiosos y trascendentes.Y es en este baile

en el límite donde reside en parte la gracia y el reto: ortodoxia y heterodoxia,

poética y religión, se cruzan en un complejo proceso que
únicamente se entiende en el contexto de los cambios sociohistóricos,

pero también en un camino de ida y vuelta por el que discurre la poesía

religiosa del Siglo de Oro, que durante un tiempo se viste con la máscara

de Democrito.
Adrián J. Sáez

CEA-Université de Neuchátel

adrián. saez(a)unine.ch

82


	La vuelta del camino o la máscara de Demócrito : apostillas de poesía religiosa burlesca

