Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle

letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 59 (2012)
Heft: 3: Fasciculo espafiol. Archivos y manuscritos hispanicos : de la critica

textual a la critique génétique

Artikel: Tradicion textual y tradicion cultural en los "Castigos del rey don
Sancho V"

Autor: Bizzarri, Hugo O.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-323603

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-323603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tradicion textual y tradicion cultural
en los Castigos del rey don Sancho IV

1. La vulgata de textos medievales

En su estudio sobre la historia de la tradicién manuscrita, Giorgio
Pasquali dedicé no pocas piginas a advertir de la existencia en la Edad
Media de ‘vulgatas’ de textos clasicos. El fildlogo italiano indicaba que
cuanto mas era leido un texto en la escuela, mis probabilidades habia de
encontrar una vulgata. La tradicién manuscrita de obras como las de
Esquilo, de Cicerén o de Plutarco, pero también la versién interpolada
de la Regula de San Benito podian ponerse como ejemplo de este
fendmeno!. E indicaba: «La recensione bizantina di Plutarco, interessante
anch’essa per la storia della cultura e delle scuole in quei secoli, serva del
resto al critico tutt’al pitt per qualche lezione trasmessa del ms. che fu
sua fonte e che era affine a tre conservati; vale a dire in pratica serve ben
poco»®. El principio, en verdad, Pasquali lo hallaba ya esbozado en el
estudio de Karl Lachmann sobre el texto del Nuevo Testamento®. El
filélogo berlinés habia sefialado la posibilidad de escribir la historia del
texto biblico encuadrindola en la historia de la cultura y del uso
eclesidstico. Asi identificé las varias formas del texto con el uso de las
varias provincias eclesiisticas. En su opinién, el Nuevo Testamento habia
circulado en tres recensiones diferentes, una de uso en Egipto, otra en
Constantinopla y otra en Palestina. Ofrecia asi una teoria «local» del
texto de la Biblia griega, lo que luego Pasquali etiqueté como el
«método geograficor®.

Giorgio Pasquali, Storia della tradizione e critica del testo, Firenze, Felice Le Monnier, 1952, pp. 109-
183. Remito al libro de Miguel Angel Pérez Priego (La edicién de textos, Madrid, Editorial Sintesis,
2201 1, pp. 29-33) para una sintesis de la aportacién de Pasquali.

Pasquali, op. cit., p. 122.

Karl Lachmann expuso su método en «Rechenschaft iiber Lachmanns Ausgabe des Neuen
Testaments», en Kleinere Schriften zur Klassischen Philologie. Ed. J.Vahlen, Berlin, Druck und Verlag von
G. Reimen, 1876, pp- 250-272.

Pasquali, op. cit., pp. XVII-XVIIL

17



HUGO O. BIZZARRI

Tanto Pasquali como Lachmann trabajaron sobre textos clasicos y
religiosos v, si bien el fildlogo aleman se ocupd también de editar textos
en alto-aleman, en ellos no hizo mas que aplicar sus principios metodo-
légicos nacidos de la prictica de la edicién de los clasicos’. La idea
plantea la existencia de «focos de irradiacién» de los textos que se super-
ponen a aquel del «arquetipo». La concepcién de una descendencia de
caricter vertical se cruza, pues, con interferencias horizontales.

Los textos romances suelen tener una tradicidén mais azarosa que la de los
clasicos por el simple hecho de que carecen del caricter de autoridad.
Quiero decir con esto que los textos romances son mis proclives a manipu-
laciones, reelaboraciones y continuaciones que los clisicos. La cultura
romance para la Edad Media es una cultura abierta por el hecho mismo que
pertenece al presente, mientras que los clisicos forman parte de esa cultura
heredada que es un bloque en si misma. La historia de los textos medievales
no es solo la historia de su creacién, sino también de su transmisién y
recepcidn. A lo largo del siglo XX, la critica textual ha concedido cada vez
mas espacio al estudio de la tradicién manuscrita como una forma de consti-
tutio textus. La colacidn mecinica de manuscritos ha sido dejada de lado
frente a una collatio que explique el error®. Es por eso que me parece
advertir que ese fendmeno de varias recensiones no es ajeno a textos de tradi-
cién hispinica. La adaptacion de textos transmitidos en condiciones
diferentes a las de su creacidén resultdé una forma de pervivencia de los
mismos. El editor, naturalmente, no puede dar cuenta precisa de ello porque
su objetivo es dejar estas versiones intermedias de lado para acercarse a la
versidn arquetipica. Es por eso que me ha parecido conveniente volver
sobre mi edicién de los Castigos del rey don Sancho IV para ejemplificar este
fendmeno de recensiones intermedias y elaboracidén de ‘vulgatas’.

% Sebastiano Timpanaro sefial6 a Bentley y Bengel como precursores de esta idea. Véase La genesi del
metodo del Lachmann, Padova, Liviana Editrice, 1981, pp. 43-48.

¢ El concepto de error, central en la teoria lachmaniana, ha sido objeto de frecuente reflexidn; véase
Paul Maas, «Leitfehler und Stemmatische Typen», en Textkitik, Leipzig, Teubner, 1960, pp. 26-30;
Alberto Blecua, Manual de critica textual, Madrid, Castalia, 1983, pp. 18-30; Pablo A. Cavallero, «El
concepto de ‘error’ y el criterio de enmienda», Incipit, 8 (1988), pp. 105-124; Gianfranco Contini,
Breviari di ecdotica, Torino, Einaudi, 1990, pp. 27-30; Francisco R.ico, En torno al error. Copistas, tipgrafos,
filologias, Madrid, Centro para la Edicién de los Clisicos Espafoles, 2004; Miguel Angel Pérez Priego,
op. cit., pp. 54-76. '

18



TRADICION TEXTUAL Y TRADICION CULTURAL

2. La historia del texto

Resumo las conclusiones a las cuales llegué en mi edicién del afio
20017. La obra se nos ha conservado en ocho manuscritos: BNE 6559
(A), BNE 6603 (B), BNE 3995 (C), Escorial Z.II[.4 (E), BNE
19707/40 (G), Seminario de San Jerénimo, en Burgos (J), Biblioteca
Particular de Bartolomé March Cervi, Madrid (I)®. Todos ellos pueden
ser datados en el siglo XV, salvo I que es del siglo XVIII®. La tradicién
editorial del siglo XX nos habia transmitido un textus receptus, confor-
mado por un «Prélogo», un «Anteprélogo» y cincuenta capitulos, mis
muchos pasajes que mezclaban arbitrariamente la tradicién. En mi
edicién he tratado de resolver esta gran confusién: clarifiqué el
problema de los prélogos, recuperé el perdido capitulo I1I de la rama de
AE y restitui el capitulo XIII, mis muchos pasajes y lecturas de transmi-
si6n deficiente. No volveré sobre estos problemas. Sélo insistiré en que,
pese a todos los esfuerzos, el texto original sélo puede ser recuperado
en forma parcial.

La obra se nos ha transmitido en tres versiones. Yo me ocupé de la
mis primitiva, la de 1292, pero hay otras dos: una de 1350 y otra de
1353 también merecedoras de una edicién'. Es justamente sobre esta
ultima que quisiera volver ahora, no para discutir pequefias variantes
que puedan ayudar o no a la restitucién del texto original, sino
para considerar pasajes que nos permitan ver el camino inverso: el

! Hugo O. Bizzarri (ed.), Castigos del rey don Sancho IV, Madrid-Frankfurt am Main, [beroamericana-

Vervuert, 2001,
® Para mis detalles sobre la descripcién, datacidn e historia de los codices, véanse Arturo Garcia de
la Fuente, Los Castigos e documentos del rey don Sancho IV, El Escorial, Monasterio de El Escorial, 1934;
Hugo O. Bizzarri (ed.), op. cit., pp. 20-34'y Hugo O. Bizzarri (ed.), «Castigos e documentos del rey don
Sancho IV», en Carlos Alvar y José Manuel Lucia Megias (coords.), Diccionario filolégico de la literatura
:ned:‘eval. Textos y transmision, Madrid, Castalia, 2002, pp. 241-244,

Sobre este manuscrito remito a mi articulo «Una copia del siglo XVIII de los Castigos e documentos

del rseg don Sancho IV en la Biblioteca Particular de Bartolomé March, La Cordnica, 21,1 (1992-1993),
pp. 38-65.

10 5 i . . .
De hecho, la primera es la que edita Pascual de Gayangos en Escritores en prosa anteriores al siglo

XV, Madrid, BAE T. 51, pp. 79-228. Nueva edicidén en Ana Maria Marin Sinchez, La versién interpo-
lada de los Castigos de Sancho IV: edicién y estudio, Zaragoza, 2003 (Tesis Doctoral). El manuscrito B fue
transcripto en microfichas por M. Bailey, Texto y concordancias de Biblioteca Nacional, Ms. 6603 Castigos
e documentos del rey Sancho IV, Madison, Hispanic Seminary of Medieval Studies, 1992.

19



HUGO O. BIZZARRI

recorrido desde su estado primitivo hasta una de sus reelaboraciones
del siglo XIV'. .

Como distingui en mi edicidn, esta version de 1353 esta precedida de
un prélogo, que fue el que Agapito Rey errébneamente incorpord a su
edicidén bajo el particular titulo de «Anteprologo»'*:

Este libro fizo el muy alto sennor rey don Sancho, onrrado, poderoso, sabidor rey
de Castilla, de Leon, de Toledo, de Gallizia, de Seuilla, de Cordoua, de Murgia, de
Jaen, del Algarbe, de Algezira, et sennor de Lara et de Vizcaya e de Molina. El qual
es llamado Castigos que daua a su fijo. El qual libro acabo e fizo el noble rey el
anno que gano la villa de Tarifa, que estaua en poder de los enemigos de la fe de
Ihesu Christo que auia mas de seygientos annos que la tenia en su poder desde
que la perdio el rey don Rodrigo, que fue el postrimero rey de los Godos por
nuestros pecados. Et el dicho sennor rey ganandola, entregola a la santa fe catho-
lica de Thesu Christo e de la su bendita madre Santa Maria abogada. E este rey
don Sancho fue fijo del rey don Alfonso que fizo las Siete Partidas; et nieto del
rey don Fernando que gano la muy noble ¢ibdat de Seuilla. Et este dicho rey don
Sancho fue padre del rey don Fernando que murio en Alcaudete, et fue el seteno
que ouo en Castilla que ouieron nonbre don Sancho. Los quales enxenplos e
castigos son muy aprouados e muy prouechosos a toda persona de qualquier
estado o condigion que sea, asi eclesiastica commo seglares, asy sennores commo
sieruos, asi grandes commo pequennos que en el quisieren aprender; et les terna
muy grant prouecho asi a las almas commo a los cuerpos, et aprendera muy
buenas costunbres e condi¢iones para beuir en este mundo onrrada mente e sin
pecado en manera que se saluara sy quisiere. Et en el ha ¢incuenta capitulos et
en el postrimero acabase con la palabra que dixo Nuestro Sennor Ihesu Christo
en el Euangelio de Sant Lucas, o dize: Beati qui audit uerbum dei e custodit
illum, que quiere dezir: Bien auenturados son los que oyeren la palabra de Dios
et la guardan (p. 71)"°.

El fragmento posee una serie de errores historicos que permiten
advertir su caricter tardio: otorga a don Sancho el sefiorio de Molina,

' Estudié las veintidos iluminaciones que incluye la copia C de esta versién en mi trabajo «Del

texto a la imagen: representaciones iconograficas de la realeza en un manuscrito de los Castigos del rey
don Sancho IV (Ms. BN Madrid 3995)», Incipit, 22 (2002), pp. 53-94. Véase también Marta Haro
Cortés, «Enxenplos et semejangas para reyes: modelos de transmisién», en Pedro M. Citedra (dir.), Los
cédices literarios de la Edad Media. Interpretacion, historia, técnicas y catalogacién, San Millin de la Cogolla,
Cilengua-Instituto de Historia del Libro y de la Lectura, 2009, pp. 127-159.

12 Agapito Rey (ed.), Castigos e documentos para bien vivir ordenados por el rey don Sancho IV,
Bloomington, Indiana University Press, 1952, p. 29.

3 Todas las citas de los manuscritos B y C estarin sacadas del aparato critico de mi edicién.

20



TRADICION TEXTUAL Y TRADICION CULTURAL

que recibid en 1293 y los de Lara y Vizcaya que sélo pasaron a la corona
en épocas de Juan I (1379-1390). Menciona la muerte de Fernando IV
en Alcaudete, acaecida en 1312, y la toma de Algeciras del afio 1344
La estructura misma de este segmento permite advertir que estamos en
presencia de un prologo a la manera escolistica, en el que se ha aplicado
la técnica del accesus ad auctores, es decir, ofrece todos los elementos para
caracterizar la obra: autor, titulo, ptblico, propésito’. Uno de ellos es
de suma importancia para comprender esta versidén. Mientras que en el
«Prélogo de 1292» se decia que «[...] nos el rey don Sancho [...] con
ayuda de ¢ientificos sabios ordene e fize este libro para mi fijo» (p. 73),
la versidn de 1353 parece dirigirse a un ptiblico mis amplio: «Los quales
enxenplos e castigos son muy aprouados e muy prouechosos a toda
persona de qualquier estado o condigion que sea, asi eclesiastica
commo seglares, asy sennores commo sieruos, asi grandes commo
pequennos» (p. 71). La ampliacién del publico se corresponde con la
evolucién del género «espejo de principes» en los siglos XIV y XV: no
se trata ahora de tratados dirigidos exclusivamente al futuro gober-
nante, sino a un horizonte mais amplio de la sociedad: seglares y
religiosos, alta y baja nobleza. S6lo en este nuevo contexto pueden
interpretarse las modificaciones operadas al texto en el siglo XIV. Para
que quede en claro la relacién contexto cultural y variacién textual
presentaré una serie de ejemplos que ofrecen los Castigos del rey don
Sancho IV. En primer caso los que conciernen a modificaciones simple-

mente redaccionales; luego otros que atafien a modificaciones de
contenido.

14

Hugo O. Bizzarri (ed.), Castigos. .., op.cit., pp. 37-39.

Segiin ha demostrado José Manuel Cacho Blecua, «El titulo de los Castigos y documentos de
Sancho IV», en Carlos Alvar y José Manuel Lucia Megias (eds.), La literatura en la época de Sancho
IV (Actas del Congreso Internacional «La literatura en la época de Sancho IV», Alcala de Henares, 21-24
de febrero de 1994), Alcali de Henares, Universidad de Alcali de Henares-Servicio de
Publicaciones, 1996, pp. 133-168. Estos desajustes histéricos ya habian sido notados por Antonio
Benavides, Memorias de D. Fernando IV de Castilla, Madrid, Imprenta de José Rodriguez, 1860, I,
P- 285. Para la confusién Sancho IV-Sancho VII, véase Carlos Alvar, «De Sancho VII a Sancho IV:

Algunas consideraciones del Libro del tesoro de Brunetto Latini», Voz y Letra, 2 N° 2 (1991),
pp. 147-153,

15

21



HUGO O. BIZZARRI

3. Modificaciones redaccionales

No son escasos los pasajes que presentan una doble redaccion. Toémese
como ejemplo un fragmento del capitulo XVIII:

AE

E pagate de aquellos que lo fazen, e
llegalos a ti, e despagate de aquellos
que non fazen aquellas obras, e
arredralos de ti. Non puedes tu dar a
entender a los omnes que tienes con
Dios e te pagas de los sus syeruos
quando tu del otro cabo demostrares
a los omnes que te pagas e allegas a t
los que se arredran de Dios e de las
sus obras e que dexan el sennorio de
Dios e toman para si al diablo por
sennor (p. 184).

BC
E pagate de aquellos que las fazen e
allegalos a ty, e fazeles onrra a cada
von segunt pertenesce, e echa de ty a
todos los que non andan nin temen
los mandamientos de Santa Yglesia.
¢Commo puedes tu dar a entender a
las gentes que te pagas de los omnes
que siruen a Dios e demuestras a los
que lo non siruen quando tu del otro
cabo los allegas a ty, e te pagas de sus
obras, e les fazes mas onrra que a los
seruidores de Dios? En este caso eres

tu apargero, e das ha entender que
eres tal commo ellos e que dexas a
Dios por el diablo (p. 184).

Este capitulo aconseja al rey no poner en su corte religiosos que sean
desobedientes de sus superiores o apdstatas. El razonamiento que presenta
es logico: si alguien no teme a Dios, tampoco temeri al rey que es su
representante. Ello le da pie para reflexionar sobre el «efiorio» de Dios.
Seglin el pasaje, el rey no puede dar la imagen de que él estd con los
enemigos de Dios. En este caso, la reelaboracién del fragmento es tan sélo
estilistica: BC ponen por delante la Iglesia como institucién y afiaden la
imagen del rey como aliado del diablo. Con ello, se buscé dar una mayor
efectividad al discurso.

Otra reelaboracién estilistica se produce en el capitulo XXVI. Una vez
que se establece el tema del capitulo, la custodia linguae, se coloca una
comparacién: la de la palabra con una saeta. A continuacién se agrega el
dicho de un sabio que no es otra cosa que una nueva comparacion, la del
cuello del hombre con el de la grulla:

22



TRADICION TEXTUAL Y TRADICION CULTURAL

AE

Por eso dixo vn sabio que cobdigiaua
mas auer pescueco de grua que otra
cosa. E los que lo oyeron demandaronle
por que lo dizie. E el dixoles que la
grua era el aue del mundo que mas
luengo pescuego auie e que auie en el
muchos nudos por o se doblaua el
pescueco. Lo primero por la grand
longura. Lo [segundo] por los nudos
que, si tal pescuego ouiese que ante que
la palabra que quiere dezir llegase por la
lengua al pico e pasase por aquellos
nudos, que ante aurie comedido en su
coragon sy dirie aquella palabra o non.
E en el pescueco del omne non se
puede tan bien guardar por que del
coragon a la lengua ha pequenno
espagio. E commo quier que pequenno
sea este espagio en sise muy mejor se
faze quando el coragon esta engendido
con sanna (p. 217).

BC

[...] E les dixo por que la grulla era la
aue del mundo que mas luengo cuello
ouiesse e por que mientra el cuello es
mas luengo mas lexos esta del coragon.
E quando el omne quiere dezir alguna
palabra mientra la boca esta mas lexos
del coragon mas se detiene en su salir
fuera. E en saliendo puede el omne
comedir sy sera bien dicha o non antes
quel diga, ca despues que [es] dicha
non se puede tornar. E quando el
omne tiene el coragon ¢erca la boca
que non ha mas de vn palmo. E
commo ha comedido la cosa luego la
idze, e algunas vegadas non la querria
auer dicho. E commo quier que este
espagio es muy pequenno del coragon
del omne fasta la boca muy mas
menor se faze quando el coragon esta
engendido en sanna (p. 217).

Los dos fragmentos dicen lo mismo, pero desarrollan la explicacién de
la metifora de la grulla de diferente forma. AE son mis fieles al estilo de
los Castigos: hacen una enumeracién de las virtudes del «pescuezo» de la
grulla; BC ofrecen una explicacion mas racional y, por tanto, reelaboran el
Pasaje haciendo que todo lleve logicamente a la incontencién de la palabra
iracunda («E quando [...] E en saliendo [...] E quando el omne tiene [...]
E commo ha comedido [...] E commo quier que este espagio [...]».

Una de las mas importantes es la que se opera sobre el ejemplo del rey
Zorobabel (cap. XXXIII). Mientra el rey duerme, sus cuatro doncellas,
que cuidan su descanso, disputan sobre la cosa méis poderosa del mundo.
Cuando el rey despierta, hace de juez en la disputa. Como ocurre en
todos los relatos de tipo tradicional, es justamente el Gltimo que habla
quien da la respuesta mis acertada, recibiendo el premio del monarca.

Las diferencias entre ambas versiones son grandes; sin embargo, pocas
de ellas conciernen al desarrollo de la accién: mientras que en AE se trata
de doncellas que disputan, en BC son donceles; y mientras que en AE el

23



HUGO O. BIZZARRI

rey verdaderamente duerme, en BC finge hacerlo. Aqui se detienen las
variaciones en la historia. El resto concierne a la forma en que cada
miembro de la disputa expone sus argumentos. Las extensas adiciones
refuerzan con argumentos biblicos la postura de cada uno de los cuatro
personajes. El pasaje es una prueba mis de que esta nueva versién debid
de hacerse en un dmbito religioso, cada vez mas centrado a partir del siglo
XIV en la elaboracidén del discurso politico.

C adiciona gran namero de citas latinas que hereda de un antecedente
comun a su congénere B'¢. Ellas hicieron pensar a Manuel Ambrosio
Sinchez Sianchez que deberian haber estado en la versidn original y que,
por tanto, esta copia seria la mas apta para basar una edicién'’. La mayor
parte de estas adiciones corresponden a citas de los Evangelios y del
profeta David. Muy pocas a otros libros biblicos y dos a San Agustin'®. Es
necesario indicar, que aunque numerosas, ellas representan una minima
parte de las citas biblicas que contiene la obra. Ademas, no se trata de un
trabajo sistematico. Por ejemplo, en el capitulo XXV adiciona a la cita el
texto latino de los Evangelios, «heu illi per quem escandalum uenit»
(p. 263), mientras pasa por alto en el mismo pasaje tres citas explicitas de
Salomoén. En el capitulo XXXVII adiciona la cita latina del Evangelio,
«arbor bona bonum fructum facit» (p. 273), mientras que no hace lo
mismo a continuacién con otra cita evangélica: «E en otro logar dize
Ihesu Christo a sus dis¢ipulos en el Euangelio: Vos seredes presos por el
mio nonbre e traher vos han ante los reyes e ante los adelantados»
(p- 273). No son estas las Gnicas adiciones cultistas. En el capitulo IV
traduce un refrin, «Ca dize la palabra que es escripta del sabidor:
Nescesitas non abuit legem» (p. 93); en el capitulo XL latiniza los
nombres de la historia de Dido y Eneas; en el capituloV coloca una de las
designaciones latinas de la Virgen. Desgajadas de todo contexto, parece
l6gico pensar, como hace Sinchez Sinchez, que ellas estuvieron en la
version original, pero cuando se las considera en relacidon a las otras
modificaciones que sufrid el texto y cuando no se pasa por alto que esta

16
17

Para su justificacion remito a Hugo O. Bizzari (ed.), Castigos..., op. cit., pp. 49-54.

Manuel Ambrosio Sinchez Sinchez, «Notas sobre los Castigos atribuidos a Sanche IV», en Javier
San José Lera (coord.), Praestans labore Victor. Homenaje al profesor Victor Garcta de la Concha, Salamanca,
Ediciones Universidad de Salamanca, 2005, pp. 51-71.

'8 Hugo O. Bizzari (ed.), op. cit., pp. 307 y 325.

24



TRADICION TEXTUAL Y TRADICION CULTURAL

version dice en su prologo que esta obra es apta para «[...] toda persona
de qualquier estado o condigion que sea, asi eclesiastica commo seglares»
(p. 71), se justifica el proceso contrario, consecuencia de una adaptacioén
de la obra a un nuevo contexto.

4. Modificaciones de contenido

Las reelaboraciones de contenido y de conceptos suelen ser mis

importantes. La primera a la que haré referencia concierne el final del
capitulo XIII:

AE

Por el ofigio que tiene todos los malos
e los que biuen en malas obras le
quieren mal. E por eso quando alguna
cosa mala saben en el punan de lo
levar adelante e gelo non encobrir
muy mas por desamor que por amor.
E por eso se deue guardar de lo non
fazer por non dar a tales commo
aquellos venganca de si (p. 161).

BC
[...] sy fuere bueno todos los malos se
castigaran. E sy fuere malo todos los
malos punaran por su maldat e los
buenos non seran conosgidos, segunt
es vn enxenplo que se dize: quando la

~ cabega duele, todos los miembros se

sienten. E por eso el rey linpio e
bueno e casto e sabidor sobre todos
deue ser esmerado. Esto se entiende

que cada vno es rey para se regir en el
serui¢io de Dios e onrra de la su vida

(p. 161)

El capitulo habla del temor de Dios que debe tener el rey en su
corazdn. Recalca que el oficio del rey consiste en instaurar la justicia, por
eso el monarca debe tener clemencia. El parrafo final de AE indica que el
rey debe estar atento a que sus enemigos no conozcan sus debilidades,
pues si las conocieren podrian encontrar en ellas una forma de vengarse
de €l. En cambio, BC insisten en la virtuosidad del rey: debe ser limpio,
casto y bueno, pues sus errores repercutirin sobre todo el reino. En conse-
cuencia, la versién de 1353 tiene mas presente la idea corporativa del
reino que la defensa del propio rey.

La préxima, dentro del capitulo XXVI, concierne a la reelaboracién
de un exemplum con el que se representan las relaciones feudo-vasallaticas.
Se trata de una fibula de tradicién medieval, tal vez creada como

25



HUGO O. BIZZARRI

derivacién de la fibula de Romulo (III, 1)!°. Un rey cria a un le6n de
pequefio, pero un dia el monarca considera que su vasallo lo quiere atacar
y por eso le pega en la cabeza con su espada y le dice: «Mala bestia eres e
muy enponc¢onnada, e mal te huele el fuelgo de la boca» (p.219). El leén
huye de la corte y se oculta en el bosque. Pero un dia en que su antiguo
amo iba de caza se topan frente a frente. El rey le propone volver a su
corte, pero el ledn responde: «Ya non es tiempo de nunca tornar a esa
vida. Para mientes a la espadada que me diste con tu palabra, quando me
denostaste. E ten por ¢ierto que cada que aquella palabra se me
mienbrase, non te podria ver nin amar derecha mente asi commo en ante
fazia. Por ende, vete a buena ventura e non ayas mas que adobar comigo
nin yo contigo» (p. 219).

La mayor parte de las diferencias que se encuentran corresponden a
cambios de expresion o estilisticos. Sin embargo, la variacién del final es
mis importante. La versién de BC vuelve a recordar la causa de la
ofensa: «[...] pues que me dexiste que me fedia el fuelgo» (p. 220), con lo
cual se acenttia el resentimiento del ledn. Pero hay atin otra modificacion
mas importante. El ejemplo se inserta en AE con una frase que enuncia
su tema: «E toma enxenplo de lo que contesgio a vn omne con vn leon
que andaua con el e lo criara de pequenno» (p. 219). El tema de la
«crianza» parece ser un elemento secundario tan sélo para indicar una
forma de relacién entre el rey y su vasallo. Pero en la versién de BC se
retoma al final esta relaciéon dindole mayor relieve: el leon vuelve a
recordar la crianza y el mantenimiento que tuvo en la casa de su sefior:
«Ya non puede ser, que de la espadada que me diste yo so bien sano, mas
de las palabras que me dexiste nunca jamas sanare, pues que me dexiste
que me fedia el fuelgo. E guarescete agora que paro mientes a la crianga
que en mi feziste e al pan que comi en tu casa, sinon yo me vengaria
agora de ti. E, por tanto, ve en paz e non me digas mas non cures mas de
mi» (p. 220). Este relieve que se le da al tipo de vasallaje que tiene el ledn
con su sefior no es sino reflejo de la importancia que habia tomado esta
relacidn en el siglo XIV. Ya en la Partida II (Tit. XX, Ley I) se distinguia
entre tierra natural y tierra de crianza; sin embargo, es en la Partida IV

¥ Hugo O. Bizzarri, Cuentos latinos de la Edad Media, Madrid, Gredos, 2006, pp. 80-81.

26



TRADICION TEXTUAL Y TRADICION CULTURAL

(Tit. XIX), de elaboracidn mas tardia, donde se dedica toda una seccién
al tema de la crianza:

Crianza es uno de los mayores bien hechos que un hombre puede hacer a otro, lo
que todo hombre se mueve a hacer con gran amor que ha a aquel que cria. E esta
crianza ha muy gran fuerza, e sefialadamente la que hace el padre al hijo, pues
como quiera que le ama naturalmente, porque le engendro, mucho mas le crece el
amor por razon de la crianza que hace en el. Otrosi el hijo es mas tenido de amor
e de obedecer al padre, porque el mismo quiso llevar el afan en criarle, antes que
darle a otro®.

La «crianza» en los hijos es, pues, un tipo de relacién que se superpone
a aquella natural y la refuerza. Esta misma relacién puede llevarse a los
siervos: «Crianza es cosa porque ganan los hombres amor e deudo, por
natura e por costumbre, con aquellos con quien se crian, asi como con
padres e con sefiores, para ser servidos, e guardados de ellos» (Partida IV,
Tit. XX, Prol., p. 666). Con los siervos se trata de una segunda forma de
relacion. Juan Manuel en el Libro enfenido (cap. III) hablari de la crianza de
los grandes sefiores e, incluso, remitir4 a un libro «que hizo de la crianza de
los grandes sefiores». En el Libro de los estados (I, cap. XCIII) hablara de lo
que en Castilla llaman «<hombres de criazén»: «[...] los mas de los oficiales,
tan bien de las tierras como de casa de sennores, son del estado de los
ruanos et de los mercaderes; et dellos toman los sennores algunos seyendo
mogos et crianlos en sus casas. Et por la buena crianza que an muchos
dellos, recuden muy buenos omnes et llegan a grandes onras et a muy
grandes riquezas. Et estos llaman en Castiella, do yo so natural, ‘omnes de
criazon’»”'. Se trata de una forma frecuente de vasallaje en el siglo XIV que
don Juan Manuel siente inferior a la que él tiene pues el noble guarda con
su sefior una relacién por naturaleza, aunque no pertenezca a la casa real.

Volviendo al texto de los Castigos, ;seria el ledn para la rama de BC
un <hombre de criazén»? Es muy probable que el reelaborador haya
sentido la necesidad de precisar la relacién. El le6n recuerda que, a pesar

de que el rey no sea su sefior natural, le debe obediencia por ser «<hombre
de criazémny.

20
21

Alfonso X, Las Siete Partidas. Ed. de José Sanchez-Arcilla, Madrid, Editorial Reus, 2004, p. 665.
Don Juan Manuel, Obras completas. Ed. José Manuel Blecua, Madrid, Gredos, 1981, vol. I, p. 397.

27



HUGO O. BIZZARRI

El capitulo XXXV destinado a hablar de la amistad presenta una
profunda reelaboracién del relato de los dos amigos. Numerosos son los
estudios que se han ocupado del estudio de este cuento tradicional que
aparece en la Disciplina clericalis de Pedro Alfonso y pervive hasta en el
Quijote*?. Lamentablemente, los criticos han considerado ambas versiones
del siglo XIII vy, por tanto, siempre han indicado la versiéon de BC como
un antecedente de la que presenta Juan Manuel en el ejemplo 48 de su
Conde Lucanor. Sin embargo, el estudio de la tradicién manuscrita de los
Castigos ha demostrado que ella es posterior e independiente a la versién
de Juan Manuel. Dejaremos este problema de lado para volver sobre la
evolucion del texto.

El cotejo de ambas versiones demuestra que en este caso no se trata de
la reelaboracién de una versidn preexistente, sino de su sustitucién por
otra mis extensa, que expresa un concepto diferente de lo que es la
«amistad». Hay pequefios detalles que cambian en ambas versiones. En la
de AE, el padre pregunta ingenuamente a su hijo cuintos amigos tiene y
de ahi su sorpresa; en cambio, en la version de BC el padre pregunta a su
hijo directamente para probarlo. La versién de BC tiene mas secuencias,
pero también se relatan méis prolijamente todas ellas. Por ejemplo,
mientras que el episodio que desemboca en muerte en AE es narrado de
manera muy general (¢[...] di a cada vno dellos de commo te acaesgio
vna grand desauentura que ouiste de matar vn omne en pelea ascondida
mente [...]» [p. 260]), en BC se detallan las circunstancias del hecho («[...]
dile que vienes con priessa que veniendo por la calle salieron omnes a ty
por te matar e robar, e tu defendiendole fue ocasion que mataste vno
dellos [...]» [p. 257]). Cada versién califica al hecho con un vocablo
diferente. AE lo indica como «desauentura», mientras que BC lo califican
como de «ocasidén», un vocablo que en el siglo XIV es explicado en la

2 Juan Bautista Avalle-Arce, «Una tradicién literaria: el cuento de los dos amigos», Nueva Revista de
Filologta Hispénica, 9 (1957), pp. 1-35; Kenneth R. Scholberg, «A Half-Friend and a Friend and 2
Halfy, Bulletin of Hispanic Studies, 35 (1958), pp. 187-198; Daniel Devoto, Introduccién al estudio de don
Juan Manuel y en particular de «El Conde Lucanor». Una bibliografia, Paris, Ediciones Hispano-
Americanas, 1972, pp. 454-459; Robert B.Tate, «Don Juan Manuel and his Sources: Ejemplos 48, 28,
1», en Studia Hispanica in Honorem Rafael Lapesa, Seminario Menéndez Pidal-Gredos, 1972, 1, pp. 549-
561; Reinaldo Ayerbe-Chaux, El Conde Lucanor. Materia tradicional y originalidad creadora, Madrid, José
Porriia Turanzas, 1975, pp. 161-169; Pablo A. Cavallero, «El Conde Lucanor y el método exegético»,
Thesaurus, 43 (1988), pp. 112-121.

28



TRADICION TEXTUAL Y TRADICION CULTURAL

Partida VII (Tit. VIII, Ley IV): «Desaventura muy grande acaesce a los
hombres ya que matan a otro por ocasién no lo queriendo hacer
(p. 908). Se trata, pues, de una muerte accidental que explica a continua-
cién con una serie de ejemplos; y mis adelante, especifica:

Pero el que matase a otro en algunas de estas maneras sobredichas, debe jurar que
la muerte acaescio por ocasion o por desventura e no vino por su grado. E demas
de esto, debe probar con hombres buenos que no habia enemistad contra aquel
que as1 mato por ocasion. E si por ventura no lo pudiere probar e no lo quisiere
Jurar asi como es sobredicho, sospecha podria ser contra el que lo hiciera malicio-
samente. E por esto el juzgador del lugar le debe dar pena segtin su albedrio, cual
entendiere que merece (p. 909).

Es evidente que el joven quiere dar a entender que no puede ni probar
que la muerte fue por accidente, ni que no habia enemistad con el
muerto. Vemos que con la utilizacidén de este vocablo, el reelaborador da
un encuadre legal a la situacién.

Pero vayamos al diferente desenlace de cada versiéon. En AE, una vez
que el hijo probé al medio amigo del padre, la finalidad estd lograda.
Entonces el padre saca su conclusién. Pero en la versién de BC se afiade
un episodio mis: el banquete y el insulto. En la versiéon de AE el medio
amigo esconde el cuerpo, pero no se indica dénde. En cambio, en BC es
importante que se diga que es en el huerto, donde hay plantadas coles,
porque es la frase proverbial («descubrir las coles del huerto») la que se
transforma en clave secreta entre el medio amigo vy el hijo.

El episodio del banquete coloca una nueva prueba para el medio
amigo: la del desagradecimiento del joven y la afrenta publica. Sin
embargo, nada de esto hace resquebrajar la fidelidad del medio amigo
que, finalmente, se transforma en «verdadero amigon, es decir, un «amigo
entero». Esta version ha tensado tanto la amistad que la ha reforzado. Por
€s0, Juan Manuel] también toma esta versién y la interpreta alegéricamente:
el verdadero amigo es Cristo. Se trata evidentemente, de una versién que
circulaba en el siglo XIV y -que respondia a un nuevo concepto de
amistad, una alianza que debia responder a un periodo de crisis politica.

La mis importante de estas relelaboraciones se produce en el
capitulo X, cuyo tema es la sujecién que los vasallos deben al rey:

Mio fijo, cosa natural es e de razon prouada, segund que yo agora te dire e te
demostrare, en que los vasallos deuen por derecho seruir e obedesger e guardar e

29



HUGO O. BIZZARRI

honrar al su rey demas. E pues que Dios le da que sea rey e sennor natural que en
esto se ayuntan dos sennorios. El primer sennorio del regno. El segundo sennorio
de naturaleza, que es sennorio que hereda de sangre e de hueso (p. 130).

Aunque se trate de una formulacién tedrica, este pasaje se inserta en
un proceso de reafirmacién del poder monirquico y en circunstancias
personales del rey don Sancho. A partir de la muerte del primogénito de
Alfonso X, Sancho IV tuvo que luchar constante y firmemente contra la
reclamacién de los hijos del infante muerto, los hermanos de la Cerda,
para defender su legitimidad a heredar la corona real. Alfonso X, en la
Partida II (Tit. XV, Ley 2) habia dispuesto que, muriendo el primogénito,
heredara el trono su nieto mayor, haciendo para ello referencia a la
costumbre, es decir, el uso:

Mayoria en nacer primero es muy gran sefial de amor que muestra a Dios a los
hijos de los reyes, aquellos que el la da, entre los otros sus hermanos que nacen
despues de el, pues aquel a quien esta honra quiere hacer, bien da a entender que
lo adelanta e lo pone sobre los otros, porque le deben obedecer, e guardar, asi
como a padre, ¢ a sefior. E que esto sea verdad, se prueba por tres razones: la
primera, naturalmente; la segunda, por ley; la tercera, por costumbre [...] Otrosi,
segun antigua costrumbre, como quiera que los padres, comunalmente, habian
piedad de los otros hijos, no quisieron que el mayor lo hubiese todo, mas que cada
uno de ellos hubiese su parte. Pero con todo esto, los hombres sabios e entendidos,
catando el pro comunal de todos, e conociendo que esta particion no se podria
hacer en los reinos que destruidos no fuesen, segun nuestro sefior Jesucristo dijo,
que todo reino partido seria estragado, tuvieron por derecho que el sefiorio del
reino no lo hubiese sino el hijo mayor despues de la muerte de su padre. E esto
usaron siempre en todas las tierras del mundo donde el sefiorio hubieron por
linaje, e, mayormente, en Espafia. E por excusar muchos males que acaecieron, e
podrian aun ser hechos, pusieron que el sefiorio del reino heredasen siempre
aquellos que viniesen por la linea derecha. E por esto establecieron que si hijo
varon alli no hubiese, la hija mayor heredase el reino; e aun mandaron que si el
hijo mayor ante que heredase, si dejase hijo o hija que dejase de su mujer legitima,
que aquel o aquella lo hubiese, e no otro otro ninguno (pp. 251-252).

A esto se sumaba, que, a causa de las crecientes disputas entre Alfonso
y Sancho, en su segundo testamento el rey Sabio habia desheredado a don
Sancho. Por tal motivo, esta problematica legal no fue ajena a los intereses
del rey Bravo. Hay dos manuscritos de las Partidas, el del Escorial Y.II.4 y
el de la BNE 6725, a los que se les modifico esta ley estableciendo que, en
caso de muerte del hijo mayor, asumiera el trono de Castilla el segundo-

30



TRADICION TEXTUAL Y TRADICION CULTURAL

génito. Jerry R. Craddock sostiene que esta modificacién fue hecha entre
noviembre de 1275 y mayo de 1278 para allanar el camino al trono de
don Sancho®.

El pasaje de los Castigos posee una variante importante en los manus-
critos BC: «El segundo sennorio de naturaleza, que es sennorio que se
usa de sangre e de linaje e de uso» (p. 130). En la versién de AE prima,
como tantas veces defendid el rey don Sancho, el vinculo de descen-
dencia directa, y por eso insiste en que el rey debe ser «de sangre e de
hueso», es decir, un descendiente carnal directo del rey. Esa misma idea la
expresa en otras partes de la obra. En el capitulo I alude al vinculo de
descendencia directa que le da autoridad para amonestar a su hijo: «Mio
fijo mucho amado, tu eres mio fijo carnal mente e de la mi semiente
fuyste tu fecho» (p. 75). En el capitulo XV recuerda su legitimidad a
heredar el trono de Castilla: «E nos el rey don Sancho, que fezimos este
libro, heredamos los regnos que auie nuestro padre el rey don Alfonso
por que el infante don Ferrnando era mayor que nos, seyendo el casado
e auiendo fijos, murio grand tienpo ante que el rey nuestro padre finase.
Ca si el visquiera mas que nuestro padre, non ouieramos nos ningund
derecho en el regno. Mas ordenamiento fue de Dios que fuese asi»
(p. 166). En cambio, en BC prima lo dispuesto por Alfonso X en la
Partida II, segin la promulgd Alfonso XI en 1348,y por eso trivializan la
lectura haciendo de «hueso» «uso» y reafirmando, de esta manera, el valor
del Derecho consuetudinario.

5. Vulgatas y centros culturales

Dejo de lado otros pasajes porque con los que aqui presenté creo que
se evidencia claramente que esta versién de 1353 es una reelaboracién de
la primitiva que adapta los Castigos a las exigencias culturales de un nuevo
publico. En mi edicién indiqué que, pese a esta reelaboracién, se podia
rescatar el texto base utilizado en esta versién y usarlo de término de
comparacidn para la enmienda del texto.Vuelvo ahora al caso contrario:

N Jerry R. Craddock, «La cronologia de las obras legislativas de Alfonso X el Sabio», Anuario de
Historia del Derecho Espaiol, 51 (1981), pp. 365-418, esp. pp. 408-411.

31



HUGO O. BIZZARRI

mas alla de variantes puntuales, consecuencia 1égica de una transmisién
manuscrita, estos codices ofrecen variantes no mecanicas, manipulaciones
del texto que han preparado la obra para adaptarla a un nuevo publico. En
otras palabras, se ha preparado una «vulgata» que reactualice el mensaje de
una obra que circul6 tanto en dmbitos cortesanos como religiosos, seglin
hemos visto que explicaba su prologo.

Pasquali tenia razén: en la reconstruccién de un texto una recensio inter-
media sirve de poco. Pero es interesante para la historia de la cultura
porque nos muestra las obras enraizadas en nuevos contextos. Los Castigos
del rey don Sancho IV, compuestos en 1292, fueron readaptados en los
primeros afos del reinado de Pedro I, casi en el mismo momento en que
Fray Juan Garcia de Castrojeriz glosaba el De regimine principum de Egidio
Romano. Esta «vulgata» siguid vigente atin en épocas de Juan I, pues este
tratado encarnaba la imagen del rex christianissimus que desplazd la
concepcidn del monarca sabio del periodo alfonsi.

En los altimos afios Fernando Gémez Redondo en su voluminosa
historia de la literatura ha demostrado claramente que las cortes castel-
lanas funcionaron no sdlo como espacios concentradores de intelectuales,
sino también como talleres de creacién?*. Esta idea fue reafirmada hace
algunos afios por Carlos Alvar, quien en una conferencia dictada en la
Universidad de Ledn, expresaba su descreimiento de una unidad literaria
como la que nos suelen presentar las historias de la literatura y propu-
gnaba la teoria de una geografia literaria, la existencia de cortes y de focos
concentradores de intelectuales y, en consecuencia, de movimientos
culturales?. Creo que la transmisién manuscrita de las obras literarias no
puede verse ajena a este proceso de focalizacién. Los monarcas y las cortes
produjeron nuevas obras literarias, muchas de ellas sobre la base de textos
que ya circulaban. Pero, ;como actuar con las obras que heredaban de
periodos anteriores? Si no se las decidia ignorar y, por tanto, cortar la via
de transmisién, es posible que en muchos casos se haya optado por
elaborar «vulgatas», es decir, versiones oficiales que respondieran a los

% Remito a sus postulados tedricos en Historia de la prosa medieval castellana.l. La creacién del discurso
prosistico. El entramado cortesano, Madrid, Citedra, 1998, pp. 9-13.

3 Carlos Alvar, «Geografia e historia literaria», en Armando Lépez Castro y Luzdivina Cuesta Torres
(eds.), Actas del XI Congreso Internacional de la Asociacién Hispdnica de Literatura Medieval (Leén, 20-24 de
septiembre de 2005), Leén, Universidad de Ledn, 2007, pp. 17-26.

32



TRADICION TEXTUAL Y TRADICION CULTURAL

ideales actuales de la corte®.Y el fenémeno puede darse en otros ambitos.
Me pregunto si un texto como el manuscrito de Salamanca del Libro de
buen amor, producido por un alumno de la Universidad, Alonso de
Paradinas, dividido en apartados, superpuestos a la versién original, no
responde también a la intencidén de una «vulgata» como se procedia tan
frecuentemente con los clasicos en la Universidad?’. En todo caso, subrayo
que las interferencias horizontales de las que hablaba Pasquali pueden
llegar a tener més interés en la historia textual de una obra de la que le
otorgamos hasta ahora.

HuGo O. BizzARRI
Universidad de Friburgo (Suiza)
hugo.bizzarri@unifr.ch

* Esel caso, por ejemplo, de la historiografia referida a Pedro I que fue eliminada durante el periodo
de los Tratdmaras y reemplazada por otra, como las crénicas del Canciller Pero Lopez de Ayala, que
respondieran a los nuevos ideales, como bien han demostrado Alan Deyermond, «La historiografia
trastimara, ;una cuarentena de obras perdidas?», en Estudios en Homenaje a don Claudio Sanchez
Albornoz en sus 90 afios, Buenos Aires, CHE, 1986, vol. IV, pp. 161-193 y Juan Carlos Conde, «Una
lanza por la existencia de una historiografia petrista sojuzgada: ecos y rastros en la historiografia del
cuatrocientos castellanos, en Actas del VI Congreso Internacional de la AHLM, ed. José Manuel Lucia
Megias, Alcali de Henares, Universidad de Alcald, 1997, vol. I, pp. 511-522.

Seria éste un aspecto para dedicarle mis tiempo. Remito a los trabajos de Manuel Garcia Blanco,
«Don Alonso de Paradinas, copista del Libro de buen amor: datos para su biografias, en Estudios dedicados
a Menéndez Pidal, Madrid, CSIC, 1956, pp. 339-354 y Jeremy Lawrance, «The Rubrics in Ms. S of
t.hc Libro de buen amom, en lan MacPherson y Ralph Penny (eds.), The Medieval Mind. Hispanic Studies
in Honour of Alan Deyermond, Londres, Tamesis, 1999, pp. 223-252.

33






	Tradición textual y tradición cultural en los "Castigos del rey don Sancho IV"

