
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 59 (2012)

Heft: 3: Fascículo español. Archivos y manuscritos hispánicos : de la crítica
textual a la critique génétique

Artikel: Tradición textual y tradición cultural en los "Castigos del rey don
Sancho IV"

Autor: Bizzarri, Hugo O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-323603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-323603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tradición textual y tradición cultural
en los Castigos del rey don Sancho IV

1. La vulgata de textos medievales

En su estudio sobre la historia de la tradición manuscrita, Giorgio
Pasquali dedicó no pocas páginas a advertir de la existencia en la Edad
Media de 'vulgatas' de textos clásicos. El filólogo itahano indicaba que
cuanto más era leído un texto en la escuela, más probabilidades había de

encontrar una vulgata. La tradición manuscrita de obras como las de

Esquilo, de Cicerón o de Plutarco, pero también la versión interpolada
de la Regula de San Benito podían ponerse como ejemplo de este
fenómeno1. E indicaba: «La recensione bizantina di Plutarco, interessante
anch'essa per la storia deUa cultura e deUe scuole in quei secoli, serva del
resto al critico tutt'al più per qualche lezione trasmessa del ms. che fu
sua fonte e che era affine a tre conservati; vale a dire in pratica serve ben
poco»2. El principio, en verdad, Pasquali lo haUaba ya esbozado en el
estudio de Karl Lachmann sobre el texto del Nuevo Testamento3. El
filólogo berlinés había señalado la posibilidad de escribir la historia del
texto bíblico encuadrándola en la historia de la cultura y del uso
eclesiástico. Así identificó las varias formas del texto con el uso de las

varias provincias eclesiásticas. En su opinión, el Nuevo Testamento había
circulado en tres recensiones diferentes, una de uso en Egipto, otra en
Constantinopla y otra en Palestina. Ofrecía así una teoría «local» del
texto de la Biblia griega, lo que luego Pasquali etiquetó como el
«método geográfico»4.

Giorgio Pasquali, Storia della tradizione e critica del testo, Firenze, Felice Le Monnier, 1952, pp. 109-
183. Remito al libro de Miguel Ángel Pérez Priego (La edición de textos, Madrid, Editorial Síntesis,
2011, pp. 29-33) para una síntesis de la aportación de Pasquali.

Pasquali, op. cit., p. 122.
Karl Lachmann expuso su método en «Rechenschaft über Lachmanns Ausgabe des Neuen

Testaments», en Kleinere Schriften zur Klassischen Philologie. Ed. J.Vahlen, Berlin, Druck undVerlag von
G. Reimen, 1876, pp. 250-272.

Pasquali, op. cit., pp. XVII-XVIII.

17



HUGO O. BIZZARRI

Tanto Pasquali corno Lachmann trabajaron sobre textos clásicos y
religiosos y, si bien el filólogo alemán se ocupó también de editar textos
en alto-alemán, en eUos no hizo más que aplicar sus principios metodológicos

nacidos de la práctica de la edición de los clásicos3. La idea

plantea la existencia de «focos de irradiación» de los textos que se

superponen a aquel del «arquetipo». La concepción de una descendencia de

carácter vertical se cruza, pues, con interferencias horizontales.
Los textos romances suelen tener una tradición más azarosa que la de los

clásicos por el simple hecho de que carecen del carácter de autoridad.

Quiero decir con esto que los textos romances son más prochves a

manipulaciones, reelaboraciones y continuaciones que los clásicos. La cultura

romance para la Edad Media es una cultura abierta por el hecho mismo que

pertenece al presente, mientras que los clásicos forman parte de esa cultura
heredada que es un bloque en sí misma. La historia de los textos medievales

no es sólo la historia de su creación, sino también de su transmisión y
recepción. A lo largo del siglo xx, la crítica textual ha concedido cada vez
más espacio al estudio de la tradición manuscrita como una forma de consti-

tutio textus. La colación mecánica de manuscritos ha sido dejada de lado

frente a una collatio que exphque el error6. Es por eso que me parece
advertir que ese fenómeno de varias recensiones no es ajeno a textos de tradición

hispánica. La adaptación de textos transmitidos en condiciones
diferentes a las de su creación resultó una forma de pervivencia de los

mismos. El editor, naturalmente, no puede dar cuenta precisa de ello porque
su objetivo es dejar estas versiones intermedias de lado para acercarse a la

versión arquetípica. Es por eso que me ha parecido conveniente volver
sobre mi edición de los Castigos del rey don Sancho IV para ejemphficar este

fenómeno de recensiones intermedias y elaboración de 'vulgatas'.

3 Sebastiano Timpanaro señaló a Bentley y Bengel como precursores de esta idea. Véase La genesi del

metodo del Lachmann, Padova, Liviana Editrice, 1981, pp. 43-48.
6 El concepto de error, central en la teoría lachmaniana, ha sido objeto de frecuente reflexión; véase

Paul Maas, «Leitfehler und Stemmatische Typen», en Textkitik, Leipzig, Teubner, 1960, pp. 26-30;
Alberto Blecua, Manual de crítica textual, Madrid, Castalia, 1983, pp. 18-30; Pablo A. Cavaliere), «El

concepto de 'error' y el criterio de enmienda», Incipit, 8 (1988), pp. 105-124; Gianfranco Contini,
Breviari di ecdotica,Torino, Einaudi, 1990", pp. 27-30; Francisco Rico, En torno al error. Copistas, tipógrafos,

filologías, Madrid, Centro para la Edición de los Clásicos Españoles, 2004; Miguel Ángel Pérez Priego,
op. cit., pp. 54-76.

18



TRADICIÓN TEXTUAL Y TRADICIÓN CULTURAL

2. La historia del texto

Resumo las conclusiones a las cuales llegué en mi edición del año
20017. La obra se nos ha conservado en ocho manuscritos: BNE 6559
(A), BNE 6603 (B), BNE 3995 (C), Escorial Z.III.4 (E), BNE
19707/40 (G), Seminario de San Jerónimo, en Burgos (J), Biblioteca
Particular de Bartolomé March Cervi, Madrid (I)8. Todos eUos pueden
ser datados en el siglo XV, salvo I que es del siglo XVIII9. La tradición
editorial del siglo XX nos había transmitido un textus receptus, conformado

por un «Prólogo», un «Anteprólogo» y cincuenta capítulos, más

muchos pasajes que mezclaban arbitrariamente la tradición. En mi
edición he tratado de resolver esta gran confusión: clarifiqué el

problema de los prólogos, recuperé el perdido capítulo III de la rama de
AE y restituí el capítulo XIII, más muchos pasajes y lecturas de transmisión

deficiente. No volveré sobre estos problemas. Sólo insistiré en que,
pese a todos los esfuerzos, el texto original sólo puede ser recuperado
en forma parcial.

La obra se nos ha transmitido en tres versiones. Yo me ocupé de la
más primitiva, la de 1292, pero hay otras dos: una de 1350 y otra de
1353 también merecedoras de una edición10. Es justamente sobre esta
última que quisiera volver ahora, no para discutir pequeñas variantes
que puedan ayudar o no a la restitución del texto original, sino
para considerar pasajes que nos permitan ver el camino inverso: el

Hugo O. Bizzarri (ed.), Castigos del rey don Sancho IV, Madrid-Frankfurt am Main, Iberoamericana-
Vervuert,2001.

Para más detalles sobre la descripción, datación e historia de los códices, véanse Arturo García de
la Fuente, Los Castigos e documentos del rey don Sancho IV,E\ Escorial, Monasterio de El Escorial, 1934;
Hugo O. Bizzarri (ed.), op. cit., pp. 20-34 y Hugo O. Bizzarri (ed.), «Castigos e documentos del rey don
Sancho IV», en Carlos Alvar y José Manuel Lucía Megías (coords.), Diccionario filológico de la literatura
medieval. Textos y transmisión, Madrid, Castalia, 2002, pp. 241-244.

Sobre este manuscrito remito a mi artículo «Una copia del siglo XVIII de los Castigos e documentos
del rey don Sancho /Ken la Biblioteca Particular de Bartolomé March», La Corànica, 21,1 (1992-1993),
Pp. 58-65.

De hecho, la primera es la que edita Pascual de Gayangos en Escritores en prosa anteriores al siglo
XV, Madrid, BAE T. 51, pp. 79-228. Nueva edición en Ana María Marín Sánchez, La versión interpolada

de los Castigos de Sancho IV: edición y estudio, Zaragoza, 2003 (Tesis Doctoral). El manuscrito B fue
transcripto en microfichas por M. Bailey, Texto y concordancias de Biblioteca Nacional, Ms. 6603 Castigos
e documentos del rey Sancho IV, Madison, Hispanic Seminary of Medieval Studies, 1992.

19



HUGO O. BIZZARRI

recorrido desde su estado primitivo hasta una de sus reelaboraciones
del siglo XIV11.

Como distinguí en mi edición, esta versión de 1353 está precedida de

un prólogo, que fue el que Agapito Rey erróneamente incorporó a su

edición bajo el particular título de «Anteprólogo»12:

Este libro fizo el muy alto sennor rey don Sancho, onrrado, poderoso, sabidor rey
de Castilla, de Leon, de Toledo, de Gallizia, de Seuilla, de Cordoua, de Murcia, de

Jaén, del Algarbe, de Algezira, et sennor de Lara et de Vizcaya e de Molina. El quai

es llamado Castigos que daua a sufijo. El quai libro acabo e fizo el noble rey el

anno que gano la villa de Tarifa, que estaua en poder de los enemigos de la fe de

Ihesu Christo que auia mas de seyçientos annos que la tenia en su poder desde

que la perdió el rey don Rodrigo, que fue el postrimero rey de los Godos por
nuestros pecados. Et el dicho sennor rey ganándola, entrególa a la santa fe catho-
lica de Ihesu Christo e de la su bendita madre Santa Maria abogada. E este rey
don Sancho fue fijo del rey don Alfonso que fizo las Siete Partidas; et nieto del

rey don Fernando que gano la muy noble çibdat de Seuilla. Et este dicho rey don

Sancho fue padre del rey don Fernando que murió en Alcaudete, et fue el seteno

que ouo en Castilla que ouieron nonbre don Sancho. Los quales enxenplos e

castigos son muy aprouados e muy prouechosos a toda persona de qualquier
estado o condición que sea, asi eclesiástica comino seglares, asy sennores comino
sieruos, asi grandes commo pequennos que en el quisieren aprender; et les terna

muy grant prouecho asi a las almas commo a los cuerpos, et aprenderá muy
buenas costunbres e condiciones para beuir en este mundo onrrada mente e sin

pecado en manera que se saluara sy quisiere. Et en el ha cincuenta capítulos et

en el postrimero acabase con la palabra que dixo Nuestro Sennor Ihesu Christo

en el Euangelio de Sant Lucas, o dize: Beati qui audit uerbum dei e custodit

ilium, que quiere dezir: Bien auenturados son los que oyeren la palabra de Dios

et la guardan (p. 71)13.

El fragmento posee una serie de errores históricos que permiten
advertir su carácter tardío: otorga a don Sancho el señorío de Molina,

" Estudié las veintidós iluminaciones que incluye la copia C de esta versión en mi trabajo «Del

texto a la imagen: representaciones iconográficas de la realeza en un manuscrito de los Castigos del rey

don Sancho IV (Ms. BN Madrid 3995)», Incipit, 22 (2002), pp. 53-94. Véase también Marta Haro
Cortés, «Enxenplos et semejanças para reyes: modelos de transmisión», en Pedro M. Cátedra (dir), Los

códices literarios de la Edad Media. Interpretación, historia, técnicas y catalogación, San Millán de la Cogolla,
Cilengua-Instituto de Historia del Libro y de la Lectura, 2009, pp. 127-159.
12 Agapito Rey (ed.), Castigos e documentos para bien vivir ordenados por el rey don Sancho IV,

Bloomington, Indiana University Press, 1952, p. 29.
13 Todas las citas de los manuscritos B y C estarán sacadas del aparato crítico de mi edición.

20



TRADICIÓN TEXTUAL Y TRADICIÓN CULTURAL

que recibió en 1293 y los de Lara yVizcaya que sólo pasaron a la corona
en épocas de Juan I (1379-1390). Menciona la muerte de Fernando IV
en Alcaudete, acaecida en 1312, y la toma de Algeciras del año 134414.

La estructura misma de este segmento permite advertir que estamos en
presencia de un prólogo a la manera escolástica, en el que se ha apHcado
la técnica del accesus ad auctores, es decir, ofrece todos los elementos para
caracterizar la obra: autor, título, público, propósito15. Uno de ellos es

de suma importancia para comprender esta versión. Mientras que en el

«Prólogo de 1292» se decía que «[...] nos el rey don Sancho [...] con
ayuda de científicos sabios ordene e fize este libro para mi fijo» (p. 73),
la versión de 1353 parece dirigirse a un público más amplio: «Los quales
enxenplos e castigos son muy aprouados e muy prouechosos a toda

persona de qualquier estado o condición que sea, asi eclesiástica

commo seglares, asy sennores commo sieruos, asi grandes commo
pequennos» (p. 71). La ampliación del público se corresponde con la

evolución del género «espejo de príncipes» en los siglos XIV y XV: no
se trata ahora de tratados dirigidos exclusivamente al futuro gobernante,

sino a un horizonte más amplio de la sociedad: seglares y
religiosos, alta y baja nobleza. Sólo en este nuevo contexto pueden
interpretarse las modificaciones operadas al texto en el siglo XIV. Para

que quede en claro la relación contexto cultural y variación textual
presentaré una serie de ejemplos que ofrecen los Castigos del rey don
Sancho IV. En primer caso los que conciernen a modificaciones simplemente

redaccionales; luego otros que atañen a modificaciones de

contenido.

4 Hugo O. Bizzarri (ed.), Castigos..., op.cit.,pp. 37-39.
Según ha demostrado José Manuel Cacho Blecua, «El título de los Castigos y documentos de

Sancho IV», en Carlos Alvar y José Manuel Lucía Megías (eds.), La literatura en la época de Sancho
IV (Actas del Congreso Internacional «La literatura en la época de Sancho IV», Alcalá de Henares, 21-24
de febrero de 1994), Alcalá de Henares, Universidad de Alcalá de Henares-Servicio de
Publicaciones, 1996, pp. 133-168. Estos desajustes históricos ya habían sido notados por Antonio
Benavides, Memorias de D. Fernando IV de Castilla, Madrid, Imprenta de José Rodríguez, 1860,1,
P- 285. Para la confusión Sancho IV-SanchoVII, véase Carlos Alvar, «De Sancho VII a Sancho IV:
Algunas consideraciones del Libro del tesoro de Brunetto Latini», Voz y Letra, 2 N° 2 (1991),
Pp. 147-153.

21



HUGO O. BIZZARRI

3. Modificaciones redaccionales

No son escasos los pasajes que presentan una doble redacción.Tómese

como ejemplo un fragmento del capítulo XVIII:

AE
E pagate de aquellos que lo fazen, e

llégalos a ti, e despagate de aquellos

que non fazen aquellas obras, e

arrédralos de ti. Non puedes tu dar a

entender a los omnes que tienes con
Dios e te pagas de los sus syeruos
quando tu del otro cabo demostrares

a los omnes que te pagas e allegas a ti
los que se arredran de Dios e de las

sus obras e que dexan el sennorio de

Dios e toman para si al diablo por
sennor (p. 184).

BC
E pagate de aquellos que las fazen e

allégalos a ty, e fazeles onrra a cada

von segunt pertenesçe, e echa de ty a

todos los que non andan nin temen
los mandamientos de Santa Yglesia.

¿Commo puedes tu dar a entender a

las gentes que te pagas de los omnes

que siruen a Dios e demuestras a los

que lo non siruen quando tu del otro
cabo los allegas a ty, e te pagas de sus

obras, e les fazes mas onrra que a los

seruidores de Dios? En este caso eres

tu aparcero, e das ha entender que
eres tal commo ellos e que dexas a

Dios por el diablo (p. 184).

Este capítulo aconseja al rey no poner en su corte rehgiosos que sean

desobedientes de sus superiores o apóstatas. El razonamiento que presenta
es lógico: si alguien no teme a Dios, tampoco temerá al rey que es su

representante. EUo le da pie para reflexionar sobre el «señorío» de Dios.
Según el pasaje, el rey no puede dar la imagen de que él está con los

enemigos de Dios. En este caso, la reelaboración del fragmento es tan sólo
estihstica: BC ponen por delante la Iglesia como institución y añaden la

imagen del rey como aHado del diablo. Con eUo, se buscó dar una mayor
efectividad al discurso.

Otra reelaboración estilística se produce en el capítulo XXVI. Una vez

que se establece el tema del capítulo, la custodia linguae, se coloca una
comparación: la de la palabra con una saeta. A continuación se agrega el

dicho de un sabio que no es otra cosa que una nueva comparación, la del
cueHo del hombre con el de la gruUa:

22



TRADICIÓN TEXTUAL Y TRADICIÓN CULTURAL

AE
Por eso dixo vn sabio que cobdiçiaua
mas auer pescueço de grúa que otra
cosa. E los que lo oyeron demandáronle

por que lo dizie. E el dixoles que la

grúa era el aue del mundo que mas

luengo pescueço auie e que auie en el

muchos nudos por o se doblaua el

pescueço. Lo primero por la grand
longura. Lo [segundo] por los nudos

que, si tal pescueço ouiese que ante que
la palabra que quiere dezir llegase por la

lengua al pico e pasase por aquellos
nudos, que ante aurie comedido en su

coraçon sy dirie aquella palabra o non.
E en el pescueço del omne non se

puede tan bien guardar por que del

coraçon a la lengua ha pequenno
espacio. E commo quier que pequenno
sea este espacio en sise muy mejor se

faze quando el coraçon esta encendido
consanna (p. 217).

BC
[...] E les dixo por que la grulla era la

aue del mundo que mas luengo cuello
ouiesse e por que mientra el cuello es

mas luengo mas lexos esta del coraçon.
E quando el omne quiere dezir alguna

palabra mientra la boca esta mas lexos

del coraçon mas se detiene en su salir

fuera. E en saliendo puede el omne
comedir sy sera bien dicha o non antes

quel diga, ca despues que [es] dicha

non se puede tornar. E quando el

omne tiene el coraçon cerca la boca

que non ha mas de vn palmo. E

commo ha comedido la cosa luego la

idze, e algunas vegadas non la querria
auer dicho. E commo quier que este

espacio es muy pequenno del coraçon
del omne fasta la boca muy mas

menor se faze quando el coraçon esta

encendido en sanna (p. 217).

Los dos fragmentos dicen lo mismo, pero desarroUan la exphcación de
la metáfora de la grulla de diferente forma. AE son más fieles al estilo de
los Castigos: hacen una enumeración de las virtudes del «pescuezo» de la

gnüla; BC ofrecen una exphcación más racional y, por tanto, reelaboran el

pasaje haciendo que todo Heve logicamente a la incontención de la palabra
iracunda («E quando [...] E en saHendo [...] E quando el omne tiene [...]
E commo ha comedido [...] E commo quier que este espacio [...]».

Una de las más importantes es la que se opera sobre el ejemplo del rey
Zorobabel (cap. XXXIII). Mientra el rey duerme, sus cuatro donceUas,

que cuidan su descanso, disputan sobre la cosa más poderosa del mundo.
Cuando el rey despierta, hace de juez en la disputa. Como ocurre en
todos los relatos de tipo tradicional, es justamente el último que habla

quien da la respuesta más acertada, recibiendo el premio del monarca.
Las diferencias entre ambas versiones son grandes; sin embargo, pocas

de eUas conciernen al desarroUo de la acción: mientras que en AE se trata
de donceUas que disputan, en BC son donceles; y mientras que en AE el

23



HUGO O. BIZZARRI

rey verdaderamente duerme, en BC finge hacerlo. Aquí se detienen las

variaciones en la historia. El resto concierne a la forma en que cada

miembro de la disputa expone sus argumentos. Las extensas adiciones

refuerzan con argumentos bíbHcos la postura de cada uno de los cuatro

personajes. El pasaje es una prueba más de que esta nueva versión debió
de hacerse en un ámbito reHgioso, cada vez más centrado a partir del siglo

XIV en la elaboración del discurso político.
C adiciona gran número de citas latinas que hereda de un antecedente

común a su congénere B16. EHas hicieron pensar a Manuel Ambrosio
Sánchez Sánchez que deberían haber estado en la versión original y que,

por tanto, esta copia sería la más apta para basar una edición17. La mayor
parte de estas adiciones corresponden a citas de los Evangehos y del

profeta David. Muy pocas a otros Hbros bíbHcos y dos a San Agustín18. Es

necesario indicar, que aunque numerosas, eUas representan una mínima

parte de las citas bíblicas que contiene la obra. Además, no se trata de un

trabajo sistemático. Por ejemplo, en el capítulo XXV adiciona a la cita el

texto latino de los Evangelios, «heu iUi per quem escandalum uenit»

(p. 263), mientras pasa por alto en el mismo pasaje tres citas exphcitas de

Salomón. En el capítulo XXXVII adiciona la cita latina del Evangeho,
«arbor bona bonum fructum facit» (p. 273), mientras que no hace lo

mismo a continuación con otra cita evangélica: «E en otro logar dize

Ihesu Christo a sus discípulos en el Euangeho: Vos seredes presos por el

mio nonbre e traher vos han ante los reyes e ante los adelantados»

(p. 273). No son estas las únicas adiciones cultistas. En el capítulo IV
traduce un refrán, «Ca dize la palabra que es escripta del sabidor:

Nescesitas non abuit legem» (p. 93); en el capítulo XL latiniza los

nombres de la historia de Dido y Eneas; en el capítulo V coloca una de las

designaciones latinas de la Virgen. Desgajadas de todo contexto, parece

lógico pensar, como hace Sánchez Sánchez, que eUas estuvieron en la

versión original, pero cuando se las considera en relación a las otras

modificaciones que sufrió el texto y cuando no se pasa por alto que esta

16 Para su justificación remito a Hugo O. Bizzari (ed.), Castigos...,op. cit., pp. 49-54.
17 Manuel Ambrosio Sánchez Sánchez, «Notas sobre los Castigos atribuidos a Sancho IV», en Javier
San José Lera (coord.), Praestans labore Victor. Homenaje al profesor Víctor García de la Concha, Salamanca,

Ediciones Universidad de Salamanca, 2005, pp. 51-71.
18 Hugo O. Bizzari (ed.), op. cit., pp. 307 y 325.

24



TRADICIÓN TEXTUAL Y TRADICIÓN CULTURAL

versión dice en su prólogo que esta obra es apta para «[...] toda persona
de qualquier estado o condición que sea, asi eclesiástica commo seglares»

(p. 71), se justifica el proceso contrario, consecuencia de una adaptación
de la obra a un nuevo contexto.

4. Modificaciones de contenido

Las reelaboraciones de contenido y de conceptos suelen ser más

importantes. La primera a la que haré referencia concierne el final del
capítulo XIII:

AE
Por el oficio que tiene todos los malos
e los que biuen en malas obras le

quieren mal. E por eso quando alguna
cosa mala saben en el punan de lo
leuar adelante e gelo non encobrir
muy mas por desamor que por amor.
E por eso se deue guardar de lo non
fazer por non dar a tales commo
aquellos vengança de si (p. 161).

BC
[...] sy fuere bueno todos los malos se

castigaran. E sy fuere malo todos los

malos punaran por su maldat e los

buenos non serán conosçidos, segunt
es vn enxenplo que se dize: quando la

cabeça duele, todos los miembros se

sienten. E por eso el rey linpio e

bueno e casto e sabidor sobre todos

deue ser esmerado. Esto se entiende

que cada vno es rey para se regir en el

seruiçio de Dios e onrra de la su vida

(p. 161)

El capítulo habla del temor de Dios que debe tener el rey en su

corazón. Recalca que el oficio del rey consiste en instaurar la justicia, por
eso el monarca debe tener clemencia. El párrafo final de AE indica que el

rey debe estar atento a que sus enemigos no conozcan sus debilidades,
pues si las conocieren podrían encontrar en eUas una forma de vengarse
de él. En cambio, BC insisten en la virtuosidad del rey: debe ser Hmpio,
casto y bueno, pues sus errores repercutirán sobre todo el reino. En
consecuencia, la versión de 1353 tiene más presente la idea corporativa del
reino que la defensa del propio rey.

La próxima, dentro del capítulo XXVI, concierne a la reelaboración
de un exemplum con el que se representan las relaciones feudo-vasalláticas.
¿e trata de una fábula de tradición medieval, tal vez creada como

25



HUGO O. BIZZARRI

derivación de la fábula de Romulo (III, l)19. Un rey cria a un león de

pequeño, pero un día el monarca considera que su vasaUo lo quiere atacar

y por eso le pega en la cabeza con su espada y le dice: «Mala bestia eres e

muy enponçonnada, e mal te huele el fuelgo de la boca» (p. 219). El león

huye de la corte y se oculta en el bosque. Pero un día en que su antiguo
amo iba de caza se topan frente a frente. El rey le propone volver a su

corte, pero el león responde: «Ya non es tiempo de nunca tornar a esa

vida. Para mientes a la espadada que me diste con tu palabra, quando me
denostaste. E ten por cierto que cada que aqueUa palabra se me

mienbrase, non te podría ver nin amar derecha mente asi commo en ante

fazia. Por ende, vete a buena ventura e non ayas mas que adobar comigo
nin yo contigo» (p. 219).

La mayor parte de las diferencias que se encuentran corresponden a

cambios de expresión o estilísticos. Sin embargo, la variación del final es

más importante. La versión de BC vuelve a recordar la causa de la

ofensa: «[...] pues que me dexiste que me fecha el fuelgo» (p. 220), con lo
cual se acentúa el resentimiento del león. Pero hay aún otra modificación
más importante. El ejemplo se inserta en AE con una frase que enuncia

su tema: «E toma enxenplo de lo que contesçio a vn omne con vn león

que andaua con el e lo criara de pequenno» (p. 219). El tema de la

«crianza» parece ser un elemento secundario tan sólo para indicar una
forma de relación entre el rey y su vasaUo. Pero en la versión de BC se

retoma al final esta relación dándole mayor relieve: el león vuelve a

recordar la crianza y el mantenimiento que tuvo en la casa de su señor:
«Ya non puede ser, que de la espadada que me diste yo so bien sano, mas

de las palabras que me dexiste nunca jamas sanare, pues que me dexiste

que me fedia el fuelgo. E guaresçete agora que paro mientes a la crianca

que en mi feziste e al pan que comi en tu casa, sinon yo me vengaría

agora de ti. E, por tanto, ve en paz e non me digas mas non cures mas de

mi» (p. 220). Este reheve que se le da al tipo de vasaUaje que tiene el león

con su señor no es sino reflejo de la importancia que había tomado esta

relación en el siglo XIV Ya en la Partida II (Tít. XX, Ley I) se distinguía
entre tierra natural y tierra de crianza; sin embargo, es en la Partida IV

Hugo O. Bizzarri, Cuentos latinos de la Edad Media, Madrid, Gredos, 2006, pp. 80-81.

26



TRADICIÓN TEXTUAL Y TRADICIÓN CULTURAL

(Tít. XIX), de elaboración más tardía, donde se dedica toda una sección
al tema de la crianza:

Crianza es uno de los mayores bien hechos que un hombre puede hacer a otro, lo

que todo hombre se mueve a hacer con gran amor que ha a aquel que cria. E esta

crianza ha muy gran fuerza, e señaladamente la que hace el padre al hijo, pues
como quiera que le ama naturalmente, porque le engendro, mucho mas le crece el

amor por razón de la crianza que hace en el. Otrosi el hijo es mas tenido de amor
e de obedecer al padre, porque el mismo quiso llevar el afán en criarle, antes que
darle a otro20.

La «crianza» en los hijos es, pues, un tipo de relación que se superpone
a aquella natural y la refuerza. Esta misma relación puede Uevarse a los
siervos: «Crianza es cosa porque ganan los hombres amor e deudo, por
natura e por costumbre, con aqueUos con quien se crian, asi como con
padres e con señores, para ser servidos, e guardados de eUos» (Partida IV,
Tít. XX, Pról., p. 666). Con los siervos se trata de una segunda forma de
relación. Juan Manuel en el Libro enfenido (cap. III) hablará de la crianza de
los grandes señores e, incluso, remitirá a un Hbro «que hizo de la crianza de
los grandes señores». En el Libro de los estados (I, cap. XCIII) hablará de lo
que en Castilla Uaman «hombres de criazón»: «[...] los mas de los oficiales,
tan bien de las tierras como de casa de sennores, son del estado de los

ruanos et de los mercaderes; et dellos toman los sennores algunos seyendo

moços et crianlos en sus casas. Et por la buena crianza que an muchos
dellos, recuden muy buenos omnes et Uegan a grandes onras et a muy
grandes riquezas. Et estos llaman en Castiella, do yo so natural,'omnes de
criazón'»21. Se trata de una forma frecuente de vasallaje en el siglo XIV que
donjuán Manuel siente inferior a la que él tiene pues el noble guarda con
su señor una relación por naturaleza, aunque no pertenezca a la casa real.

Volviendo al texto de los Castigos, ¿sería el león para la rama de BC
un «hombre de criazón»? Es muy probable que el reelaborador haya
sentido la necesidad de precisar la relación. El león recuerda que, a pesar
de que el rey no sea su señor natural, le debe obediencia por ser «hombre
de criazón».

Alfonso X, Las Siete Partidas. Ed. de José Sánchez-Arcilla, Madrid, Editorial Reus, 2004, p. 665.
Don juan Manuel, Obras completas. Ed. José Manuel Blecua, Madrid, Gredos, 1981, vol. I, p. 397.

27



HUGO O. BIZZARRI

El capítulo XXXV destinado a hablar de la amistad presenta una

profunda reelaboración del relato de los dos amigos. Numerosos son los

estudios que se han ocupado del estudio de este cuento tradicional que

aparece en la Disciplina clericalis de Pedro Alfonso y pervive hasta en el

Quijote22. Lamentablemente, los críticos han considerado ambas versiones

del siglo XIII y, por tanto, siempre han indicado la versión de BC como
un antecedente de la que presenta Juan Manuel en el ejemplo 48 de su

Conde Lucanor. Sin embargo, el estudio de la tradición manuscrita de los

Castigos ha demostrado que eUa es posterior e independiente a la versión
de Juan Manuel. Dejaremos este problema de lado para volver sobre la

evolución del texto.
El cotejo de ambas versiones demuestra que en este caso no se trata de

la reelaboración de una versión preexistente, sino de su sustitución por
otra más extensa, que expresa un concepto diferente de lo que es la

«amistad». Hay pequeños detalles que cambian en ambas versiones. En la

de AE, el padre pregunta ingenuamente a su hijo cuántos amigos tiene y
de ahí su sorpresa; en cambio, en la versión de BC el padre pregunta a su

hijo directamente para probarlo. La versión de BC tiene más secuencias,

pero también se relatan más prolijamente todas eUas. Por ejemplo,
mientras que el episodio que desemboca en muerte en AE es narrado de

manera muy general («[...] di a cada vno deUos de commo te acaesçio

vna grand desauentura que ouiste de matar vn omne en pelea ascondida

mente [...]» [p. 260]), en BC se detallan las circunstancias del hecho («[...]
dile que vienes con priessa que veniendo por la caUe saHeron omnes a ty

por te matar e robar, e tu defendiéndole fue ocasión que mataste vno
dellos [...]» [p. 257]). Cada versión califica al hecho con un vocablo
diferente. AE lo indica como «desauentura», mientras que BC lo califican

como de «ocasión», un vocablo que en el siglo XIV es exphcado en la

22 Juan Bautista Avalle-Arce, «Una tradición literaria: el cuento de los dos amigos», Nueva Revista de

Filología Hispánica, 9 (1957), pp. 1-35; Kenneth R. Scholberg, «A Half-Friend and a Friend and a

Half», Bulletin ofHispanic Studies, 35 (1958), pp. 187-198; Daniel Devoto, Introducción al estudio de don

Juan Manuel y en particular de «El Conde Lucanor». Una bibliografia, París, Ediciones Hispano-
Americanas, 1972, pp. 454-459; Robert B.Tate, «Don juan Manuel and his Sources: Ejemplos 48,28,
1», en Studia Hispánica in Honorem Rafael Lapesa, Seminario Menéndez Pidal-Gredos, 1972,1, pp. 549-

561; Reinaldo Ayerbe-Chaux, El Conde Lucanor. Materia tradicional y originalidad creadora, Madridjosé
Porrúa Turanzas, 1975, pp. 161-169; Pablo A. Cavallero, «El Conde Lucanor y el método exegético»,
Thesaurus,43 (1988),pp. 112-121.

28



TRADICIÓN TEXTUAL Y TRADICIÓN CULTURAL

Partida VII (Tít. VIH, Ley IV): «Desaventura muy grande acaesce a los
hombres ya que matan a otro por ocasión no lo queriendo hacer»

(p. 908). Se trata, pues, de una muerte accidental que expHca a continuación

con una serie de ejemplos; y más adelante, especifica:

Pero el que matase a otro en algunas de estas maneras sobredichas, debe jurar que
la muerte acaescio por ocasión o por desventura e no vino por su grado. E demás
de esto, debe probar con hombres buenos que no habia enemistad contra aquel

que asi mato por ocasión. E si por ventura no lo pudiere probar e no lo quisiere
jurar asi como es sobredicho, sospecha podria ser contra el que lo hiciera
maliciosamente. E por esto el juzgador del lugar le debe dar pena según su albedrio, cual
entendiere que merece (p. 909).

Es evidente que el joven quiere dar a entender que no puede ni probar
que la muerte fue por accidente, ni que no había enemistad con el

muerto.Vemos que con la utilización de este vocablo, el reelaborador da

un encuadre legal a la situación.
Pero vayamos al diferente desenlace de cada versión. En AE, una vez

que el hijo probó al medio amigo del padre, la finalidad está lograda.
Entonces el padre saca su conclusión. Pero en la versión de BC se añade

un episodio más: el banquete y el insulto. En la versión de AE el medio
amigo esconde el cuerpo, pero no se indica dónde. En cambio, en BC es

importante que se diga que es en el huerto, donde hay plantadas coles,

porque es la frase proverbial («descubrir las coles del huerto») la que se

transforma en clave secreta entre el medio amigo y el hijo.
El episodio del banquete coloca una nueva prueba para el medio

amigo: la del desagradecimiento del joven y la afrenta pública. Sin
embargo, nada de esto hace resquebrajar la fidelidad del medio amigo
que, finalmente, se transforma en «verdadero amigo», es decir, un «amigo
entero». Esta versión ha tensado tanto la amistad que la ha reforzado. Por
eso, Juan Manuel también toma esta versión y la interpreta alegóricamente:
el verdadero amigo es Cristo. Se trata evidentemente, de una versión que
circulaba en el siglo XIV y que respondía a un nuevo concepto de

amistad, una ahanza que debía responder a un período de crisis política.
La más importante de estas relelaboraciones se produce en el

capitulo X, cuyo tema es la sujeción que los vasaHos deben al rey:

Mio fijo, cosa natural es e de razón prouada, segund que yo agora te dire e te
demostrare, en que los vasallos deuen por derecho seruir e obedesçer e guardar e

29



HUGO O. BIZZARRI

honrar al su rey demás. E pues que Dios le da que sea rey e sennor natural que en

esto se ayuntan dos sennorios. El primer sennorio del regno. El segundo sennorio
de naturaleza, que es sennorio que hereda de sangre e de hueso (p. 130).

Aunque se trate de una formulación teórica, este pasaje se inserta en

un proceso de reafirmación del poder monárquico y en circunstancias

personales del rey don Sancho. A partir de la muerte del primogénito de

Alfonso X, Sancho IV tuvo que luchar constante y firmemente contra la

reclamación de los hijos del infante muerto, los hermanos de la Cerda,

para defender su legitimidad a heredar la corona real. Alfonso X, en la

Partida II (Tít. XV, Ley 2) había dispuesto que, muriendo el primogénito,
heredara el trono su nieto mayor, haciendo para eUo referencia a la

costumbre, es decir, el uso:

Mayoria en nacer primero es muy gran señal de amor que muestra a Dios a los

hijos de los reyes, aquellos que el la da, entre los otros sus hermanos que nacen

después de el, pues aquel a quien esta honra quiere hacer, bien da a entender que
lo adelanta e lo pone sobre los otros, porque le deben obedecer, e guardar, asi

como a padre, e a señor. E que esto sea verdad, se prueba por tres razones: la

primera, naturalmente; la segunda, por ley; la tercera, por costumbre [...] Otrosi,

según antigua costrumbre, como quiera que los padres, comunalmente, habian

piedad de los otros hijos, no quisieron que el mayor lo hubiese todo, mas que cada

uno de ellos hubiese su parte. Pero con todo esto, los hombres sabios e entendidos,
catando el pro comunal de todos, e conociendo que esta partición no se podria
hacer en los reinos que destruidos no fuesen, según nuestro señor Jesucristo dijo,

que todo reino partido seria estragado, tuvieron por derecho que el señorío del

reino no lo hubiese sino el hijo mayor después de la muerte de su padre. E esto

usaron siempre en todas las tierras del mundo donde el señorio hubieron por
linaje, e, mayormente, en España. E por excusar muchos males que acaecieron, e

podrían aun ser hechos, pusieron que el señorio del reino heredasen siempre

aquellos que viniesen por la linea derecha. E por esto establecieron que si hijo
varón allí no hubiese, la hija mayor heredase el reino; e aun mandaron que si el

hijo mayor ante que heredase, si dejase hijo o hija que dejase de su mujer legitima,

que aquel o aquella lo hubiese, e no otro otro ninguno (pp. 251-252).

A esto se sumaba, que, a causa de las crecientes disputas entre Alfonso

y Sancho, en su segundo testamento el rey Sabio había desheredado a don
Sancho. Por tal motivo, esta problemática legal no fue ajena a los intereses

del rey Bravo. Hay dos manuscritos de las Partidas, el del EscorialY.II.4 y
el de la BNE 6725, a los que se les modificó esta ley estableciendo que, en

caso de muerte del hijo mayor, asumiera el trono de Castina el segundo-

30



TRADICIÓN TEXTUAL Y TRADICIÓN CULTURAL

gènito. Jerry R. Craddock sostiene que esta modificación fue hecha entre
noviembre de 1275 y mayo de 1278 para aHanar el camino al trono de

don Sancho23.

El pasaje de los Castigos posee una variante importante en los manuscritos

BC: «El segundo sennorio de naturaleza, que es sennorio que se

usa de sangre e de hnaje e de uso» (p. 130). En la versión de AE prima,
como tantas veces defendió el rey don Sancho, el vínculo de descendencia

directa, y por eso insiste en que el rey debe ser «de sangre e de

hueso», es decir, un descendiente carnal directo del rey. Esa misma idea la

expresa en otras partes de la obra. En el capítulo I alude al vínculo de
descendencia directa que le da autoridad para amonestar a su hijo: «Mio
fijo mucho amado, tu eres mio fijo carnal mente e de la mi semiente
fuyste tu fecho» (p. 75). En el capítulo XV recuerda su legitimidad a

heredar el trono de Castilla: «E nos el rey don Sancho, que fezimos este

Hbro, heredamos los regnos que auie nuestro padre el rey don Alfonso
por que el infante don Fermando era mayor que nos, seyendo el casado

e auiendo fijos, murió grand tienpo ante que el rey nuestro padre finase.
Ca si el visquiera mas que nuestro padre, non ouieramos nos ningund
derecho en el regno. Mas ordenamiento fue de Dios que fuese asi»

(p. 166). En cambio, en BC prima lo dispuesto por Alfonso X en la

Partida II, según la promulgó Alfonso XI en 1348, y por eso triviahzan la
lectura haciendo de «hueso» «uso» y reafirmando, de esta manera, el valor
del Derecho consuetudinario.

5. Vulgatas y centros culturales

Dejo de lado otros pasajes porque con los que aquí presenté creo que
se evidencia claramente que esta versión de 1353 es una reelaboración de
la primitiva que adapta los Castigos a las exigencias culturales de un nuevo
púbhco. En mi edición indiqué que, pese a esta reelaboración, se podía
rescatar el texto base utilizado en esta versión y usarlo de término de

comparación para la enmienda del texto. Vuelvo ahora al caso contrario:

Jerry R. Craddock, «La cronología de las obras legislativas de Alfonso X el Sabio», Anuario de

Historia del Derecho Español, 51 (1981), pp. 365-418, esp. pp. 408-411.

31



HUGO O. BIZZARRI

más aUá de variantes puntuales, consecuencia lógica de una transmisión

manuscrita, estos códices ofrecen variantes no mecánicas, manipulaciones
del texto que han preparado la obra para adaptarla a un nuevo púbhco. En

otras palabras, se ha preparado una «vulgata» que reactuahce el mensaje de

una obra que circuló tanto en ámbitos cortesanos como rehgiosos, según
hemos visto que expHcaba su prólogo.

PasquaH tenía razón: en la reconstrucción de un texto una recensio

intermedia sirve de poco. Pero es interesante para la historia de la cultura

porque nos muestra las obras enraizadas en nuevos contextos. Los Castigos

del rey don Sancho IV, compuestos en 1292, fueron readaptados en los

primeros años del reinado de Pedro I, casi en el mismo momento en que
Fray Juan García de Castrojeriz glosaba el De regimine principum de Egidio
Romano. Esta «vulgata» siguió vigente aún en épocas de Juan I, pues este

tratado encarnaba la imagen del rex christianissimus que desplazó la

concepción del monarca sabio del período alfonsi.
En los últimos años Fernando Gómez Redondo en su voluminosa

historia de la literatura ha demostrado claramente que las cortes castellanas

funcionaron no sólo como espacios concentradores de intelectuales,
sino también como talleres de creación24. Esta idea fue reafirmada hace

algunos años por Carlos Alvar, quien en una conferencia dictada en la

Universidad de León, expresaba su descreimiento de una unidad Hteraria

como la que nos suelen presentar las historias de la literatura y propugnaba

la teoría de una geografía hteraria, la existencia de cortes y de focos

concentradores de intelectuales y, en consecuencia, de movimientos
culturales25. Creo que la transmisión manuscrita de las obras Hterarias no

puede verse ajena a este proceso de focahzación. Los monarcas y las cortes

produjeron nuevas obras Hterarias, muchas de ellas sobre la base de textos

que ya circulaban. Pero, ¿cómo actuar con las obras que heredaban de

períodos anteriores? Si no se las decidía ignorar y, por tanto, cortar la vía

de transmisión, es posible que en muchos casos se haya optado por
elaborar «vulgatas», es decir, versiones oficiales que respondieran a los

24 Remito a sus postulados teóricos en Historia de la prosa medieval castellana.I. La creación del discurso

prosístico. El entramado cortesano, Madrid, Cátedra, 1998, pp. 9-13.
25 Carlos Alvar, «Geografía e historia literaria», en Armando López Castro y Luzdivina Cuesta Torres

(eds.), Actas del XI Congreso Internacional de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval (León, 20-24 de

septiembre de 2005), León, Universidad de León, 2007, pp. 17-26.

32



TRADICIÓN TEXTUAL Y TRADICIÓN CULTURAL

ideales actuales de la corte26.Y el fenómeno puede darse en otros ámbitos.
Me pregunto si un texto como el manuscrito de Salamanca del Libro de

buen amor, producido por un alumno de la Universidad, Alonso de

Paradinas, dividido en apartados, superpuestos a la versión original, no
responde también a la intención de una «vulgata» como se procedía tan
frecuentemente con los clásicos en la Universidad27. En todo caso, subrayo

que las interferencias horizontales de las que hablaba Pasquali pueden
llegar a tener más interés en la historia textual de una obra de la que le

otorgamos hasta ahora.

Hugo O. Bizzarri
Universidad de Friburgo (Suiza)

hugo.bizzarri@unifr.ch

Es el caso, por ejemplo, de la historiografía referida a Pedro I que fue eliminada durante el período
de los Tratámaras y reemplazada por otra, como las crónicas del Canciller Pero López de Ayala, que
respondieran a los nuevos ideales, como bien han demostrado Alan Deyermond, «La historiografía
trastamara, ¿una cuarentena de obras perdidas?», en Estudios en Homenaje a don Claudio Sánchez
Albornoz en sus 90 años, Buenos Aires, CHE, 1986, vol. IV, pp. 161-193 y Juan Carlos Conde, «Una
lanza por la existencia de una historiografía petrista sojuzgada: ecos y rastros en la historiografía del
cuatrocientos castellano», en Actas del VI Congreso Internacional de laAHLM, ed. José Manuel Lucía
Megías.Alcalá de Henares, Universidad de Alcalá, 1997, vol. I, pp. 511-522.

Seria éste un aspecto para dedicarle más tiempo. Remito a los trabajos de Manuel García Blanco,
«Don Alonso de Paradinas, copista del Libro de buen amor, datos para su biografía», en Estudios dedicados
o Menéndez Pidal, Madrid, CSIC, 1956, pp. 339-354 y Jeremy Lawrance, «The Rubrics in Ms. S of
the Libro de buen amor», en Ian MacPherson y Ralph Penny (eds.), The Medieval Mind. Hispanic Studies
in Honour ofAlan Deyermond, Londres, Tamesis, 1999, pp. 223-252.

33




	Tradición textual y tradición cultural en los "Castigos del rey don Sancho IV"

