
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 59 (2012)

Heft: 2: Fascicolo italiano. L'Orlando Furioso e la tradizione cavalleresca

Artikel: L'innamoramento di Angelica nella trama cavalleresca

Autor: Roncaccia, Alberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-323598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-323598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'innamoramento di Angelica
nella trama cavalleresca

Angelica - avvicinata - si abbassa: quella che, intrawista,
rende immagine di dea, veduta da vicino rivela la sua natura
di donna.

(Attilio Momigliano)1

Focalizzando l'attenzione su Angehca e suUa sua connotazione di
amata distante e irraggiungibile, vorrei mostrare, in prima approssimazione,

come il lavoro ariostesco sul significante di matrice petrarchesca si

giustifichi in rapporto alla costruzione della vicenda narrativa del
personaggio.2 Non mi sembra, infatti, che la presenza petrarchesca nel Furioso,

pur ampiamente rilevata, sia stata del tutto esplorata dal punto di vista
della sua necessità narrativa. Il personaggio di Angelica, decisivo per la

struttura del racconto, può permetterci di cogliere in progressione logica
alcuni 'momenti petrarchistici', secondo un gioco di simultanea
conferma e infrazione del codice convenzionale della lirica amorosa.
Come osserva Marco Praloran in un intervento del 2003, la questione
'Petrarca in Ariosto' è ancora molto aperta, o, per riprendere le sue

parole, «molto difficile».3 Se gli studi di Maria Cristina Cabani4 hanno
mostrato il fittissimo repertorio di lingua e di stile cui Ariosto attinge
assumendo «un codice ed una langue stabilizzati» e trattando Petrarca

Attilio Momigliano, Saggio su l'Orlando Furioso, 2a ed. riv, Bari, Laterza, 1932, p. 72.
Oltre all'appena citato Momigliano, faremo riferimento in particolare ai seguenti studi: Pio Rajna,

Lefonti ifei/'Orlando furioso. Ristampa della seconda edizione 1900 accresciuta d'inediti, a cura e presentazione

di Francesco Mazzoni, Firenze, Sansoni, 1975; Mario Santoro, L'Angelica del Furioso:fuga dalla
storia, in Id., L'anello di Angelica. Nuovi saggi ariosteschi, Napoli, Federico&Ardia, 1983; Giuseppe Della
Palma, Le strutture narrative dell'Orlando Furioso, Firenze, Olschki, 1984; Maria Cristina Cabani, Fra

omaggio e parodia. Petrarca e petrarchismo, Pisa, Nistri-Lischi, 1990; Marco Praloran, Tempo e azione
»eli'Orlando Furioso, Firenze, Olschki, 1999; Sergio Zatti, L'Angelica ariostesca, o gli inganni della lettera-

tura.in Selvagge e Angeliche. Personaggi femminili della tradizione letteraria italiana,a cura di Tatiana Crivelli,
Leonforte, Insula, 2007, pp. 95-107; Giulio Ferroni, Ariosto, Roma, Salerno editrice, 2008; Marco
Praloran, Le strutture narrative dell'Orlando Furioso, in «Strumenti critici», XXIV, 1,2009, pp. 1-24.

Marco Praloran, Petrarca in Ariosto: il principium constructionis, in Id., Le lingue del racconto. Studi su
Boiardo e Ariosto, Roma, Bulzoni, 2009, pp. 175-198, a p. 175.

Cabani, Fra omaggio e parodia, cit. Si rimanda alla Premessa del volume per gli estremi dei precedenti

studi sulla questione.

129



ALBERTO RONCACCIA

«come un petrarchista»,3 ora, avverte Praloran, resta ancora da effettuare lo

«scavo nella parole petrarchesca piuttosto che nella langue».6

Tenendo conto di queste due direzioni di analisi mantenute sul piano
del significante, riassumibili nello schema oppositivo langue/parole usato

dai due studiosi, possono forse essere utili alcune osservazioni sulla

funzione propriamente tematica, di progressione narrativa, svolta dai

riferimenti intertestuali a Petrarca. Provando a intendere in chiave non
astratta quello schema, vorrei valorizzare la dimensione 'pragmatica' del

riuso di materiah petrarcheschi e sottolineare come questi contribuiscano
a produrre, dall'interno, dinamicamente, il proprio contesto di riferimento
e la propria dimensione, più ancora che intertestuale, interdiscorsiva.7

1. L'illusione petrarchistica

Il 'discorso' sull'amore per Angehca è introdotto con la sua prima
evocazione: «Orlando, che gran tempo inamorato / fu de la bella Angehca»

(I 5). Il paladino è già stato nominato nel proemio, come oggetto principale
del dire dell'io autoriale: «Dirò d'Orlando in un medesmo tratto / cosa

non detta in prosa mai né in rima / che per amor venne in furore e matto»

5 Ibidem, pp. 276-277.
6 Praloran, Petrarca in Ariosto, cit., p. 181 e cfr. p. 186. Il petrarchismo ariostesco, pur giocato «soprattutto

sul piano del significante» (ibidem, p. 179), può essere colto al di là del sistema formale generico,

vulgato, quando «coincide proprio con il Canzoniere» (ibidem) e non si limita ad un recupero univoco

di materiali linguistici, stilematici, topici. Il contatto profondo tra il Furioso e il Canzoniere si trova, dal

punto di vista del senso generale delle due opere, nella rappresentazione dell'«inquietudine dell'io»

che «nasce dall'oscillazione del desiderio, dell'oggetto del desiderio» (ibidem, p. 180). In chiave

tematica, Praloran mostra come Ariosto trasferisca gli aspetti meditativi e dilemmatici dell'io lirico

petrarchesco in una sorta di «sospensione 'artificiale' del tempo narrato» (ibidem, p. 181).Tecnicamente,
«con la funzione di rallentare e di sospendere la linearità temporale» (ibidem), la lezione di Petrarca si

applica in complessi dispositivi di orchestrazione strofica e interstrofica, significativi anche perche

solitamente assenti nella tradizione cavalleresca.
7 Per la nozione di 'interdiscorsività' «prevalentemente diegetica», che «esplora quasi tutto il sistema

linguistico», si rinvia a Cesare Segre, Intertestualità e interdiscorsività nel romanzo e nella poesia, in Io-.

Teatro e romanzo. Due tipi di comunicazione letteraria,Torino, Einaudi, 1984, pp. 103-118, a p. 115. Come

scrive più recentemente Mainguenau, in cui la nozione di 'interdiscorso' è una vera e propria 'idea

forza': «On ne dira pas que le discours intervient dans un contexte, comme si le contexte n'était qu un

cadre, un décor; en fait, il n'y a de discours que contextualisé. On ne peut assigner un sens a un

énoncé hors contexte. En outre, le discours contribue à définir son contexte, que les interlocuteurs

peuvent modifier en cours d'énonciation» (Dominique Mainguenau, Manuel de linguistique pour les

textes littéraires, Paris.Armand Colin, 2010, p. 30).

130



L'INNAMORAMENTO DI ANGELICA NELLA TRAMA CAVALLERESCA

(I 2). A differenza di Angehca, l'eroe è subito definito in chiave di progressione,

come personaggio destinato a mutare nel corso della storia. Angehca,
invece, viene posta di fronte al lettore senza una 'messa in guardia' o un
preannuncio della sua evoluzione di personaggio. Con Angehca, Ariosto si

riserva, infatti, di sorprendere senza preavviso il lettore. Da un punto di
vista strutturale, a livello di intreccio, va considerata come necessaria

l'imprevedibilità della donzella. Allo stesso tempo, le caratteristiche che

definiscono la desiderabilità 'oggettiva' del personaggio, che muove tanti
cavaheri per effetto del suo fascino, postulano una iniziale costante di
bellezza, distanza e inafferrabilità. Nel canto XIX, dove con l'innamoramento

distanza e inafferrabilità vengono meno, la funzione narrativa di

Angehca cambia, così come il valore tematico della sua bellezza.

Nel primo canto, il nome di Angehca è introdotto dall'aggettivo
«bella».8 La formulazione, come è noto, è ricorrente in Boiardo, tuttavia,

per Angelica, mai con la dislocazione a sinistra dell'aggettivo — «fo da gran
tempo inamorato / de Angelica la bella» (Innamorato, II, XVIII 7). Per la

sua dislocazione, l'epiteto, pur nella sua semplicità, è, infatti, anche quello
tipico di Laura nei Fragmenta, ad esempio per l'espressione ricorrente «la

bella donna».9 Il valore prevalentemente formulare del sintagma è dato

poi nella clausola deh'ottava 15: «che senza dubbio eli'è Angehca bella». La

connotazione petrarchesca si precisa quando il personaggio entra propriamente

in scena per la prima volta, in I 10:

Dove, poi che rimase la donzella
ch'esser dovea del vincitor mercede,
inanzi al caso era salita in sella,

e quando bisognò le spalle diede,

presaga che quel giorno esser rubella
dovea Fortuna alla cristiana fede:

entrò in un bosco, e ne la stretta via

rincontrò un cavallier ch'a pie venia.

Per la «devastante bellezza di Angelica», Maria Cristina Cabani indica l'ascendenza petrarchesca di
VIII 63, 5-6: «la gran beltà che fé' tutto Levante / sottosopra voltarsi e stare al segno» (Cabani, Fra

omaggio e parodia, cit., p. 176). Praloran, confermando «l'ironia parodica», analizza più approfonditamente

l'espressione «la gran beltà» all'interno del contesto strofico in cui svolge funzione anaforica
(Praloran, Petrarca in Ariosto, cit., p. 189).

Il posizionamento a sinistra dell'aggettivo è presente dall'inizio dei Rvfi nel sonetto 4: «onde sì bella
donna al mondo nacque» (v. 14).

131



ALBERTO RONCACCIA

Per l'aggettivo «rubella», in rima con «donzeUa», Segre indica un
consapevole arcaismo.10 Commentando questa ottava, la prima del poema
dedicata per intero ad Angehca, Emilio Bigi segnala il riferimento
petrarchesco e il suo riuso negh Asolani di Bembo (canzone St rubella d'Amor).
Il termine rimanda aha canzone 29 dei Rvfi dove si trova in rima interna

con «bella» ed è sintagmaticamente legato a «mercede», termine che in
Ariosto appare in rima nell'ottava citata: «fin che mi sani '1 cor colei che '1

morse, / rubella di mercé» (Rvf 29, 17-18). Il richiamo aha canzone 29,

oltre che stilistico, è anche semantico. A livello logico-grammaticale, in
Ariosto «rubella» è riferito a «Fortuna», ma il senso del termine si riferisce
anche ad Angehca per effetto di una sfumata ipahage.11 È Angehca che è

ribelle, nemica, su scala della vicenda personale, nei confronti della

«cristiana fede», qui designata con ironia in riferimento alla gara tra

Orlando e Rinaldo per ottenere la giovane in premio, oltre che per
preannunciare le vicissitudini militari della battaglia in corso. La sovrapposizione
semantica è marcata dalla ripresa della costruzione «esser dovea» (w. 2 e

5-6), prima riferita al personaggio e poi a Fortuna. A livello metrico, oltre

ad essere marcato dalla rima con «donzella», «rubella» è abilmente incastonato

nel forte enjambement tra «essep> e «dovea», così da aumentare nella

sequenza discorsiva il grado di ambivalenza attributiva del termine.

Quando il lettore arriva a «rubella», prima che la campata sintattica sia

conclusa, è spinto dalla tmesi ritmica ad associare il termine, pur
momentaneamente, ad Angelica. Si tratta probabilmente di uno di quegli usi, tipici
deh'Ariosto lettore di Petrarca, in cui si ottiene, come mostra Praloran,

l'effetto «di 'ritardare' la percezione semantica dell'enunciato».12

Sembra pertinente, quindi, aspettarsi che per il lettore contemporaneo
fosse riconoscibile il richiamo alla situazione di partenza di Rvf 29 -
molto prossima, del resto, a quella presentata da Ariosto nell'ott. 2 del

proemio per Orlando e per se stesso —, dove, a causa del sentimento

amoroso nato dalla contemplazione della bellezza femminile, l'io è privato
del proprio arbitrio e allontanato dalla strada della virtù, trascinato via

10 Ludovico Ariosto, Orlando Furioso, a cura di Cesare Segre, Milano, Mondadori, p. 1268. Già in

Boiardo troviamo, infatti, «ribella».
11 II termine rimanda a Rvf29 anche in XXXVI 37, per l'espressione «con mente di pietà rubella»

riferita a Bradamante che si avvicina a Ruggero.
12 Praloran, Petrarca in Ariosto, cit., pp. 196-197 ss.

132



L'INNAMORAMENTO DI ANGELICA NELLA TRAMA CAVALLERESCA

dalla donna amata: «né d'or capelli in bionda treccia attorse, / si bella
com'è questa che mi spoglia / d'arbitrio, et dal camin de libertade / seco
mi tira, si ch'io non sostegno / alcun giogo men grave» (Rvf 29, 3-7).

Se a livello intertestuale si richiama con precisione la canzone 29,
attraverso la concretizzazione narrativa di metafore topiche, la cui qualità
e quantità è stata indicata dalla Cabani,13 la rappresentazione petrarchistica
si protrae in un vorticoso gioco di specularità. Basti citare il caso dove, per
la follia d'amore, l'io è metaforicamente posto all'inseguimento a cavallo

dell'amata, «che 'n fuga è volta» (Rvf6, 2), inseguimento che si trasforma
in una incontrollata corsa senza ritorno: «Et poi che '1 fren per forza a sé

raccoglie, / i' mi rimango in signoria di lui, / che mal mio grado a morte
mi trasporta» (ibidem, w. 9-11).14

Andando avanti nel primo canto del poema, la rappresentazione
petrarchistica di Angelica riprende con forza nel famoso compendio
descrittivo delle ottave 33-35, non solo per la situazione di fuga («Fugge
tra selve», etc.), ma per il coagularsi di esphciti indicatori lirici.13 La fuga
di Angelica «per lochi inabitati, ermi e selvaggi» (I 33), ad esempio,
richiama Rvf304: «di vaga fera le vestigia sparse / cercai per poggi sohtarii
et hermi» (w. 3-4); o l'incipit di Rvf 176: «Per mezz' i boschi inhospiti et

selvaggi», dove si presenta anche la rima con «faggi». Petrarcheschi, in
incipit dell'ottava 34, sono evidentemente i termini «pargoletta» e

«damma». Restando agh incipit, petrarchesca è, inoltre, la congiunzione
nello stesso verso dei termini «dì», «notte» e «giorno».

Se non è difficile rilevare l'infittirsi puntuale del lessico petrarchesco,
è forse meno scontato misurare sistematicamente dove il rinvio passi dal
riuso stilematico 'neutro' ad una volontà più propriamente stilistica. In
questo senso, Giulio Ferroni spiega la fitta presenza di «vere e proprie
citazioni» petrarchesche come un omaggio che «non si rovescia mai nella

parodia, ma piuttosto neh'ammiccamento ironico».16 Notiamo che la

La nozione di 'omaggio' applicata dalla studiosa è ripresa da Genette, che la distingue dalla
'parodia' e spiega le ragioni più attenuate del 'pastiche'. Per l'addensarsi di metafore topiche in
relazione all'innamoramento di Angelica e Medoro cfr. Cabani, Fra omaggio e parodia, cit., pp. 225 ss.

Proprio al sonetto 6, come a luogo su cui Ariosto esercita un esercizio di variazione, Ferroni rinvia
per il lamento di Bradamante del canto XXXII, all'ottava 32 (Ferroni, Ariosto, cit., pp. 175-176).

Bigi, nel suo commento, invita con decisione a non sottovalutarne l'importanza nei confronti
delle corrispondenze con passi del Boiardo e dell'Agostini.

Ferroni, Ariosto, cit., p. 174.

133



ALBERTO RONCACCIA

nozione di parodia, ricorrente nel riferimento al rapporto Ariosto-
Petrarca, non è sempre chiaramente definita in funzione degli obiettivi
che il processo di reinvestimento del modello si propone di ottenere. La

questione va oltre il caso ariostesco, se è vero, come ha scritto recentemente

Daniel Sangsue, che a ben guardare «la notion de parodie est

utilisée à tort et à travers, de façon approximative et souvent dans des sens

contradictoires».17

Privilegiando l'idea di un «ammiccamento ironico», possiamo forse

seguire megho Ariosto nella costruzione, per tasselli, di un discorso che

non è necessariamente finalizzato aha semplice contraffazione di un

codice riconosciuto. Possiamo chiederci, cioè, se le citazioni petrarchesche,

oltre a costituire un omaggio puntuale, non siano collegabili a

distanza per ricomporre una riflessione articolata, dall'interno, nei

confronti del petrarchismo contemporaneo.

2. Gli sguardi incrociati

Nel primo canto, a partire dall'entrata nel locus amoenus descritto alle

ottave 36-38 - per il quale Bigi, al di là di quanto è più generalmente

topico, sottohnea la presenza «soprattutto di immagini petrarchesche»18 -,
qualcosa comincia a cambiare con l'arrivo di Sacripante. Il cavahere, da

un'iniziale parvenza di amante cortese, rivela progressivamente il suo

fondo istintivo e modifica la rappresentazione convenzionale dell'amata.

La situazione ancora propriamente petrarchesca, pur con qualche

ambiguità a funzione prolettica, dura fino all'ottava 56. Con le ottave 57

e 58 si arriva, a sorpresa, ad una esplicita recusatio, ad un capovolgimento
in chiave realistica del codice di comportamento e di rappresentazione dei

rapporti amorosi. Se andiamo per ordine, all'ottava 40 notiamo il
comportamento 'ortodosso' di Sacripante, prima lungamente pensoso e muto, poi

sospiroso e piangente. Lo sfogo 'poetico' della sofferenza interiore lo ispira

17 Daniel Sangsue, La relation parodique, Paris, José Corti, 2007, p. 12. Sangsue mostra alcuni limiti

della trattazione genettiana della parodia, che privilegia la «transformation textuelle à foncnon

ludique» (ibidem, p. 95).Tale analisi è interessante anche data l'importanza dell'orientamento genet-

tiano negli studi dedicati all'intertestualità Ariosto-Petrarca.

134



L'INNAMORAMENTO DI ANGELICA NELLA TRAMA CAVALLERESCA

proprio per la sua forza e lo spinge «a lamentarsi sì soavemente /
ch'avrebbe di pietà spezzato un sasso» (w. 4-5). La situazione è tipica della

fenomenologia amorosa petrarchesca, dove è dichiarato il legame tra
sofferenza d'amore ed effusione di parole soavi, di canto poetico.
Pensiamo aha canzone manifesto Nel dolce tempo de la prima etade, dove si

dice «perché cantando il cuor si disacerba» (XXIII 4), o aha 70, ad essa

collegata, dove si dice «Ragion è ben ch'alcuna volta io canti, / però ch'ò
sospirato sì gran tempo» (w. 11-12). Nella prima troviamo inoltre la rima
lasso/sasso (w. 79-80), neha seconda quella basso/lasso (w. 25 e 29), come
nell'ottava 40:

Pensoso più d'un'ora a capo basso

stette, Signore, il cavallier dolente;

poi cominciò con suono afflitto e lasso

a lamentarsi sì soavemente,
ch'avrebbe di pietà spezzato un sasso,

una tigre crudel fatta clemente.

Sospirante piangea, tal ch'un ruscello

parean le guance, e '1 petto un Mongibello.

Per questo brano la Cabani parla di «vera e propria caricatura
dell'amante infelice».19 Da un punto di vista tematico, potremmo aggiungere

che il capovolgimento caricaturale produce, sotto forma di
svelamento della vera identità del personaggio, soprattutto uno snodo
narrativo. Come ricorda Sangirardi, l'immagine del «sasso spezzato» dal
lamento dell'io è ripresa dal lamento di Prasildo, collocato in un luogo
ameno, in Innamorato I, XII 18: «Prasildo sì soave lamentava, / E sì dolce
parole al dir gh cade, / Che avria spezzato un sasso di pietade».20

L'ascendenza petrarchesca dell'immagine deha roccia spezzata dalla

compassione per il lamento dell'io — corrispettivo metaforico del cuore
di pietra dell'amata che invece non si scalfisce - resta stilisticamente in
evidenza per posizione, per tensione e per diffrazione intertestuale: «ch'un
cor di marmo a pietà mosso avrebbe» (Rvf 135,71); «ch'avria virtù di far

Ludovico Ariosto, Orlando Furioso, a cura di Emilio Bigi, 2 voli., Milano, Rusconi, 1982, p. 111.

Cabani, Fra omaggio e parodia, cit., p. 229.
Giuseppe Sangirardi, Boiardismo ariostesco. Presenza e tradimento dell'Orlando Innamorato nel

Furioso, Lucca, Maria Pacini Fazzi, 1993, p. 96.

135



ALBERTO RONCACCIA

piangere un sasso» (Rvf 286, 14); «devrian de la pietà romper un sasso»

(Rvf 29A, 7); «avrei fatto parlando / romper le pietre, et pianger di

dolcezza» (Rvf304,13-14). La marca stilistica petrarchesca non è data solo

dall'immagine del sasso spezzato, ma soprattutto dall'ipotetica dell'impossibilità,

che trasferisce il soggetto in una dimensione puramente psichica,

immaginativa, prima ancora che iperbolica. Per altri riferimenti si può

rimandare a quanto indicato nel commento di Bigi, con la precisazione
che anche l'immagine del «Mongibello», reperibile in Pulci e Boiardo

nell'applicazione ai sospiri ardenti degh amanti, resta terminológicamente
plausibile in un contesto petrarchesco per l'hapax di Rvf42,6. Dopo aver

indicato i riferimenti aha tradizione cavalleresca, Bigi rileva l'intensità

soprattutto hrica di questa ottava: «Vero è anche, però, che l'A., qui come

in situazioni analoghe, impiega, con una copia ed una intensità sconosciute

al Boiardo stesso, moduli della tradizione hrica classica e volgare,

attingendo in quest'ultimo campo soprattutto da Petrarca e dal
petrarchismo 'cortigiano' e bembiano [.. .]».21

Come per Angehca è fissato il ruolo di amata, per il cavahere, di cui a

questa altezza del racconto non si fa ancora il nome, è fissato quello di

amante convenzionale.
Le ottave 41-44 costituiscono un segmento unitario coincidente con

la presa di parola in prima persona del personaggio. Il gruppo di quattro

ottave è unitario anche per la costruzione formale, suddivisa in due parti

uguali dal «Ma» oppositivo che apre l'ottava 43. Le frasi interrogative che

collegano le ottave 41 e 44 pongono in evidenza il discorso dichiarativo
delle ottave 42-43, dove si trova la celebre similitudine della «verginella» e

della «rosa». Questa similitudine, introdotta da un'ottava di tono e di modi

ancora fortemente petrarcheschi, costituisce una prima infrazione al

codice, sia per elementi lessicali popolareggianti, come già in incipit la

«vergineha», sia per la nota ripresa dal carme LXII di Catullo, la cui

componente passionale e sensuale è incompatibile con l'ideologia
dell'amore spirituale. Bigi, rifiutando le letture in chiave di armonia

contemplativa, sottolinea il riferimento alle insidie di passione e di

violenza sempre in agguato: «questa stilizzazione armoniosa si esercita su

21 Bigi, in Ariosto, Orlando Furioso, cit., p. 113.

136



L'INNAMORAMENTO DI ANGELICA NELLA TRAMA CAVALLERESCA

una materia psicologica tutt'altro che serena».22 L'ottava 44 torna
progressivamente ai toni petrarcheschi, anche se meno marcati, fino ad un
congedo su cui converge la costruzione delle quattro ottave: «Ah, più tosto
oggi manchino i dì miei, / ch'io viva più, s'amar non debbo lei» (I 44).
L'intervento lirico di secondo grado espresso da Sacripante è delimitato
da due ottave riservate al commento deha voce narrante. La voce autoriale
si manifesta esplicitamente grazie all'inciso vocativo del v. 2 dell'ottava 40

(«Signore») e aha insistita presa di parola in prima persona dell'ottava 45

(«Se mi domanda alcun [...], io dirò [...]; io dirò ancor [...]»).
Nell'ottava 45, come se si trattasse solo di comunicare al lettore l'identità

del cavahere, il narratore sfrutta il meccanismo anaforico per precisare
il senso strutturale del personaggio, la sua identità di amante petrarchesco:
«io dirò ancor, che di sua pena ria / sia prima e sola causa essere amante»
(w. 5-6). A questo punto, però, dopo aver letto l'intervento in discorso
diretto di Sacripante, il lettore può già dubitare dell'affidabilità deha voce
narrante nel ribadire l'identificazione petrarchesca del personaggio.
Inoltre, se il modulo possessivo-sostantivo-aggettivo «di sua pena ria», con
la ripresa stilistica di «ria», può trovare conferma nel petrarchesco «di mia

morte rea» (.Rvf 159, 8), l'espressione «prima e sola causa», più corriva, di
registro non petrarchesco, predispone lo scarto comportamentale che
verrà di h a poco. Dopo aver compendiato il percorso che porta h

cavahere in quel luogo e in quel momento, la voce d'autore torna ancora,
nelle ottave 47-48, ad un'inquadratura petrarchistica.Viene così ripresa la

situazione hrica dell'ottava 40, ma allo scopo, ora, di far rivedere con gh
occhi di Angelica nascosta la scena in cui il cavahere manifesta23 la sua

pena amorosa: «Questa è dunque la trista e ria noveha / che d'amorosa
doglia fa penarlo, / affligger, lamentare, e dir parole / che di pietà potrian
fermare il sole. // Mentre costui così s'affligge e duole, / e fa degh occhi

Ibidem, p. 115. D'altra parte, anche per Momigliano lo scarto tematico e stilistico era evidente: «la

situazione, da sentimentale diventa erotica, con un passaggio di sfumature sapiente e vivace. Il
mutamento di stile è giustificato dal fatto che la donna, prima invocata come lontana, ora è presente e

«va e tentatrice. Quello che era sembrato prima un poeta innamorato, ora si rivela come un seduttore
scettico ed esperto del cuore della donna» (Momigliano, Saggio su l'Orlando Furioso, cit., pp. 69-70).

Sulla figura del lamento dell'innamorato, cfr. Cabani, Fra omaggio e parodia, cit., pp. 223 ss. Osserva
Cristina Cabani: «L'uso del linguaggio lirico di Petrarca, di per se stesso estraneo al topos narrativo, ma
storicamente sentito come espressione dell'ideologia cortese e dei rapporti sociali ad essa corrispondenti,

ha dunque la funzione di marcare con più forza la dissonanza tra passato e presente» (ibidem,
P 224).

137



ALBERTO RONCACCIA

suoi tepida fonte [...]» (I 47-48). Bigi rüeva la dimensione petrarchesca

puntuale deha metafora deha fonte per indicare il pianto d'amore,24

immagine che qui rimanda, con «fonte», al «rusceho» dell'ottava 40. Nel

sistema di coordinate intertestuali, la chiusa dell'ottava 47 rinvia a Rvf
341: «- Fedel mio caro, assai di te mi dole, / ma pur per nostro ben dura

ti fui, - / dice, et cos'altre d'arrestare il sole» (w. 12-14). È da notare,

grazie a questo e ad altri esempi che potrebbero facilmente esser citati,
che Yadynaton dell'influenza sul moto o sulla luce del sole si addice nei

Rvf più propriamente ah'amata che non all'amato. Nel caso ariostesco,

quindi, come ha mostrato la Cabani, abbiamo una sfumatura di distorsione

iperbohca del modeho che tradisce, come in altri casi, l'ironia.
Di questa ironia, indirizzata 'fuori campo', nuha percepisce, a livello

omodiegetico, la protagonista femminile dell'episodio, che mantiene il

suo ruolo di amata distante. Possiamo inquadrare meglio h dispositivo di

ripresa ricordando, su indicazione di Praloran, come questo provochi una

dilatazione nella «ricezione deh'evento», ottenuta attraverso «una sospensione

'artificiale' del tempo narrato con l'effetto di costruire una pluralità

di punti di vista sullo stesso oggetto».25 A questo punto Ariosto comincia

a incrinare il senso morale deha distanza dell'amata, espressa, ad esempio,

nei versi già citati di Rvf 341. La durezza virtuosa dell'amata si riduce a

una forma di ritrosia superba, sì che prevale, nel personaggio, una buona

dose di opportunismo:

ma dura e fredda più d'una colonna,
ad averne pietà non però scende,

come colei c'ha tutto il mondo a sdegno,

e non le par ch'alcun sia di lei degno.

Ma non però disegna de l'affanno
che lo distrugge alleggierir chi Fama,

e ristorar d'ogni passato danno

con quel piacer ch'ogni amator più brama:

ma alcuna finzione, alcuno inganno
di tenerlo in speranza ordisce e trama;

24 Bigi, in Ariosto, Orlando Furioso, cit., p. 118.
25 Praloran, Petrarca in Ariosto, cit., p. 181.

138



L'INNAMORAMENTO DI ANGELICA NELLA TRAMA CAVALLERESCA

tanto ch'a quel bisogno se ne serva,

poi torni all'uso suo dura e proterva.
(I 49 e 51)

In Rvf360, dove l'immagine deha colonna è riferita a Laura, la figura
femminile assume valore di sostegno certo ah'innalzamento spirituale
dell'io. È Amore che parla e si difende, citato in giudizio di fronte aha

Ragione: «or m'à posto in obho con queha donna / ch'i' h die, per
colonna / de la sua frale vita» (w. 144-146). Per Angehca il significato
della «colonna», sempre virtuoso in Rvf è invertito di segno per essere

applicato aha durezza di pietra deh'amata. La ritroviamo, ad esempio, in
Rvf 135, dove, in parallelo con l'immagine deha «petra» che «tragge a sé h
ferro», Laura è detta «beho scoglio» (w. 16 e 21) su cui s'infrange la vita
dell'amante. L'orgoglio di Angelica è però presentato come semphce
disprezzo deh'amante, illuso calcolatamente e a fini puramente utilitaristici,

come mostra l'ultimo verso deh'ottava 51.

L'apparizione di Angehca a Sacripante, mentre il lettore è già stato
indotto dalla voce narrante a un leggero disagio, è ancora petrarchesca
all'altezza deh'ottava 53:

con quanto gaudio il Saracin, con quanto
stupor l'alta presenza e le leggiadre
maniere, e il vero angelico sembiante,

improviso apparir si vide inante.

L'espressione «vero angelico sembiante» costituisce una ripresa deh'ottava

12, dove il potere amoroso del volto femminile era stato enunciato
secondo il modeho tradizionale: «riconobbe, quantunque di lontano, /
l'angelico sembiante e quel bel volto / ch'ah'amorose reti il tenea involto».

Schematicamente, all'ottava 55, con l'intervento in discorso indiretto,
Angelica rivendica la propria verginità fisica per distogliere il cavahere
dalla sua «falsa opinione», espressa non sapendo di essere ascoltato. Segue,
all'ottava 56, un intervento del narratore che ironicamente lascia trapelare
il dubbio che Angehca non sia ancora vergine e spiega come chi ama sia

sempre portato a credere a ciò che desidera. Si giunge, così, al nuovo
intervento in discorso diretto di Sacripante, di tono più realistico, in cui è

definitiva la destituzione del modeho petrarchesco di situazioni, di

comportamenti e di parole. Ah'ottava 58, il sistema di valori cambia e,

139



ALBERTO RONCACCIA

trasferendo la memoria del lettore verso Lorenzo e Pohziano, viene perseguita

la voluptas:

Corrò la fresca e matutina rosa,

che, tardando, stagion perder potria.
So ben ch'a donna non si può far cosa
che più soave e più piacevol sia,

ancor che se ne mostri disdegnosa,

e talor mesta e flébil se ne stia:

non starò per repulsa o finto sdegno,
ch'io non adombri e incarni il mio disegno.

Il topos deha volubilità femminile — in Petrarca possiamo far
riferimento aha terzina finale del sonetto 18326 - qui viene ripreso e

incrementato nel senso deha consapevole ipocrisia. Neh'ottava 51,
l'insistenza suha semantica deh'«inganno» e deha superbia dà qualche

attenuante al successivo e poco cavalleresco comportamento di

Sacripante. A questo punto, agli occhi del lettore, anche se non ancora a

quelli dei personaggi, la figura di Angehca non coincide più con la sua

prima e calcolata caratterizzazione. Per Sacripante, sconfitto senza fatica

dalla futura sposa di Ruggero, si profila una sorta di complesso di castrazione

nei confronti deh'amata, che sembra ormai stimarlo «inutile, e non

buono» (I 80) come cavahere e, di riflesso, come amante. Per Angehca, la

discrepanza tra la sua immagine di secondo grado e quella invece

trasmessa dal narratore è stihsticamente definitiva neh'ultima ottava del

canto. Se il primo canto è tra i più unitari del poema per la dinamica

d'azione, centrata sulla fuga di Angehca, la sua coerenza può forse esser

misurata anche neh'esplicitazione di un discorso d'autore sul
petrarchismo.

Mentre la narrazione viene sospesa e differita al canto seguente, la

conclusione di tale discorso coincide con il finale primo piano di

Angelica. Dal punto di vista 'interno' di Rinaldo, Angelica è sempre la

stessa, è colei che col suo volto ha provocato «l'amoroso incendio». I

versi 5-6 si sovrappongono per significato e per costruzione ai già citati

26 «Femina è cosa mobil per natura: / ond'io so ben ch'un amoroso stato / in cor di donna picciol

tempo dura» (Ri/183,10-12).

140



L'INNAMORAMENTO DI ANGELICA NELLA TRAMA CAVALLERESCA

w. 7-8 deh'ottava 12. È qui che l'autore sembra riprendere e completare
un momento chiave del proprio discorso di poetica:

Non risponde ella, e non sa che si faccia,

perché Rinaldo ormai l'è troppo appresso, [...]
che da lontan al Saracin minaccia, Come alla donna egli drizzò lo sguardo,

come vide il cavallo e conobbe esso, riconobbe, quantunque di lontano,
e riconobbe l'angehca faccia l'angelico sembiante e quel bel volto
che l'amoroso incendio in cor gli ha messo, eh'all'amorose rea il tenea involto.

(I81.W.1-6) (I12.W.5-8)

Riappare Rinaldo e si ripete il meccanismo di riconoscimento a

distanza del «bel volto» di Angehca, causa dell'innamoramento. Gh indicatori

che confermano e marcano il parallelismo tra i due momenti sono
fittissimi: «da lontan» / «di lontano», «come vide» / «Come [...] drizzò lo
sguardo», «riconobbe» / «riconobbe», «l'amoroso incendio» / «all'amorose

reti», «gh ha messo» / «il tenea involto». Il parahelismo, però, non è

perfetto. Lo è dal punto di vista deha situazione narrativa e dei segmenti
sintattici, non lo è da queho deha rappresentazione dell'amata.

L'inquadratura petrarchesca del volto di Angelica subisce un'infrazione
degradante, legata anche all'ambiguità dell'aggettivo «angelica», ad un
tempo attributo petrarchesco e denominale che rinvia al nome proprio
del personaggio. Queha che all'altezza deh'ottava 12 veniva trasmessa

come apparizione lauriana assoluta, viene ora riportata a un livello
puramente informativo, tendente al prosastico. L'espressione «riconobbe
l'angelica faccia» può esser parafrasata, riconoscendole una funzione di
costruzione discorsiva, con 'riconobbe la faccia di Angehca'. Un abbassamento

di tono può inoltre essere colto, per quanto più sfumato, nel

passaggio dalla sequenza «il tenea involto» aha corrispettiva «gh ha messo».
A liveho di voce narrante, la perdita di credito di Angelica come figura
petrarchesca, ormai non più dotata di volto o sembiante ma di «faccia»,
ha diverse conseguenze sull'interpretazione generale del personaggio e sul

suo ruolo neha narrazione.

3. Progressione e dissoluzione

Su una certa contradditorietà del personaggio si interrogava già Rajna,
dehmitando la questione col caratteristico rigore. Nel Boiardo, Angehca

141



ALBERTO RONCACCIA

«è l'anima del poema essa sola è la donna. Nel Furioso la sua parte è minore
assai [...]. Evidentemente il poeta è ben lontano dall'avere per questo tipo
la predilezione del suo antecessore».27 Allo stesso tempo, però - continua

Rajna —, dopo aver ridimensionato il ruolo della «capricciosa di

Boiardo»,28 Ariosto fa evolvere il personaggio in chiave «più savia e più
seria»29 nel lamento di Vili 40-44 e le restituisce una posizione di primo
piano «quando fa che questa superba, questa dispregiatrice di adoratori
nobilissimi e gloriosissimi, si accenda d'un povero fante (XIX 20), e sacrifichi

a lui queha libertà, di cui andava tanto orgogliosa. Medoro fa le

vendette d'Orlando, di Ferraù, di Sacripante, di Rinaldo».30
L'osservazione di Rajna viene ripresa più recentemente da Santoro, in

uno dei rari saggi dedicati sistematicamente ad Angehca,31 sottolineando

come questa sia ridotta, almeno in apparenza, a semplice «oggetto di

piacere».32 Lo si vede quando, ad esempio, la «bellissima donna» appare

neh'episodio del canto X in cui viene esposta «ignuda» (X 95) e poi
liberata da Ruggero che ne subisce la potente forza di attrazione erotica

(X 114). Santoro non manca di riprendere l'osservazione suha crescita

morale del personaggio situata nel canto ottavo, quando Angehca

«esprime una presa di coscienza deha propria condizione in una società

che eha sente estranea e ostile: ' Mi nuoce, ahimè! ch'io son giovane, e

sono / tenuta bella, o sia vero o bugia. / Già non ringrazio il ciel di

questo dono; / che di qui nasce ogni ruina mia'» (Vili 42).33 Lo studioso

interpreta il personaggio come espressione di un «diverso modello

anticonformista»,34 attraverso il quale l'autore esprimerebbe una contestazione

del 'sistema', delle convenzioni, del potere. Sposando l'umile

Medoro, Angehca si opporrebbe, in questo ruolo di contestazione, a

Bradamante, che invece resterebbe neha norma non sapendo ribellarsi alla

27 Rajna, Lefonti, cit., p. 43.
28 Ibidem, p. 44.
29 Ibidem, p. 43.
30 Ibidem, p. 44.
31 Da ricordare, tra i più recenti, Georges Gùntert, Strategie narrative e discorsive nel Furioso: le

prefigurazioni dei primi canti, i ritratti femminili e il centro tematico del poema, in «Esperienze letterarie», XXX,
3-4,2005, pp. 51-80; Zatti, L'angelica ariostesca, cit.
32 Santoro, L'Angelica del Furioso, cit., p. 59.
33 Ibidem, p. 70.
34 Ibidem, p. 73.

142



L'INNAMORAMENTO DI ANGELICA NELLA TRAMA CAVALLERESCA

decisione paterna che l'aveva promessa a Leone.35 La lettura di Santoro
offre un efficace tentativo di spiegare il ruolo del personaggio neha
dinamica deh'intreccio, resta però da valutare il significato strutturale deha

sua uscita di scena nel canto XXIX. La posizione «riversa» in cui il
personaggio prende congedo dal lettore, dopo essere stato disarcionato e aver
levato in aria «le gambe» (ott. 65), è crudelmente irriverente e definitiva
dal punto di vista deha voce narrante.

Se ci spostiamo dall'intreccio al sistema di riferimenti intertestuali che
si manifesta in filigrana nel poema, possiamo notare come non sia forse
necessario difendere l'integrità e la statura morale di Angehca per spiegare

come eha si faccia portatrice di valori anticonformistici. Di questo
discorso d'autore, forse ancora da ricostruire e apprezzare del tutto neha

sua coerenza,36 fanno parte numerosi interventi deha voce narrante sulle
donne ed episodi indipendenti dalla vicenda di Angehca. Per restare a

quest'ultima, non è del tutto economico, credo, seguire Santoro nel
contestare che l'innamoramento per Medoro sia una sorta di castigo
sentimentale per il suo orgoglio e per la sua protervia, così come si

leggeva in Rajna.37 Nell'episodio, infatti, Angehca subisce lo stesso meccanismo

petrarchistico di innamoramento che lei stessa aveva provocato,
senza che ci sia una sua rivalutazione morale. L'unione con Medoro segna
il momento in cui l'ambiguità petrarchistica deh'amata, posta nel canto I,
ancora valida per i personaggi deha narrazione, si scioglie infine anche a

quel livello. Angehca è sì 'promossa' da amata ad amante, ma anche in
questo caso subisce passivamente il cambiamento e s'innamora di un
proprio doppio maschile. Dopo gli ammiccamenti ironici indirizzati al

lettore nel canto I, la passione amorosa di Angehca sorprende ora, allo

stesso tempo, il lettore e i personaggi, con l'effetto di far provare all'amata

quanto finora ha disprezzato nei suoi sfortunati amanti.

Sui «prelievi petrarcheschi» del lamento di Bradamante promessa a Leone, letto in chiave caricaturale,

cfr. Cabani, Fra omaggio e parodia, pp. 220 ss. Sul contesto elegiaco e sulla connotazione
«comico-borghese» dei lamenti di Bradamente si veda Francesco Ferretti, Bradamante. Costruzione del

personaggio e intersezione di generi nel Furioso, in «Italianistica», XXVII, 2008,3, pp. 63-75.
In proposito, scrive Zatti: «Esiste dunque una specifica 'inchiesta' ariostesca sulle donne, oggetti di

conoscenza indecifrabili e sfuggenti non meno di Angelica» (Zatti, L'angelica ariostesca, cit., p. 101). Si
veda anche Annalisa Izzo, Misoginia efiloginia nell' Orlando Furioso, in «Chroniques italiennes», 22,1,
Série Web, 2012, pp. 1-24.

Cfr. Santoro, L'Angelica del Furioso, cit., pp. 73-77.

143



ALBERTO RONCACCIA

Questa dimensione di controbilanciamento è tanto più evidente se si

considera, appunto, che Medoro è un'immagine speculare deha stessa

Angelica. Per alcuni aspetti, questa caratteristica del personaggio è

delineata prima ancora che l'incontro avvenga. Lo si vede neha scena che

precede l'arrivo di Angelica, quando, sul punto di essere ucciso, con la

behezza del suo volto Medoro ferma improvvisamente Zerbino:

Stese la mano in quella chioma d'oro,
e strascinollo a sé con violenza:

ma come gli occhi a quel bel volto mise,

gli ne venne pietade, e non l'uccise. (XIX 10)

Il tema omoerotico del modeho virgiliano che rimanda aha dibattuta

espressione «amore pio pueri» di Aen.V 296, è ripreso nel testo subito

dopo l'intervento in discorso diretto di Medoro. Le parole di Medoro
fermano l'azione e lasciano a Zerbino, narrativamente, il tempo di

contemplarlo. L'effetto di 'diretta' ripropone, rallentando drasticamente la

'durata', il caratteristico primo piano in precedenza riservato ad Angehca.
Ariosto riprende la sovrapposizione virgiliana di amor e pietas:

Così dicea Medor con modi belli,
e con parole atte a voltare un monte;
e sì commosso già Zerbino avea,
che d'amor tutto e di pietade ardea. (XIX 12)

Neha fenomenologia dell'innamoramento, la «pietade» è il primo
stadio deh'apparire dei sentimenti di Angelica nei confronti di Medoro in

XIX 20:

Quando Angelica vide il giovinetto
languir ferito, assai vicino a morte,
che del suo re che giacea senza tetto,
più che del proprio mal si dolea forte;
insolita pietade in mezzo al petto
si sentì entrar per disusate porte,
che le fé' il duro cor tenero e molle,
e più, quando il suo caso egli narrolle.

Lo schema si ripete. Dalla prima attrazione sentimentale si passa

all'innamoramento dopo aver ascoltato parlare Medoro, il cui discorso qui e

144



L'INNAMORAMENTO DI ANGELICA NELLA TRAMA CAVALLERESCA

compendiato anche per non distogliere la fecalizzazione da Angehca. Il
senso del contrappasso, già esplicito in Boiardo,38 è espresso dallo sconvolgimento

sentimentale che si fa strada «per disusate porte» e neha

trasformazione del cuore duro, ben noto dal canto primo, in «cor tenero
e molle». Neh'immagine del giovane ferito possiamo coghere l'attivazione
letterale deha metafora tipicamente petrarchesca in cui l'amante, mentre si

sente morire per amore, invoca inutilmente l'amata. Qui però Ariosto
crea, a sorpresa, l'infrazione del tòpos amoroso: poco prima che il ferito
muoia, la donna giunge inaspettata, lo cura pietosamente e se ne
innamora. Il sogno impossibile di ogni poeta petrarchista, contro ogni
attesa, si realizza neha narrazione. Possiamo ricordare come questa situazione

topica si ritrovi in un sonetto dello stesso Ariosto (La retefu di queste

fila d'oro), in cui l'io si rappresenta «ferito», con «la piaga in mezo '1 core

aspra e mortale», e, pur godendo deha sua pena d'amore ed essendo

pronto a morirne contento, invoca l'improbabile venuta deh'amata
affinché lo degni «d'un solo / sospir [...] o d'altro affetto pio». Come
osserva Bozzetti, commentando questo sonetto, per questa come per altre
modalità evocate, nei versi «infiniti potrebbero essere i rinvìi a RVF».39

La «pietade», quindi, si trasforma in passione e Angelica è ora costretta
a subire sotto forma «d'amoroso fuoco» (XIX 26) queh'«amoroso
incendio» che lei stessa aveva provocato in Rinaldo (I 81). L'immagine
deha piaga e del languire crea un legame inequivocabile tra la dolce

punizione e l'orgogho mostrato in precedenza:

La sua piaga più s'apre e più incrudisce,

quanto più l'altra si ristringe e salda.

Il giovine si sana: ella languisce
di nuova febbre, or agghiacciata, or calda. (XIX 29)

Angelica sarà quindi 'condannata' a pregare l'amato di aheviare e di
guarire la sua pena d'amore, così come lei aveva fatto per la ferita di lui.
In questo gioco di corrispondenze, l'ironia del narratore, chiamandola

«Che Amor vói castigar questa superba. / Veggendo quel baron nei fior disteso, / fu il cor di lei
subitamente acceso» (Innamorato, I, III, 40). Cfr. Sangirardi, Boiardismo ariostesco, cit., p. 135.

Cesare Bozzetti, in Le Rime di Ludovico Ariosto secondo il codice Rossiano (Val. Ross. 639) nell'edizione
e col commento ai testi I-XX di Cesare Bozzetti, a cura di Claudio Vela, in Fra Satire e Rime ariostesche, a

cura di Claudia Berra, Milano, Cisalpino, 2000, pp. 223-310, a p. 232.

145



ALBERTO RONCACCIA

«ingrata» (XIX 32,7), sposa momentaneamente il punto di vista dei più
nobili e disdegnati amanti. L'immagine petrarchistica di Angelica è così

definitivamente degradata anche a livello omodiegetico. Si dà il senso di

un 'discorso' che il narratore aveva iniziato nel canto primo. Con la

successiva storia dell'unione di Angelica e di Medoro, potentemente
ispiratrice di canto amoroso (come apprenderà a sue spese Orlando),
Ariosto trasgredisce agli esiti scontati del petrarchismo a sfondo moraleggiante

e riattiva una poesia d'amore sensuale, sul modeho degli elegiaci

latini, di Catullo, e con lo sguardo aha tradizione hrica quattrocentesca.
Basti accennare, ora, che si tratta dello stesso percorso tematico e stilistico
che l'Ariosto rimatore costruisce, in forma di canzoniere, nel codice

Vaticano Rossiano 639 studiato da Bozzetti.40

Neha trama del poema, il mutamento deh'iniziale statuto petrarchi-
stico di Angelica inserisce il personaggio, aha pari degh altri protagonisti,
neha dinamica di progressione narrativa delle vicende narrate. A livello di

interpretazione, la singolarità deha metamorfosi di Angehca è così espressa

da Deha Palma: «l'azione-mutamento è trasportata all'interno di uno
stesso personaggio: il cambiamento di Angehca da oggetto sempre desiderato

a soggetto che desidera».41 Lo studioso, però, non integra l'episodio
neha dinamica narrativa generale e lo interpreta come «una pausa

tranquilla incastonata in una serie di sequenze a contenuto eroico, una

vera e propria isola narrativa disposta in mezzo a tanti contrasti».42 Questa

lettura non spiega del tutto le conseguenze estreme provocate dall'episodio,

che non può essere, per quehe stesse conseguenze, 'isolato' dagli

avvenimenti eroici. A coghere il senso dell'episodio in chiave dinamica, ci

aiuta ancora Praloran evidenziando la dimensione progressiva del poema

e come questa sia essenziale per misurare l'assoluta originalità ariostesca.

Già in Tempo e azione nell'Orlando Furioso, dopo aver notato come un

certo tipo di stacco ariostesco «non è più solidale aha natura temporale

degh eventi narrati»,43 lo studioso aveva osservato come «il punto critico
deha composizione dell'opera»44 si trovasse nel canto XIX, quando

Si veda la nota precedente.
Della Palma, Le strutture narrative dell'Orlando Furioso, cit., p. 178.
Ibidem.

Praloran, Tempo e azione nell'Orlando Furioso, cit., p. 9.

Ibidem,p. 14.

146



L'INNAMORAMENTO DI ANGELICA NELLA TRAMA CAVALLERESCA

Angehca si ritrova «proprio neha stessa posizione in cui l'avevamo lasciata

otto canti prima».43 In un più recente intervento, pronunciato a Losanna
nel 2008, lo studioso aggiunge: «Da questo preciso momento, non in sé,

ma aha luce degli altri eventi che seguiranno, interni alle diverse linee
narrative, h racconto ariostesco entra in acroma».46 Il lettore, a sorpresa, si

accorge che in quel momento Angehca si trova neha posizione
cronologicamente più avanzata deha narrazione, ma non è in grado, aho stesso

tempo, di avere una padronanza sincronica degh altri fui dell'intreccio.
Sarà poi Orlando «a sostituire Angehca come la punta più avanzata deha

costruzione».47 In questa analisi, che tocca molti altri elementi fondamentali,

lo studioso mostra come l'intreccio del Furioso abbia un carattere

progressivo e non cichco. Nel poema non si torna più indietro, non si

recuperano le situazioni di partenza. Per questo in Ariosto si coghe una
maggiore propensione aha dimensione storica rispetto a queha mitica,
ancora decisiva in Boiardo. Lo dimostra un dato strutturale: «la morte dei

'grandi eroi' progressivamente riduce l'espansione orizzontale deha trama,
la sua polifonia».48

Se ora inseriamo Angehca in questa logica progressiva, storica, propria
del poema, ci accorgiamo che a liveho strutturale l'innamoramento di
Angelica per Medoro preannuncia la sua prossima uscita di scena, neho
stesso modo in cui in altri casi, ad esempio attraverso un dueho, si preannuncia

la morte di un eroe. Come osserva Zatti, «la metamorfosi di

Angelica priva l'azione narrativa del suo movente, del suo principio
generatore.Toccherà ad altre prede prestigiose [...] sostituirla in questa
funzione neha seconda parte del Furioso».49 La perdita deha verginità e h

matrimonio con Medoro segnano neha trama uno snodo irreversibile. Il
processo di concretizzazione del personaggio femminile, in questo senso,
si potrà idealmente inserire in un più ampio disegno di demistificazione
che tocca le ragioni profonde, interdiscorsive, deha fohia di Orlando. La

donna amata, doppio metatemporale di madonna Laura, e, di riflesso, l'io
lirico, doppio di messer Francesco, sono dissolti da Ariosto come un

Ibidem.

Praloran, Le strutture, cit., p. 16.

Ibidem, p. 20.
Praloran, Le strutture, cit., p. 20.

Zatti, Selvagge e Angeliche, cit., p. 102.

147



ALBERTO RONCACCIA

sogno ai raggi del mattino. In proposito, Zatti osserva che «Orlando

petrarchista scopre insomma che lo stesso codice idealista secondo il quale
ha interpretato il mondo è servito a un altro per descrivere comportamenti

che dimostrano l'inaffidabihtà di questo stesso codice».'0

Il disarcionamento31 su cui si chiude l'ultima inquadratura di

Angelica è, in fondo, l'ultimo scossone narrativo con cui l'autore libera
la percezione del lettore da ogni eventuale residuo petrarchistico,
disintegrando definitivamente, suh'immagine ravvicinata delle sue «gambe»

in aria, il codice che la rendeva irreale e lontana. Notiamo che, «riversa

sul sabbione», Angelica non è più immagine idealizzata ma donna

concreta, fisicamente tangibile, e, a causa dell'anello magico che nel

racconto ne rende invisibile il «viso beho», svanisce progressivamente:
prima agli occhi del suo inseguitore, poi agli occhi del lettore e del

narratore. Se il personaggio acquisisce concretezza, la posizione che

istantaneamente assume, innaturale e scomposta, svela la vana inconsistenza

dell'oggetto artificiale, deh'idolo culturale, in cui si era in

precedenza identificata.32
L'amore di Angelica per Medoro, quindi, determina nel poema

conseguenze di significato che vanno al di là del livello interno deha

50 Ibidem, p. 105. Lo studioso indica come, in alcuni momenti, su Angelica si sovrapponga l'immagine
di Laura e converga un vero e proprio «conflitto dei codici narrativi» (ibidem, p. 107).Tale tema viene

soprattutto definito in termini di «ribaltamento» o di «abbassamento parodico» (ibidem, pp. 104 e 105),

però suggerendo che la parodia non è fine a se stessa ma tende a dimostrare «l'inaffidabilità» (ibidem,

p. 105) di un codice letterario che restituisce «immagini falsificate della realtà» (ibidem). Da discutere

ancora, mi sembra, la riconoscibilità in Angelica di un atto di libera volontà nella «scelta finale per
l'umile Medoro» e il suo essere da «preda divenuta predatrice» (ibidem, p. 100). Si potrebbe vedere,

infatti, una certa passività di Angelica sia nel seguire il primo impulso di disprezzo nei confronti dei

suoi numerosi amanti, sia il desiderio amoroso nei confronti di Medoro. Anche Santoro, in ogni modo,

parla della «scelta di Medoro» fatta da Angelica (Santoro, L'Angelica del Furioso, cit., p. 77). Di «scelta» e

di «emancipazione» di Angelica parla anche il recente saggio di Patrizia De Capitani, Angelica da Ariosto

a Boiardo: un percorso a vitroso. Proposta di lettura di Orlando Furioso XIX 18-33, in «Chroniques

italiennes», 22, 1, Série Web, 2012, pp. 1-14, alle pp. 10-11 e 13. Una conferma del fatto che per

Ariosto non ci sia in amore esercizio del libero arbitrio è fornita dalla trattatistica amorosa e in
particolare dai Discorsi (1585) di Annibale Romei, come mostra Maiko Favaro, Ariosto nella trattatistica

amorosa del Cinquecento e del primo Seicento, in «Italianistica», XXXVII, 2008,3, pp. 133-146.
" In Boiardo, di cui è evidente la ripresa testuale, l'immagine è riferita al disarcionamento di

cavalieri nel corso di un torneo: «E già da sei de quei di Norandino / Avea posti roverso in su il

sabbione» (Innamorato II, XX 20).
52 Possiamo ricordare, in Negri, l'immagine del «balocco sfasciato», dell'«idolo [...] distrutto»

(Renzo Negri, Introduzione all'Orlando Furioso, Milano, Marzorati, 1972, p. 106).

148



L'INNAMORAMENTO DI ANGELICA NELLA TRAMA CAVALLERESCA

narrazione e deha ripresa occasionale di materiale lessicale o metaforico.
La contemporaneità e la cultura a cui la narrazione fa riferimento si

affacciano così nel romanzo. Si apre il fondale di carta deha messa in
scena cavalleresca33 e, per queho che ci interessava di mostrare, si svela in
maniera progressiva l'artificio convenzionale deha poesia d'amore. La
realtà storica del mondo cavalleresco era data in partenza, da Ariosto,
come inattuale e l'ironia sui valori «antiqui» poteva essere subito espressa

senza difficoltà. Meno scontato era forse, per l'autore, apphcare esplicitamente

una chiave di lettura realistica34 a un sistema di valori ancora ben
vivo e largamente condiviso come queho del petrarchismo idealizzante
del primo Cinquecento e deha sua estetica deha ripetizione.

Alberto RONCACCIA

Università di Losanna

alberto. roncaccia@unil.eh

Scrive Marco Praloran: «sono pur grandi eroi, eppure sono molto spesso deboli e sciocchi. In essi

è assente un rapporto coerente tra lo sfondo e gli eventi decisivi. Lo sfondo non esiste, è in realtà un
paesaggio di cartapesta, come non esiste un tempo appunto abituale [su cui] si possa fondare il senso
di realtà e la possibilità per il pubblico di immedesimarsi in personaggi 'simili a noi'» (Praloran, Le

strutture, cit., p. 22).
Praloran parla di un «nuovo realismo», legato alla sfasatura tra azioni dei personaggi e mondo

cavalleresco, per cui «la rifrazione degli eventi dei personaggi e la nostra ricezione non sono più in
rapporto con un sistema di valori definito e autonomo, ma riflettono, spogliata di questo contesto,
direttamente l'umanità» (Praloran, Le strutture, cit., p. 23).

149




	L'innamoramento di Angelica nella trama cavalleresca

