
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 59 (2012)

Heft: 2: Fascicolo italiano. L'Orlando Furioso e la tradizione cavalleresca

Artikel: "Excursus" ezzeliniani : il beato Luca Belludi nel canto XVII
dell'"Orlando Furioso"?

Autor: Villa, Alessandra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-323597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-323597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Excursus ezzeliniani: il beato Luca Belludi
nel canto XVII dell'Orlando Furioso?

Giustizia divina e peccatori

Il canto XVII dell' Orlando Furioso si apre con un intervento particolarmente

solenne del narratore che, di fronte alla furia distruttrice di
Rodomonte durante l'assedio di Parigi, si interroga sulla giustizia divina,
sugli strumenti della sua amministrazione terrena, e in particolare sul

paradossale ruolo dei tiranni, inviati da Dio per punire i popoh i cui
peccati hanno superato la soglia del perdono. La questione, cruciale in
ambito teologico e filosofico, è stata trattata ampiamente nell'Antichità e

dagli scrittori cristiani, tanto che le note al testo ariostesco non entrano di
sohto nel merito delle possibili fonti del passo.1

A un autore che scriveva nel pieno delle guerre d'Italia, tuttavia, le

predicazioni apocalittiche che fiorirono a quell'epoca ben al di là della
Firenze savonaroliana, anche se non con la stessa intensità né con le stesse

conseguenze, dovevano risultare familiari.2 Del resto, nelle opere di quasi
tutti i commentatori degli eventi contemporanei, cronisti, storici e politici,
l'individuazione delle cause, e delle colpe, delle devastazioni inaudite
dell'epoca, occupa una posizione di primo piano.

Per comodità, riporto qui le cinque ottave di cui è composto questo esordio: «Il giusto Dio, quando
i peccati nostri / hanno di remission passato il segno, / acciò che la giustizia sua dimostri / uguale alla

pietà, spesso dà regno / a tiranni atrocissimi ed a mostri, / e dà lor forza e di mal fare ingegno. / Per

questo Mario e Siila pose al mondo, / e duo Neroni e Caio furibondo, // Domiziano e l'ultimo
Antonino; / e tolse da la immonda e bassa plebe, / ed esaltò all'imperio Massimino; / e nascer prima fé'
Creonte a Tebe; / e dié Mezenzio al populo Agilino, / che fé' di sangue uman grasse le glebe; / e diede
Italia a tempi men remoti / in preda agli Unni, ai Longobardi, ai Goti. // Che d'Arila dirò? che de
I iniquo / Ezzellin da Roman? che d'altri cento? / che dopo un lungo andar sempre in obliquo, / ne
manda Dio per pena e per tormento. / Di questo abbiàn non pur al tempo antiquo, / ma ancora al

nostro, chiaro esperimento, / quando a noi, greggi inutili e malnati, / ha dato per guardian lupi arrabbiati:
II a cui non par ch'abbi a bastar lor fame, / ch'abbi il lor ventre a capir tanta carne; / e chiaman lupi di
più ingorde brame / da boschi oltramontani a divorarne. / Di Trasimeno l'insepulto ossame / e di Canne
e di Trebia poco parne / verso quel che le ripe e i campi ingrassa, / dov'Ada e Mella e Ronco e Tarro
passa. // Or Dio consente che noi siàn puniti / da populi di noi forse peggiori, / per li multiplicad ed
infiniti / nostri nefandi, obbrobriosi errori. / Tempo verrà ch'a depredar lor liti / andremo noi, se mai
saren migliori, / e che i peccati lor giungano al segno, / che l'eterna Bontà muovano a sdegno».

Cfr. in particolare le Prediche sopra Aggeo, del 1494 (Girolamo Savonarola, Prediche sopra Aggeo, con il
Trattato circa il reggimento del governo della città di Firenze, a cura di Luigi Firpo, Roma, Belardetti, 1965).

111



ALESSANDRA VILLA

Dialogando polemicamente con Savonarola, in un passo celeberrimo
del Principe, Machiavelli ammetteva che la «ruina d'Italia» fosse la

conseguenza di una colpa, ma precisava che la natura di questa colpa era ben

diversa da quella contro cui il frate aveva inveito dall'alto del suo pulpito:
una colpa sì, ma pohtica, che aveva conseguenze pohtiche; un peccato di

prìncipi, che sulla testa dei prìncipi ricadeva.3 Il concetto viene ribadito

con anche maggior chiarezza nelle ultime pagine dell'arie della guerra, dove

Machiavelli assolve i popoh dalle accuse che devono essere rivolte
solamente ai loro governanti.4 La lucida anahsi machiavelliana è senz'altro

corretta dal punto di vista storico e politico ma, dal momento che essa

esula da qualsiasi preoccupazione morale e rehgiosa, tralascia anche

totalmente una riflessione sul fatto che, seppur innocenti, i popoli subiscono

indubitabilmente le conseguenze della dissennata pohtica dei loro prìncipi.
Proprio su questo problema si apre la Storia d'Italia, nella cui prima

pagina Guicciardini evoca la materia della sua opera, cioè «tutte quelle
calamità», patite ormai da anni dall'Italia, e «con le quali sogliono i miseri

mortali, ora per l'ira giusta d'Iddio ora dalla empietà e sceleratezze degli

altri uomini, essere vessati». Ma questa visione, di primo acchito in
accordo con le profezie savonarohane, è subito messa a fuoco dall'indicazione

dei principali colpevoh, che sono i prìncipi scellerati, dato che «i

consigh male misurati di coloro che dominano» risultano «perniciosi,
quasi sempre a se stessi ma sempre a' popoli».5

Senza voler entrare nel merito deUa vexata quaestio deUa conoscenza da

parte di Ariosto delle diverse opere machiavelliane,6 e fermo restando che

3 «E chi diceva come e' n'erono cagione e' peccati nostri, diceva il vero; ma non erano già quegli
ch'e' credeva, ma questi che io ho narrati [il fatto che i principi italiani si erano afFidati ai mercenari]:

e perché gli erano peccati di principi, ne hanno patito le pene ancora loro» (Niccolò Machiavelli, U

Principe, nuova edizione a cura di Giorgio Inglese, Torino, Einaudi, 1995, p. 80). La stessa idea e

espressa nei Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio II, 18, 3.
4 «Ma torniamo agli Italiani, i quali, per non avere avuti i principi savi, non hanno preso alcuno

ordine buono, e per non avere avuto quella necessità che hanno avuta gli Spagnuoli, non gli hanno

per loro medesimi presi; tale che rimangono il vituperio del mondo. Ma i popoli non ne hanno

colpa, ma sì bene i principi loro; i quali ne sono stati gastigati, e della ignoranza loro ne hanno portate

giuste pene, perdendo ignominiosamente lo stato, e sanza alcuno esemplo virtuoso» (Niccolo
Machiavelli, L'arte della guerra. Scritti politici minori, a cura di Jean-Jacques Marchand, Denis Fachard e

Giorgio Masi, Roma, Salerno, 2001, libro VII, 229-230, p. 286).
' Francesco Guicciardini, Storia d'Italia, a cura di Ettore Mazzali, Milano, Garzanti, 1988, voi. I, P- 3.

6 Sui rapporti tra l'opera ariostesca (in particolare il Furioso e i Cinque canti) e quella machiavelliana,

e per delle considerazioni sulla conoscenza delle opere machiavelliane da parte di Ariosto, cfr. Giorgio
Padoan, L'Orlando Furioso e la crisi del Rinascimento in Ariosto 1974 in America. Atti del Congresso

112



EXCURSUS EZZELINIANI: IL BEATO LUCA BELLUDI NEL CANTO XVII

ovviamente la Storia d'Italia guicciardiniana non poteva essergh nota, è

chiaro anche da questi pochi, significativi esempi che la questione era di
bruciante attualità, nel 1513, nel 1516, come negli anni Trenta del

Cinquecento. L'esordio del canto XVII del Furioso dialoga dunque, se non
direttamente con questi testi, con queste idee, su cui Ariosto torna, con
variazioni, ripensamenti e aggiunte, che testimoniano la centrahtà, ma
anche la dehcatezza del tema, in altri luoghi del Furioso e dei Cinque canti.7

L'Ezzelino ferrarese

Anche ad una rapida lettura, nella lunga hsta dei tiranni e dei barbari
che Ariosto chiama in questo esordio ad esemplificare i diversi momenti
storici in cui Dio ha voluto punire i popoli peccatori, si ha l'impressione
che si sia intrufolato un intruso.

Accanto ad exempla tratti tutti dalla storia romana e tardo antica,

compare infatti un unico, solitario personaggio moderno: Ezzelino da

Romano. Certo, questi era il protagonista di un vero e proprio mito
demoniaco, sorto già prima della sua morte, e poi legato indissolubilmente

alla sua memoria; un mito ancora attivo ai tempi di Ariosto e di
cui restano tracce ancor oggi in racconti e in espressioni popolari in certe
zone delVeneto.8 Ezzehno quindi non sfigura di fronte ai suoi spesso più
celebri coUeghi, ma la sua presenza singolare in questa lista, e più in
generale in questo esordio, merita di essere studiata più da vicino.

Ariostesco, Dicembre 1974, Casa Italiana della Columbia University, a cura di Aldo Scaglione, Ravenna,
Longo, 1976, pp. 1-29 (e già in «Lettere Italiane», XXVII, 1975, pp. 286-307); Charles Klopp, The
Centaur and the Magpie. Arioito and Machiavelli'! Prince, in Ariosto 1974, cit., pp. 69-84, e Albert R.
Ascoli, Faith as Cover-up. Ariosto's Orlando Furioso Canto 21 and Machiavellian Ethics, in «I Tatti
Studies», 8,1999, pp. 135-170.

In particolare nell'esordio del canto XXXIV e in quello del canto II dei Cinque canti, dove Ariosto
propone un'interpretazione diametralmente opposta rispetto a quella espressa nell'esordio del canto
XVII del Furioso, e prossima invece a quanto Machiavelli scrive nel paragrafo «Che gli peccati de'
popoli nascono dai principi» dei Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio (III, 29).

Cfr. Gherardo Ortalli, Ezzelino:genesi e sviluppi di un mito, in Nuovi studi ezzeliniani, a cura di Giorgio
Cracco, Roma, Istituto Storico Italiano per il Medio Evo, 1992, vol. II, pp. 609-625, che rimanda alla già
nutrita bibliografia sull'argomento; Id., Fra leggenda e realtà: la lunga vita del mito ezzeliniano, in Ezzelini.
Signori della Marca nel cuore dell'Impero di Federico II, Catalogo della Mostra, Bassano del Grappa, Palazzo
Bonaguro, 16 settembre 2001-6 gennaio 2002, a cura di Carlo Bertelli e Giovarmi MarcadeÙa, Milano,
Skira,2001,pp. 215-220; Id., Dalla leggenda alla storia in Fra leggenda e realtà, cit., pp. 257-262, e Francesca
ladini, La leggenda ezzeliniana e la perpetuazione del mito, in Fra leggenda e realtà, cit., pp. 263-268.

113



ALESSANDRA VILLA

Responsabili dell'efficacissima operazione di propaganda anti-ezzeli-
niana da cui nacque il mito del tiranno generato da un'unione bestiale tra

la moglie di Ezzehno il Monaco e, appunto, il demonio, i molti nemici
che l'indefettibile alleato di Federico II in Itaha si era guadagnato nel

corso di trent'anni di lotte per la supremazia sulVeneto e sulla Lombardia.

In primo luogo i papi che si succedettero sul soglio pontificio durante

il suo regno (Gregorio IX, Innocenzo IV e Alessandro IV) e che si

opposero unanimemente alla pohtica imperiale in Italia: Innocenzo IV
scomunicò l'imperatore nel 1245, mentre Ezzelino fu scomunicato nel

1254 da Alessandro IV, che indisse poi una crociata contro di lui. I diversi

atti pontifici emanati contro Ezzelino sono all'origine di un vero e

proprio formulario di epiteti e di schemi retorici a cui praticamente tutti
gli scritti che si occupano delle vicende ezzehniane attingono.9

Ma oltre alla Chiesa, parteciparono attivamente alla costruzione di

questo mito anche i Comuni della Marca, e in particolare Padova, che,

dopo aver lottato strenuamente per hberarsi dal giogo del tiranno,
celebrarono il loro trionfo neue cronache cittadine, dove dettagliati
resoconti delle crudeltà compiute da Ezzehno, dal fratello Alberico e dai

loro partigiani, certificano efficacemente la natura satanica del
personaggio e di tutta la sua famiglia.10

Tra i principali capi della crociata anti-ezzeliniana, AzzoVII d'Esté fu

uno dei più acerrimi avversari del signore della Marca e uno dei protagonisti

della battaglia di Cassano d'Adda (27 settembre 1259), in cui

Ezzehno fu definitivamente debellato e in seguito alla quale morì. La

rivalità per il controllo di Verona, la presa del castello d'Esté, le continue
minacce su Ferrara, da dove Sahnguerra, alleato di Ezzelino, cercò invano

di estromettere gh Este, sono i più importanti episodi di una lunghissima
lotta da cui gh antenati di Alfonso e Ippohto uscirono vincitori e rafforzati

sia sul piano interno, dopo essere stati chiamati dal Comune a

governare Ferrara, sia sul piano della pohtica estera e in particolare delle

relazioni con la Chiesa e con la parte guelfa.
Le imprese di AzzoVII vennero presto celebrate nelle cronache ferraresi

e soprattutto estensi, che non esitarono a rappresentare la rivalità tra il

' Cfr. Ortalli, Ezzelino:genesi e sviluppo di un mito, cit., p. 613.
10 Cfr. Girolamo Arnaldi, Sludi sui cronisti della Marca Trevigliana nell'età di Ezzelino da Romano, Roma,

Istituto Storico italiano per il Medio Evo, 1963.

114



EXCURSUS EZZELINIANI: IL BEATO LUCA BELLUDI NEL CANTO XVII

marchese d'Esté ed Ezzelino in maniera ideologica e manichea, come una
lotta tra buon governo e tirannia, tra buon cristiano ed eretico, tra difensore

della Chiesa e nemico della religione, tra principe magnanimo e

pietoso e signore crudele e sanguinario.
Ezzehno entrò così, e per lungo tempo, nelle cronache e nella storiografia

estensi come un importante antagonista pohtico e militare degli Este,

ma ancor più come l'anti-modello per eccellenza delle virtù dei signori di
Ferrara. Nel Chronicon estense, silloge di cancelleria in cui vennero rifuse
cronache più antiche fino alla seconda metà del Quattrocento,11 Ezzehno è

ad esempio definito «refugium omnium pessimorum»,12 «sathane minister,
diaboli carnifex, potator humani sanguinis sitibundus, inimicus Ecclesiae,
hereticorum refugium, malitie sedulus adinventor».13 La battagha di
Cassano è vinta «iubente Deo»: «tunc Omnipotens aures suas ineffabihs
misericordie inclinavit, ut audiret gemitus compeditorum et filios interem-

ptorum ab ergastulis hberaret». Così Dio liberò l'Italia e annientò il
«detestabilem Phylysteum».14

Ancora nel corso del Cinquecento, gh storiografi di corte non si

allontanavano da questa linea ideologica portante, e il Giraldi Cinzio comparava
ad esempio la lotta contro Ezzehno all'impresa erculea contro i giganti, che

sono i «crudelissimi tiranni».15 Il Pigna, dal canto suo, insisteva sullo «zelo di

" Cfr. Chronicon estense gesta marchionum estensium complectens. Sequitur continuano Anonymi auctoris
sive plurium diversibus characteribus scripta, in Rerum italicarum scriptores [...] Ludovicus Antonius
Muratorius [...] collegit, Milano, 1751, voi. XV, pp. 299-548. Le vicende storiche illustrate nel
Chronicon, il cui titolo fu imposto da Muratori, sono aggiornate fino all'anno 1477 e la redazione
della silloge dovrebbe risalire agli anni a cavallo tra Quattro e Cinquecento. Ringrazio Marco Folin
per i suoi consigli sulle fonti storiche ferraresi.
12

JWem,p.306.
13

Ibidem, p. 311.
14

Ibidem, pp. 308-309. Nella scena della morte, nel castello di Soncino, i diavoli si portano via subito
l'anima di Ezzelino, morto senza riconciliarsi con la Chiesa e con Dio. Una riflessione morale
conclude questa lunga sezione del Chronicon dedicata alle atrocità degli Ezzelini, e invita i lettori a

trarre un insegnamento dalla loro tragica vicenda (pp. 331-332).
15 Cfr. Giovan Battista Giraldi Cinzio, De Ferraría etAtestinis Prinapibus commentariolum, ex Lilii Cregorit

Gyraldi epitome deductum, Ferrara, Francesco Rosso, 1556. Lo stesso anno compariva la traduzione di
Ludovico Domenichi (Commentario delle cose di Ferrara e de' Principi da Este [...] tratto dall'epitome di M.
Gregorio Giraldi, et tradotta per Ai. Ludovico Domenichi, Firenze,Torrentino, da cui traggo le citazioni). Il
racconto delle imprese di Azzo (V per il Giraldi) occupano uno spazio notevole (pp. 55-63 della
traduzione). Primo tra i principi d'Esté ad essere celebrati nella serie di ritratti cronologici che compongono
l'opera.Azzo I viene invece ricordato soprattutto per la sua lotta contro le prevaricazioni di Berengario
e della parte imperiale: il commento alle imprese ormai lontane di questo primo rappresentante della
dinastia estense (X secolo) è in realtà dettato da una volontà propagandistica di grande attualità: «Fu

sempre grande la cura e la diligentia de' Principi da Este in mantenere la riputatione d'Italia, e grande e

115



ALESSANDRA VILLA

religione» degli Este, che fa sì che la Chiesa h ami e protegga.16 Illustrando
le prime fasi della vicenda ezzeliniana, narrava poi che Ezzehno, dopo aver

gettato la maschera ed aver rivelato le sue intenzioni tiranniche, cercò di

ottenere il sostegno di Azzo, ma inutilmente, «per essere in effetto troppo
l'uno l'altro ripugnante il Principe e il Tiranno».17 Contrariamente a

quanto accadde a Verona e a Padova, dove Ezzehno impose con la violenza
la sua tirannia, i ferraresi acclamarono Azzo come loro principe e «trasferirono

tutta la carica del governo e ogni giuridizione e assoluto imperio
nella persona di Azzo». La decisione fu sancita dal vescovo in un discorso

solenne che, ampiamente riassunto dal Pigna, celebrava il buon governo
degh Este condannando il suo contrario, la tirannia di Ezzehno.18

Il signore della Marca era inoltre presentato come il nuovo Attila, che non
a caso viene indicato come un altro mitico antagonista degh Este da una

parte rilevante della storiografia ferrarese. All'epoca di Attila inizia ad esempio
la sua storia estense il Giraldi (poi seguito dal Pigna), che faceva risalire alla

lotta contro il «flagello di Dio» le prime imprese della dinastia. Lo stesso

intendeva fare un altro storiografo di corte, Celio Calcagnini, che non riuscì

a comporre l'opera che aveva in preparazione, della quale restano però i suoi

veramente pia fu la osservantia loro verso la Chiesa Romana e i sommi Pontefici, conoscendo eglino

come la religion Christiana era principalmente fondata sull'auttorità d'essi. Et quante volte gl'Imperadori,
mossi da malvagio spirito, con armi empie e nimiche assaltarono l'Italia e i sommi Pontefici, con animo

di soggiogar quella e d'abbassare la grandissima auttorità del Papa, essi per la libertà d'Italia e per lo culto

della vera religione, senza haver punto paura d'alcuna forza de' principi maggiori, non dubitarono di

venire a battaglia con esso loro, con coraggioso vigore d'animo pio e generoso. I quali Imperadori,
veggendosi ingannati nel desiderio loro, per la virtù de' Principi da Este, rivolsero l'armi contra essi con

quello odio che s'erano sforzati di ruinare la libertà d'Italia e la maestà de'sommi Pontefici» (p. 28).
16 Cfr. Giovan Battista Pigna, Historia de' Principi di Este, nel!'esplicatione della quale concorrono i fatti et

le imprese de' Potentati Italiani, et della maggior parte degli Esterni, cominciando dalle cose principali della rivolti-

tione del Romano Impero, infimo al MCCCCLXXVI,Venezia.Valgrisi, 1572, p. 174.
17 Ibidem.p. 183.
18 Ibidem, p. 199. E ancora, arringando i suoi prima della battaglia di Cassano,Azzo, «difensore saldissimo

della Chiesa», li spronò a salvare se stessi, la patria, «la Lombardia, l'Italia e la Sede Apostolica»: il

trionfo «vi è promesso dalla divina e humana giustizia» (ibidem, pp. 206 e 212-213). La ricerca sulle

fonti storiche ferraresi che riguardano Ezzelino da Romano è senz'altro da approfondire, indagando
nello stesso senso soprattutto le opere storiografiche contemporanee ad Ariosto, come le Historiae

Ferrariae di Pellegrino Prisciani, che viene frequentemente citato dal Giraldi, e la Genealogia dei Signori

d'Esté di Mario Equicola, entrambe ancora manoscritte. Su quest'ultima, cfr. Gonaria Floris, La Storia

illustrata del primo Furioso : intrecci politici e testuali fra genealogie estensi di Ariosto e di Equicola, in Regards

sur la Renaissance Italienne. Mélanges de Littérature italienne offert! à Paul Larivaille, Paris, Université Paris

X, 1998, pp. 167-180. Sulla questione della relazione tra la cronachistica municipale, dei diversi centri
del dominio estense, e la storiografia estense, e in particolare sul mito del buon governo degli Este e

del loro perfetto accordo con i popoli del dominio, cfr. Marco Folin, Rinaicimento Eiteme. Politica,

cultura, iitituzioni di un antico Stato italiano, Roma-Bari, Laterza, 2004, pp. 3-49 e 232-238.

116



EXCURSUS EZZELINIANI: IL BEATO LUCA BELLUDI NEL CANTO XVII

preziosi appunti. Verso la metà del Trecento, del resto, già il primo, timido
tentativo di poema genealogico estense, l'Attila di Nicola da Casóla, faceva

risalire a quell'epoca lontana le prime, provvidenziali glorie della casata.19

Dalla storiografia alla letteratura e alle altre arti, gli Este favorirono e

stimolarono, con grande impegno a partire dalla metà del Quattrocento, lo
sviluppo di un programma coerente e armonico di celebrazione della loro

immagine, in concorrenza con le altre dinastie al potere nella Penisola.

Non sorprende quindi che, neh'Inamoramento de Orlando (II, XXV, 47-49),
una delle quattro pareti della loggia di Flebosilla, dove sono celebrate le

virtù estensi attraverso le imprese di quattro rappresentanti della casata,

raffiguri un anonimo principe d'Esté, personaggio in parte storico, in parte
mitico20 che, difendendo la Chiesa contro i perfidi ghibellini, si coprì di
gloria sconfiggendo il diabolico Ezzehno da Romano.21

Ariosto segue, chiarisce e rifunzionalizza nel Furioso questo precedente
vincolante dell'Inamoramento, evocando ben due volte Ezzehno nel

poema. Una prima, rispettando scrupolosamente il modello boiardesco,
nella celebrazione genealogica che occupa buona parte del canto III:

Ecco che '1 sangue e le gran piaghe asciughi
d'Italia afflitta, e volga in riso il pianto:
di costui parlo (e mostrolle Azzo quinto)
onde Ezellin fia rotto, preso, estinto.

19 Sul Liber Atileflagel Dei translatus de cronica in lingua Francie e sulle sue relazioni con le storie ferraresi,

in particolare con gli appunti di Calcagnini, cfr. Laura Fortini, Ariosto lettore di storie ferraresi, in
Testimoni del vero. Su alcuni libri in biblioteche d'autore, numero monografico di «Studi e testi italiani», a

cura di Emilio Russo, 2000, pp. 158 e 164.
20 A questo anonimo principe sono infatti attribuite le gesta di Azzo VII, che nella profezia di
Adante (in II,xxi,57), erano state attribuite a un Azzo I; si sa però che AzzoVII non morì in giovane
età come pretende Boiardo. Questa licenza letteraria potrebbe spiegarsi con l'intenzione di fare di
Azzo un eroe provvidenziale sul modello del Marcello virgiliano.
21 «Contra di lui, di là dal Po, nel piano, / erano Boemi et ogni gibilino / con quel crudel che '1 nome
ha de Romano, / ma da Trivisi è '1 perfido Anzolino, / che non se crede che da patre humano / ma
dal'Inferno sia quel'assassino. / Ben chiariva l'historia il suo gran storno, / ch'a dame occise e fanciu-
lini intorno; // undecimiglia Padovani al foco / posti avea insieme, il maledeto cane: / che non s'odi
più dir in alcun loco / tra barbariche gente o 'talïane; / poi se vedea, là nel muro un poco / con le sue

insegne, e con bandiere istrane / di Federico Imperator secondo, // che la Chiesa de Dio vói tòr del
mondo. // Di là le sante Chiave, e in sue diffese / l'aquila bianca nel campo cilestro; / e qui eran
capente le contese / e la bataglia di quel passo alpestre, / et Anzolin se vedìa là palese, / passato di saeta
ä pie sinestro / e ferito di maza nela testa, / e ' soi sconfiti e roti ala foresta». Le vicende ezzeliniane sono
invece significativamente assenti dalla Borsias di Tito Vespasiano Strozzi, che si concentra sull'epoca
successiva a Niccolò III, e in particolare sul regno di Borso. Ma, soprattutto, questo poema epico latino
adotta una strategia di celebrazione innovativa, inaugurando la poi fortunata genealogia mitica in base

alla quale le origini della famiglia d'Esté risalirebbero all'unione di Ruggiero e Bradamante.

117



ALESSANDRA VILLA

Ezellino, immanissimo tiranno,
che fia creduto figlio del demonio,
farà, troncando i sudditi, tal danno,
e distruggendo il bel paese ausonio,
che pietosi apo lui stati saranno

Mario, Silla, Neron, Caio et Antonio.
E Federico imperator secondo
fia per questo Azzo rotto e messo al fondo.

(Ili, 32,5-33);

una seconda, come detto, nell'esordio del canto XVII, dove Ezzehno

ritrova, non a caso, alcuni dei 'colleghi' tiranni che già lo accompagnavano
nel canto III.22 Ognuno nel proprio contesto ed entrambi rispondendosi
a distanza, i due passi collaborano esplicitamente ed imphcitamente
all'esaltazione degh Este, e suggeriscono che Ariosto era senza dubbio ben

conscio dell'importanza conferita all'episodio ezzehniano dalla storiografia

estense, e che era pronto ad integrare quel momento di gloria nella

celebrazione dinastica che attraversa il poema.23

22 Ezzelino è inoltre menzionato negli stessi termini anche nelle stanze per la Storia d'Italia, II, 49:

«Con Benevento v'è Sora distrutta: / le sacristie, le chiese a sacco vanno; / par, col favor di lui [l'imperatore

Federico II] che presa tutta / la Traspadana abbia Eccelin tiranno, / che fa di sangue uman la

terra brutta / dovunque passa, e quei di Padoa il sanno. / Poi c'è che uccide l'uno Azzo Gagliardo, /
dà morte all'altro il suo figliuol bastardo» (cfr. Alberto Casadei, La strategia delle varianti. Le correzioni

storiche del terzo Furioso, Pisa, Pacini-Fazzi, 1988, p. 178).
23 Sulle letture storiche di Boiardo e Ariosto, e in particolare per la discussione delle fonti delle

genealogie del Furioso e dell'Inamoramento, cfr. Casadei, La strategia delle varianti, cit., pp. 21-31, Fortini,
Ariosto lettore di storie ferraresi, cit., e Cristina Montagnani, «Queste historie difabulosi sogni son dipincte»:

Boiardo, Ariosto e la genealogia degli Este, in Ead., Andando con ¡or dame in aventura. Percorsi estensi,

Galatina, Mario Congedo Editore, 2004, pp. 105-126. Sul ruolo del poema ariostesco come
ingrediente della propaganda estense, cfr. Stefano Jossa, Ariosto, Alfonso le la rappresentazione del potere. Nota

sull'ideologia del Furioso, in «Filologia e critica», 28, 2003, 1, pp. 114-124, che discute la bibliografia

non nutritissima sull'argomento, dalle controverse tesi di Roger Baillet (Le monde poétique de l'Arioste.

Essai d'interprétation du Roland Furieux, Lyon, L'Hermès, 1977 e poi Id., L'Arioste et les princes d'Esté:

poésie et politique, in Le pouvoir et la plume. Incitation, contrôle et répression dans l'Italie du xvif siècle, Pans,

Presses de l'Université de la Sorbonne Nouvelle, 1982, pp. 85-95), agli studi di Giulio Ferroni (Lecteur

ou lectrice. L'Arioste et les images du public, in L'écrivainface à son public en France et en Italie à la Renaissance.

Actes du colloque a cura di Adélin-Charles Fiorato e Jean-Claude Margolin, Paris, Presses de

l'Université de la Sorbonne Nouvelle, pp. 321-336) e di Paul Larivaille (Poeta, principe, pubblico

(/«//'Orlando innamorato ¡¡¡¡'Orlando furioso, in La corte a Ferrara e il suo mecenatismo 1441-1598.The
Court of Ferrara and its Patronage. Atti del Convegno internazionale, Copenhagen, maggio 1987, a cura di

Marianne Pade, Lene Waage Petersen e Daniela Quarta, Modena, Panini, 1990, pp. 9-32).

118



EXCURSUS EZZELINIANI: IL BEATO LUCA BELLUDI NEL CANTO XVII

L'Ezzelino padovano: elementi per un possibile incontro

Se quindi la fama di principe malvagio e assetato di sangue non fosse

stata sufficiente a giustificare la presenza di Ezzehno tra i tiranni antichi del

Furioso, il ruolo di anti-modello che il tiranno della Marca riveste nella

storiografia estense gh avrebbe largamente garantito il posto che vi occupa.
Certo, non dobbiamo immaginare un Ariosto chino sulle cronache

antiche nella biblioteca ducale, ma qualche eco delle diverse fonti
storiche, cronachistiche e agiografiche che raccontano la vicenda di
Ezzelino, e che del resto furono ampiamente riprese fin dal Chronicon

estense, arrivò forse al suo orecchio. Alcuni schemi narrativi adottati da

questi testi potrebbero anzi essere messi in relazione con i passi in cui
Ariosto menziona Ezzehno nel Furioso.

Tra le fonti più note, la Cronica di Salimbene de Adam, nel cui
racconto si coagulano molti dei luoghi comuni del mito ezzeliniano, in
particolare quello della sua affinità con il demonio. Mutatis mutandis

rispetto al punto di vista dei cronisti estensi, per il cronista francescano
Ezzehno è Fanti-modello che si oppone a Francesco, come Satana a Dio.

Questa somiglianza diabolica spiega la sua crudeltà inaudita, superiore,

per dare una misura di riferimento alle sue efferatezze, a queUa dei tiranni
antichi:

De crudelitate Ycilini, qui similitudinem habuit cum diabolo, sicut beams

Franciscus cum Christo.
Hic plus quam diabolus timebatur: pro nichilo enim habebat occidere homines,
mulleres et párvulos, et quasi inauditas crudelitates exercuit. Nec Nero in crude-
litatibus fuit similis ei nec Domicianus nec Decius nec Diocletianus, qui fìierunt
maximi in tyrannis. Nam XI milia Paduanorum una die fecit comburi in campo
Sancti Gregori in civitate Verone. Et cum positus fuisset ignis in domo in qua

erant, et comburerentur, in hastiludio circa eos ludebat cum militibus suis.

Longum esset crudelitates ipsius referre. Nam requirerent librum grandem.
Credo certissime quod, sicut filius Dei voluit habere unum specialem amicum

quem similem sibi faceret, scilicet beatum Franciscum, sic diabolus Ycilinum.24

Cfr. Salimbene de Adam, Cronica, a cura di Giuseppe Scalia, Bari, Laterza, 1966, vol. I, pp. 281-
282. Se le stimmate di san Francesco certificano la sua somiglianza con Cristo, come Salimbene
sostiene, «de Ycilino vero sciendum est quod in multis malitiis et crudelitatibus diabolo fuit similis.
Unde non sine causa Dominus ludeis dixit, Io.Vili: Vos ex paire diabolo estis et desidena patris vestii vultis

faceré» (ibidem).

119



ALESSANDRA VILLA

La descrizione della strage dei padovani a Verona, vero episodio
marcante della diabolicità di Ezzehno e, in modo complementare, della

santità delle sue vittime, si ripete in modo quasi identico nella trattazione

degh eventi del 1250, nuovamente accompagnata dal confronto con i
tiranni sanguinari dell'antichità, con qualche heve variazione:

Hic [Ezzelino] vere fuit membrum diaboli et filius iniquitatis [...]. Non credo

revera quod, ab initio mundi usque ad dies nostros, fiierit ita malus homo [...]. Nec

Nero nec Decius nec Diocletianus nec Maximinus in malicia fuerunt similes sibi,

sed ñeque Herodes ñeque Antiochus, qui pessimi homines de mundo fuerunt.25

Benché non si abbia alcuna certezza di un reale incontro tra

sant'Antonio da Padova ed Ezzelino, alcuni agiografi antoniani non

poterono fare a meno di immaginarne uno e di attribuire alle miracolose

quahtà oratorie del grande santo il merito di aver toccato il cuore del

grande tiranno. Dal canto suo invece, Rolandino da Padova, cronista laico

e assai ben informato delle vicende ezzelinane, forse per averle vissute da

vicino, riferisce nella sua Cronica infactis et circa facta Marchie Trivixane di

un incontro ben diverso, conclusosi con il fallimento del santo, che pure
in altre circostanze si era dimostrato «potens opere et sermone».26

Tra gh oppositori ad Ezzehno, alcuni uomini di Chiesa non solo

vennero rapidamente venerati dalla popolazione, e più tardi canonizzati

dall'autorità ecclesiastica, ma furono innalzati agli onori civili dalle

autorità comunah, ansiose di mettere la causa della hbertà municipale
sotto la protezione di un pantheon di santi e beati locali. È il caso ad

esempio di Giordano Forzate, priore del convento di San Benedetto a

Padova, e di Arnaldo da Limeña, abate di Santa Giustina, che sono tra i

più celebrati nemici del tiranno nelle cronache ezzeliniane.27

25 Cfr. Salimbene de Adam, Cronica, cit., vol. I, p. 533.
26 «Sive enim quod speravit hic sanctus homo in Deum, sive quod motus fuit ab amicis comitis

Sancti Bonifacii et rogatus, ivit Veronam et fudit preces plurimas rectoribus Lonbardie, potestati et

dompno Ecelino suisque consiliariis de Verona, ut Comitem et amicos eius, quos tenebant captos in

Lonbardia, de carceribus relaxaren!. Sed nichil preces, eciam si sint iuste, fructificant, ubi nullus est

ramunculus karitatis. In nullo namque penitus exauditus, regressus Paduam, in contemplacione,
cunctiis fidelibus reverenda, in loco quasi deserto voluit ducere vitam suam» (Rolandino, Vita e motte

di Ezzelino da Romano (Cronaca), a cura di Flavio Fiorese, Milano, Mondadori, 2004, pp. 128-130, III.

5). I passi di Rolandino e della Vita di sant'Antonio sono commentati in Antonio Rigon, "Diabolofuit
similis". Ezzelino da Romano e i santi, in Ezzelini. Signori della Marca, cit., pp. 221-226.
27 Cfr. Antonio Rigon, Religione e politica al tempo dei da Romano. Giordano Forzate e la tradizione

agiografica antiezzeliniana, in Nuovi studi ezzeliniani, cit., vol. II, pp. 389-414. Della morte di Arnaldo

120



EXCURSUS EZZELINIANI: IL BEATO LUCA BELLUDI NEL CANTO XVII

Ma persino la Vita di un laico viaggiatore come Antonio Manzi detto
il Pellegrino che, prima di essere venerato dai suoi concittadini, visse, al

suo ritorno a Padova, da eremita, e che quindi ebbe ben poco a che fare

con la vita pohtica cittadina, si apre con un preambolo che rivela la

volontà dell'agiografo di collocare l'opera del futuro beato nel contesto
drammatico della dominazione ezzeliniana. Il tono del passo suona
familiarmente apocalittico:

Iustissimo Deo universorum iudice permitiente, cum innumeris flagiriis exigentibus
et usque ad celum clamoribus elevatis, vindicem manum quasi dissimulantìs Domini
Marchia Tarvisina requireret, temporibus Friderici condam imperatoris, quasi alter

Iheu tyrampnorum omnium pervicax tirampnus nomine viccarii dicci principis,
velut gladius limatus et exacutus Ecelinus de Romano in dieta patria surrexit ad

faciendam utique vindictam in natìonibus illis vice principis memorati et increpaciones

in populis illis ad alligandos principes in compedibus et nobiles eius in
manicis ferréis ac eciam iudicium durum Domini ex ipsa gente sumendum [...].28

Tra i più attivi animatori dell'articolato programma di esaltazione della
virtus e della libertas patavine che, tra Due e Trecento, sviluppò una serie di
miti fondatori della città (come quello di Antenore) e promosse il culto di
santi patroni locali, il circolo proto-umanista riunito intorno a Lovato
Lovati ebbe un ruolo determinante, tanto per l'impegno pohtico diretto
dei suoi componenti, quanto per l'importanza che i loro studi filologici e

letterari ebbero nell'elaborazione e nello sviluppo di questo programma
stesso.

Nelle generazioni successive alla lotta contro Ezzelino, il ricordo di
quella minaccia mortale e di quell'epoca gloriosa erano ancora vivissimi a

Padova, tanto che Albertino Mussato, che partecipò con passione alla vita

nelle carceri di Ezzelino parla anche il Chronicon estense (ed. cit., pp. 316-317), che si sofferma sui segni
miracolosi che la annunciarono e sulle manifestazioni di pubblico lutto e di profonda commozione
tra la popolazione cittadina e i frati minori.

Cfr. Antonio Rigon, Dévotion et patriotisme communal dam la genèse et la diffusion d'un culte: le

bienheureux Antoine de Padoue surnommé le «Pellegrino», in Faire croire. Modalités de la diffusion et de la

réception des messages religieux du xif au XV siècle. Table ronde organisée par l'Ecole française de Rome, en

collaboration avec l'Institut d'histoire médiévale de l'Université de Padoue (Rome, 22-23 juin 1979), Rome,
Ecole française de Rome, 1981, pp. 266-267, n. 35. Per la descrizione del manoscritto contenente la

Vita e per l'indicazione dell'edizione negli Annales camaldulenses, cfr. ibidem, pp. 276-278. Nella riscrittura

che di questa Vita del Pellegrino fece Sicco Polenton nel 1436-37, lo spazio consacrato ad
Ezzelino diminuisce notevolmente e in particolare l'interpretazione del tiranno come strumento
dell'ira divina sfuma in un'allusione alle libertà perdute della città.

121



ALESSANDRA VILLA

politica della sua città, mise in guardia i suoi concittadini contro Can

Grande della Scala, che considerava come il nuovo tiranno e nemico della

hbertà cittadina, componendo una tragedia su Ezzehno da Romano.29
E proprio nell'Ecerinis, nella scena in cui il potere e la tracotanza del

tiranno toccano il loro vertice, convergono i tre schemi narrativi e retorici

appena illustrati: l'incontro tra il santo e il tiranno, il ruolo del tiranno

come strumento della giustizia divina e gh exempla dei tiranni antichi.30

Mosso dalla pietà per le vessazioni cui è sottoposto il popolo, frate

Luca Belludi, compagno di sant'Antonio, beatificato solo nel 1927, ma

venerato già poco dopo la sua morte, si presenta al cospetto di Ezzelino e

lo invita al pentimento e alla conversione.31 La risposta di Ezzehno è un

capolavoro di logica e di hybris blasfema:

ECERINUS

Videtne celsus ista quae fació Deus?

Frater Lucas
Videt

ECERINUS

Retundet ipse cum prorsus volet?

29 VEcerinis, tragedia di 629 versi latini, composta sul modello senecano, fu composta prima del

dicembre 1315, quando Mussato ricevette la laurea poetica. L'opera fu letta pubblicamente a Padova

per tre Natali di seguito, tra il 1315 e il 1317. Per il testo e per una presentazione dei testimoni

manoscritti, cfr. Albertino Mussato, Ecerinide. Tragedia, a cura di Luigi Pardin, con uno studio di Giosuè

Carducci, Bologna, Zanichelli, 1900 (da cui traggo tutte le citazioni). Per l'inquadremento letterario

sull'autore, sull'opera e sulla straordinarietà della scelta di Mussato di prendere a modello la tragedia

senecana e sulle conseguenze di questa scelta sul concetto trecentesco di tragedia, cfr. Guido

Billanovich, H preumanesimo padovano in Storia della cultura veneta, voi. II, Il Trécento.Vicenza, Neri Pozza,

1976, pp. 71-78 e Id., Il Seneca tragico di Pomposa e i primi umanisti padovani, in «La Bibliofilia», LXXXV,
1983, pp. 149-169; Giovanna Maria Gianola, Lïcerinis di Albertino Mussato, in Nuovi studi ezzeliniani,

cit., pp. 537-574 e Ead., Un'ipotesi per il De obsidione di Albertino Mussato, in Miscellanea di studi ili

onore di Vittore Branca, Firenze, Olschki, 1983, vol. I, pp. 351-364. È ancora importante tuttavia il

contributo di Giosuè Carducci in appendice all'edizione dell'Ecerinis sopra citata (pp. 249-283).

Un'ampia introduzione all'opera anche in Albertino Mussato, Ecerinide. Épîtres métriques sur la poésie-

Songe, édition critique, traduction et présentation par Jean-Frédéric Chevalier, Paris, Les Belles

Lettres, 2000, che contiene una bibliografia aggiornata.
30 Rigon, Dévotion et patriotisme, cit., p. 265, n. 30, commenta i notevoli punti di contatto tra la Vita

di Antonio Pellegrino, VEcerinide e l'epistola V di Mussato, e in particolare appunto l'idea del ruolo

provvidenziale del tiranno.
31 Cfr. Francesco Lazzari, Belludi, Luca, in Dizionario Biografico degli Italiani, Roma, Istituto

dell'Enciclopedia Italiana, 1966, voi. 8, pp. 3-5, s. v. Ringrazio Michele Tornasi per le informazioni
fornitemi sul culto dei santi a Padova nel Trecento, e rinvio alla sua monografia Le arche dei santi.

Scultura, religione e politica nel Trecento veneto, Roma.Viella, 2012 (in particolare pp. 262-264 per la

tomba del beato Belludi).

122



EXCURSUS EZZELINIANI: IL BEATO LUCA BELLUDI NEL CANTO XVII

Frater Lucas

Ecerinus

Frater Lucas
370

Ecerinus

Frater Lucas

375

Ecerinus
380

385

390

395

Quidni? Retundet.

Ergo quid segnis facit?

Expectat humilis, pertinax cedat furor
Et ipse retrahas caedibus tantis manum.

Unius igitur interit multos salus.

Quis hic Deus, cui carior multis fui?

Ecerine, crede, carior Saulus fuit,
Peccare postquam desiit. Mitis Deus

Redemptor animas ipse venatur suas

Errore falso dévias pastor bonus;
Errore lapsos adiuvans vitam suis

Ad abluenda crimina elongat pius.

Me credo mundo, scelera ut ulciscar, datum,
Ilio iubente. Plurimas quondam dedit
vindex iniquis gentibus clades Deus,

ceteraque meritis debita exitia suis.

Diluvia culices grandines ignes fames,

ne mentiar, Scriptura testaturVetus.

Dedit et tyrannos urbibus, licuit quibus
Sine ordine, sine fine, strictis ensibus

Saevire largo sanguine in gentes vage.
Nabucodònosor, Aegyptius Pharao, Saul,

Proles Philippi gloriosa Macedonis,
Hi pervetustae memoriae, nostrae quoque
Praelata mundo Caesarum egregia domus,
felicis unde memoriae exortus Nero,
polluere caedibus quot hi * mundum suis?

Quantis cruoribus rubuit altum mare,
Illis iubenribus? Nec inspector Deus

prohibere voluit, esse sic ultro sinens.

Le consonanze sono notevoli, ma niente assicura che questo passo sia

una fonte dell'esordio del canto XVII del Furioso: i punti di contatto tra
i testi non sono stringenti e l'idea della prowidenzialità dei tiranni non
e certo appannaggio esclusivo della tragedia di Mussato, né deUa letteratura

cristiana. Plutarco ne parlava in termini molto simili nel De sera

123



ALESSANDRA VILLA

Numinis vindicta, dove affermava che i tiranni sono come medicine amare

somministrate ad un malato perché guarisca, e che i malvagi vengono
talvolta usati da Dio come carnefici, di cui egli si serve per punire altri

peggiori di loro, abbattendo poi però i carnefici stessi.32

Tuttavia, il primo poeta moderno a cui, ben prima di Petrarca, fu

conferita la laurea poetica per i meriti acquisiti in particolare proprio con
Y Ecerinis, doveva essere un autore noto ad Ariosto, benché le opere di

Mussato siano state stampate per la prima volta solo nel 1636.33

L'importanza stessa dell'argomento dell'Ecerinis nelle opere storiografiche
estensi conferiva all'opera un rilievo del tutto particolare per il pubbhco
ferrarese e per gh Este, il cui avo Azzo è menzionato con grande onore
nella tragedia.

Più particolarmente, due fattori mi sembrano suggerire che V Ecerinis

possa aver costituito una fonte di ispirazione e di riflessione per Ariosto.
Un primo elemento concerne il modo in cui l'idea di prowidenzialità

dei tiranni è trattata nella tragedia e nel Furioso. Entrambe le opere

mettono l'accento sulla tragicità della vendetta divina e delle sue

conseguenze sugh uomini.Tragicità per le vittime, naturalmente, ma anche per
i tiranni che, se sono strumenti della Provvidenza, sono però essi stessi

destinati ad essere puniti e schiacciati dalla giustizia di Dio, che li ha eletti,

per un breve tempo, carnefici. Benché la caduta dell'Ezzelino di Mussato

sia stabilita ab aeterno e fissata al giorno in cui le sue atrocità avrebbero

purgato le colpe delle sue vittime, la hybris che il personaggio dimostra

nel dialogo con il beato Belludi gh conferisce un'aura classicamente

tragica. Sul piano narrativo, inoltre, la concatenazione immediata tra la

scena del dialogo e l'arrivo dell'araldo che, interrompendo il colloquio,
annuncia la presa di Padova da parte dei crociati, e quindi l'inizio della

rovina del tiranno, acuisce non solo l'idea che la punizione di Dio coglie

il peccatore all'acme della sua colpa, ma che la ruota della fortuna gira

inaspettatamente, rovesciando volentieri le sorti degli uomini al colmo
della loro potenza.

52 Plutarco, De sera Numinis vindicta 552F-553B. Una traduzione latina dell'opuscolo apparve, a cura

di Willibald Pirckheimer, nel 1513, a Norimberga.
53 Per quanto riguarda l'opera del Mussato storico, nel catalogo della biblioteca di Borso compare

una «Chronica» di Mussato, probabilmente la Historia Augusta Henrici VII Caesaris (cfr. Giulio Bertoni,
La biblioteca estense e la coltura ferrarese ai tempi di Ercole I (1471-1505), Torino, Loescher, 1903, p. 108).

124



EXCURSUS EZZELINIANI: IL BEATO LUCA BELLUDI NEL CANTO XVII

Quest'idea è particolarmente importante nell'esordio del canto XVII
che, prima di dar luogo al racconto dell'assedio di Parigi, si chiude (all'ottava

5) proprio con una riflessione sull'avvicendamento delle sorti dei

popoli nella storia, secondo una logica senz'altro governata dalla

Provvidenza, ma che, essendo imperscrutabile per gh uomini, appare
come una tragica, necessaria vicenda naturale, nella quale vittime e carnefici

si scambiano perpetuamente i ruoh.
In questa «vece assidua», la prospettiva tragica è prioritaria rispetto

all'aspetto più propriamente penitenziale, 'savonaroliano', della

questione, anche se sia ne\YEcerinis sia nel Furioso è chiaramente detto
che le vittime della tirannide sono quei popoli che si sono macchiati
di colpe gravissime: «noi, greggi inutili e malnati» (XVII, 3, 7), scrive
Ariosto, autoincludendosi nella massa dei peccatori, mentre il Coro
dell'Ecerinis accusa la «plebs vilissima». Secondo Mussato, se i nobili
peccano per la loro sfrenata ambizione,34 il popolo, pur non esercitando

direttamente il potere, si associa alle colpe dei suoi governanti,
perché sostiene i cattivi e respinge i buoni, senza accorgersi di operare
contro il proprio interesse.33 Proprio la cacciata di Azzo d'Esté da

Verona e la chiamata degli Ezzelini sono infatti il peccato originale dei

popoli della Marca, da cui poi sono discesi tutti gli eventi luttuosi: «in

Marchia tunc, cum regimen urbis gerens / Estensis Aço, marchio
eiectus fuit, / favore falso fulta: non notus sagax / Ecerinus erat, in
ambitum flagrans suum» (w. 180-183). «[...] O labans hominum genus
/ vulgus et ad omne facinus in clades ruens, / voces secutum et negli-
gens facti fidem!» (w. 200-202), conclude il suo discorso il messaggero
a cui Mussato affida il compito di dialogare con il coro e di presentare
gli eventi storici. Quest'analisi dei fatti non doveva dispiacere al

pubblico ferrarese.
Il secondo fattore che mi pare inviti a leggere Y Ecerinis come un possibile

punto di riferimento per il passo ariostesco è invece contestuale, e

«Sic est: sic animus volat; / tum, cum grandia possidet, / illis non penitus satur, cor maiora
recogitat. /Vos in iurgia, nobiles, / atrox invidie scelus / ardens elicit, inficit» (Ecerinis, w. 125-131).

«O quam multa potentium / nos et scandala cordibus / plebs vilisssima iungimus! / illos tollimus
iltius, / hos deponimus Ínfimos. / leges iuraque condimus, / post hec condita scindimus. / Nobis retia
tendimus; / mortale auxilium damus; / falsum presidium sumus. / Hec demum iugulis luunt. / Nos
secum miseri trahunt, / nos secum cadimus; cadunt» (ibidem, w. 133-145).

125



ALESSANDRA VILLA

concerne l'importanza che al mito ezzehniano è attribuita nella costruzione

dell'immagine della famiglia d'Esté.

Un mito ancora vivo al tempo di Ariosto, e non solo nella storiografia,
e non solo a Ferrara:36 molti dei Comuni della Marca continuavano a

commemorare la battaglia di Cassano con palii e feste cittadine; negli
statuti padovani era inoltre stabilito che se il marchese d'Esté si trovava

in città nel periodo del palio, era invitato a partecipare alle celebrazioni37.

Anche a Ferrara, del resto, a partire dal 1279 venne istituzionalizzata la

corsa del palio per commemorare la sconfitta di Ezzelino, anche se poi
altre felici ricorrenze, e soprattutto l'acquisizione del titolo ducale,

divennero ulteriori occasioni di giostre e feste.

La vivacità del mito è però legata anche alla sua attuahtà: le analogie

tra l'Italia della metà del Duecento, minacciata dalla discesa di Federico

II, che intendeva strapparle la sua libertà sottomettendo il papa e tutti i
suoi alleati, e quella delle guerre d'Italia, in cui l'Impero e la Francia si

scontravano per il dominio della Penisola, colpivano l'immaginario
degh osservatori contemporanei e risvegliavano persistenti schemi

ideologici. L'Ezzelino del Furioso rappresenta quindi insieme un ottimo
anti-modello degli Este e il modello del principe tirannico che ha

gettato l'Italia in preda agh invasori. L'Italia del tempo di Ariosto è piena

di Ezzelini, «lupi arrabbiati [...] che chiaman lupi di più ingorde brame

/ da boschi oltramontani a divorarne» (XVII, 3, 8 e 4, 3-4).
Walter Binni, commentando l'esordio del canto XVII, trovava

l'ottava 5 «fiacchissima e occasionale, seria, ma di una serietà torpida e

scialba, di un ottimismo che contrasta con l'energica volontà del

Machiavelli».38 Un duro giudizio che si può ancora condividere a patto
di interpretare la riflessione ariostesca come una promessa di rivalsa

dell'Italia sui barbari, ma non se le si attribuisce quel valore tragico e

36 Cfr. Marino Zabbia, Il mito di Ezzelino. Le cronache, in Ezzelini. Signori della Marca, cit., pp. 227-

232, che spiega come l'epoca di Federico II sia considerata, nelle cronache municipali trecentesche,

come uno spartiacque tra la prima fioritura dei Comuni e la crisi delle loro istituzioni. Anche nella

Chronaca parva, Riccobaldo da Ferrara (che, a cavallo tra Due e Trecento, visse a Padova dove entro

in contatto con il circolo dei preumanisti padovani) parla in termini simili di questo mito' del buon

tempo antico.
37 Cfr. Ortalli, Fra leggenda e realtà: la lunga vita del mito ezzehniano, cit.
38 Ludovico Ariosto, Orlando Furioso e opere minori scelte, a cura di Walter Binni, Firenze, Sansoni,

1964, p. 122.

126



EXCURSUS EZZELINIANI: IL BEATO LUCA BELLUDI NEL CANTO XVII

lucidamente, anche se amaramente, cosciente della vicenda storica, su

cui mi pare lecito insistere.

L'ottava, del resto, è problematica, e non solo a causa della difficile
interpretazione di quel «di noi forse peggiori» e «se mai saren migliori»,39
ma soprattutto perché essa acquista un senso più ampio se letta in
relazione con altri passi del poema, in particolare con l'altro luogo del
Furioso in cui si parla di Ezzehno, nel canto III, e in cui gli Este vengono
identificati con i principi nemici dei tiranni, e con l'esordio del canto
XXXIV, dove Ariosto torna sulle colpe dei tiranni d'Italia che per
ambizione di potere hanno aperto le «spelonche» da cui sono uscite le

Arpie che affliggono l'Italia.40
La riflessione del canto XXXIV si chiude con un'accorata domanda

che l'Italia rivolge ai suoi figli, troppo «neghittosi» per liberarla:

[...] - Non fia chi rassimigli
alla virtù di Calai e di Zete?
che le mense dal puzzo e dagli artigli
liberi, e torni a lor mondizia liete,

come essi già quelle di Fineo, e dopo
fé' il paladin quelle del re etiopo. -

(XXXIV, 3,3-8).

Se gli antenati di Alfonso e Ippolito liberarono l'Italia dal figlio del
demonio che aveva distrutto «il bel paese ausonio» (III, 33, 4), e se gh
attuali principi d'Esté sono il coronamento delle virtù della famiglia,
Ariosto sembra suggerire la risposta a questa domanda. Se è così, questo
passo, e non l'esordio del canto XVII, costituisce la reazione di Ariosto
all'«energica volontà di Machiavelli». Una contro-proposta, a distanza,

beninteso, e forse ignara della proposta, agli slanci medicei dell'ultimo

Non è chiaro rispetto a quale termine di paragone e rispetto a quale 'bontà': da un lato, se i
barbari che puniscono l'Italia sono peggiori degli italiani, non ha senso che Dio li abbia scelti come
vendicatori; dall'altro, non è chiaro se gli italiani saranno un giorno migliori di se stessi rispetto
all'epoca in cui sono stati puniti dai barbari o rispetto ai barbari, che, come scriveva Caretti, «sono in
ogni caso peggiori». È possibile che il passo plutarcheo del De sera Numinis vindicta sopra indicato
possa essere la fonte diretta di questa espressione.

Sui legami tra questi passi, oltre che su quelli tra i due luoghi ezzeliniani, cfr. Alessandra Villa,
Variazioni sull'idea di 'barbarie' netl'Othnào Furioso, in «Chroniques italiennes», 19,2011,1, Série Web,

consultabile sul sito "chroniquesitaliennes.univ-paris3.fr/numeros/Webl9.html".

127



ALESSANDRA VILLA

capitolo del Principe, e che, indipendentemente dal Principe, completa il
lungo discorso condotto da Ariosto, apertis verbis o tramite una rete di

allusioni, ad esaltazione dei suoi patroni.

Alessandra Villa
Université de Savoie — Chambéry

Alessandra.Villa@univ-savoie.fr

128


	"Excursus" ezzeliniani : il beato Luca Belludi nel canto XVII dell'"Orlando Furioso"?

