Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 59 (2012)

Heft: 2: Fascicolo italiano. L'Orlando Furioso e la tradizione cavalleresca
Artikel: Menzogna e inganno nel "Furioso”

Autor: Ferretti, Francesco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-323596

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-323596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Menzogna e inganno nel Furioso

Chi non sa che al mondo non saria [...] la veritd, se non fosse
la bugia?
(Baldasar Castiglione)

Una tra le molte novitd dell’ Orlando furioso rispetto all’ Inamoramento de
Orlando consiste nel diverso atteggiamento del poeta-narratore nei
confronti delle menzogne e, piti in generale, degli inganni che sono
oggetto di racconto. Nel poema di Boiardo infatti «ha ancora pieno valore
Iantitesi di «leale» e «disleale», «virtli soprana» e «gran falsitades».! Ariosto
invece di fronte ai problemi morali connessi alla frode non presenta
certezze e adotta la cautela conoscitiva che trapela ogni volta che vengono
affrontate le altre costanti del vivere umano e dei rapporti sociali: oltre alla
frode, e a quella peculiare frode verbale che ¢ la menzogna, si pensi all'in-
gratitudine, all’infedeltd, all’amore, alla gelosia e a tutti gli altri ingredienti
che nel Furioso compongono il quadro contraddittorio della condizione
umana, all’interno del quale il bene & sempre inscindibile dal male.? Se &
vero che tra il XIV e il XVI secolo emerge in Italia una linea di riflessione
morale che prelude a quella del Rinascimento francese,? occorre aggiun-
gere che tale linea si nutre non solo di dialoghi e trattati, ma anche di
finzioni (novelle, commedie e poemi narrativi). Venendo al caso che ci sta
ora a cuore, la riflessione sulla menzogna presente nel Furioso sembra gia
andare in una direzione che sard quella indicata da Montaigne: «Se la
menzogna, come la veritd avesse una sola faccia, saremmo in una condi-
zione migliore. Di fatto prenderemmo per certo il contrario di quello che
dicesse il bugiardo. Ma il rovescio della veritd ha centomila aspetti e un

! Giorgio Forni, «Armi» e «ali». Ironia e illusioni nel IV canto del «Furioso», in «Lettere italiane», LXII,

2,2010, pp. 181-202 (p- 183).

Sebbene, per quanto concerne il senso del motto pro bono malum, mi paia convincente l'interpre-
tazione ristretta di Giorgio Masi, I segni dell’ingratitudine. Ascendenze classiche e medievali nelle imprese
ariostesche del « Furioso», in «Albertiana»,V, 2002, pp. 141-164 (il motto, attraverso un sistema di allusioni
non solo bibliche ma anche esopiche, farebbe riferimento al problema dell'ingratitudine e dunque
sarebbe una forzatura interpretarlo, in senso allargato, come anfibologia: ‘il bene in cambio del male’
vel ‘il male a vantaggio del bene’), non ¢’é¢ dubbio che nel poema siano molti gli esempi di male
compiuto a vantaggio del bene, come avremo modo di osservare anche in queste pagine.

* Cfr. ora Amedeo Quondam, Forma del vivere. L'etica del gentiluomo e i moralisti italiani, Bologna, Il
Muline, 2010.

85



FRANCESCO FERRETTI

campo indefinito».* In queste pagine, avviando una ricerca che mi auguro
di poter sviluppare piti ampiamente in futuro, analizzerd alcuni dei «cento-
mila aspetti» che caratterizzano «l rovescio della veriti» nel racconto
ariostesco, tutt'uno con la voce del poeta-narratore, sempre attento a
tenere desta I'attenzione del lettore di fronte al «campo indefinito» delle
menzogne.

1. Ironia e menzogna

Menzogna e inganno sono elementi onnipresenti nel Furioso, non
meno pervasivi della follia o della gelosia. Se proviamo a immaginare un
lettore di primo ’'500, digiuno degli studi novecenteschi dedicati al
problema della rappresentazione letteraria della menzogna,’ anche quel
lettore non tarderebbe ad accorgersi di quanto sia ampio e articolato lo
spazio dedicato alla menzogna (verbale e non verbale) nel racconto
ariostesco. Prima di cercarla tra 1 personaggi del poema, non possiamo
trascurare che essa prospera sulla bocca del poeta-narratore. Come si sa, €
anzitutto per quest’aspetto che la voce del narratore ariostesco si diffe-
renzia da quella boiardesca. Da una parte Ariosto accoglie il modello
dell’ Innamorato in virta del quale al lettore non si offre «una storia che si
racconta «da sé» — come dira poi il Pigna della narrazione epica —, ma la
rappresentazione dell’atto del narrare una storia»;® dall’altra trasforma quel
ruolo dialogico, proponendosi come mentitore virtuoso, attraverso quella
forma di menzogna conoscitiva che era ai suoi occhi l'ironia.

In un orizzonte umanistico, infatti, secondo una «una lunga tradizione
risalente ad Aristotele» (Eth. Nic. IV 7 e Rhet. III 11), tramandata dal Pontano
del De sermone (I1 7 e 15) e culminante nella Scienza nuova diVico (§ 408),

* Michel de Montaigne, Saggi, a cura di Fausta Garavini, con un saggio di Sergio Solmi, Milano,
Adelphi, 1966, p. 44. Cito il saggio Dei bugiardi (libro I, capitolo IX).

> Oltre a studi come Guido Almansi, Bugiardi. La veritd in maschera,Venezia, Marsilio, 1996 e Mario
Lavagetto, La cicatrice di Montaigne. Sulla bugia in letteratura (1992), Torino, Einaudi, 20027, cfr. la recente
miscellanea La menzogna, a cura di Maria Grazia Profeti, Firenze, Alinea, 2008.

¢ Riccardo Bruscagli, Matteo Maria Boiardo, in Storia della letteratura italiana diretta da Enrico Malato,
III, Roma, Salerno, pp. 634-708 (p. 685).

7 Andrea Battistini, Galileo e i gesuiti. Miti letterari e retorica della scienza, Milano,Vita e Pensiero, 2000,
p- 138 e n. Galileo, come gia spiegava De Sanctis, fu uno dei principali eredi dell'ironia ariostesca ¢
della sua funzione conoscitiva.

86



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

«il linguaggio ironico» era associato alla «finzione» e alla «menzogna».’
Si trattava perd di una menzogna socratica, funzionale alla verita e prope-
deutica all’espressione della condizione umana e delle sue incertezze
morali.? Del resto & proprio la modalita socratica di una voce narrante che
si pone come ‘interlocutrice del lettore’ a sostenere 1'istanza conoscitiva
interna al Furioso, relativa anzitutto a una conoscenza di tipo morale.’
Quell’Ariosto che, quando si tratta di indossare una maschera satirica, non
esita a proporsi come magnanimo modello di schiettezza («insomma esser
non so se non verace / [...] a difender la bugia / non volli prender mai
spada né scudi», Sat. III 12 e 77-78) ¢ la stessa persona che, quando si tratta
di indossare la maschera di narratore, parimenti autobiografica e dialogica,
predica per bocca di san Giovanni I'equivalenza strutturale di poesia e
menzogna: «E se tu vuoi che ’l ver non ti sia ascoso / tutta al contrario
I'istoria converti» (27); e la predica, appunto, ironicamente: attribuendo la
menzogna dei poeti alla pura e semplice necessita di procacciarsi il favore
dei potenti (XXXV 25-27).E ancor pitl ironicamente (e dunque in forma
innocua e non blasfema) certifica la menzogna letteraria sul Vangelo di san
Giovanni (28, 7-8). Sulla scorta di modelli classici € umanistici (Ficino, ma
verosimilmente anche Luciano, auctor di Alberti ed Erasmo),'® Ariosto € un
narratore ironico non solo perché gli sta a cuore segnalare la finzione e
l'inverosimiglianza di ¢id che si narra, capovolgendo in senso positivo il
disprezzo colto che gravava sulle «fole di romanzi», ma anche perché
I'ironia della voce narrante, con i suoi effetti di distanziamento, permette
di istituire un dialogo morale con il lettore, invitandolo in continuazione, o
addirittura incalzandolo, come accade nei proemi,' a usare le inverosimili

® Pid esattamente «nell’ironia veritd e menzogna non formano contrasto», cfr. Harald Weinrich,

Linguistica della menzogna, in Metafora e menzogna: la serenita dell’arte, trad. it., Bologna, Il Mulino, 1989,
pp. 127-185 (p. 171).

* Cfr. i saggi di Giorgio Forni, Ariosto e Iironia, in «Lettere italiane», LVIIL, 2, 2006, pp. 208-223; ¢
«Armi» e «ali», cit., dove s'insiste sul modello di Marsilio Ficino (secondo cui l'ironia socratica, in
quanto simulazione di ignoranza, & una menzogna virtuosa, utile a smascherare gli inganni fraudolenti
dei sofisti); nonché quello di Alberto Casadei, Nuove prospettive su Ariosto e sul «Furioso», in
dtalianisticar, XXXVIII, 3, 2008, pp. 167-192 (pp. 190-192). '
" Cfr. almeno Emilio Mattioli, Luciano e I'Umanesimo, Napoli, Istituto degli Studi Storici, 1980; e
Lorenzo Geri, A colloquio con Luciano di Samosata. Leon Battista Alberti, Giovanni Pontano ed Erasmo da
Rotterdam, R oma, Bulzoni, 2011.

"' Sulla cui problematica funzione morale (anche in relazione allo spazio proemiale nella precedente
tradizione cavalleresca), cfr. Riccardo Bruscagli, Studi cavallereschi, Firenze, SEF, 2003, pp. 103-117
(Ariosto morale dal «Furioso» del *16 alle «Satire»).

87



FRANCESCO FERRETTI

finzioni che gli pone davanti agli occhi come uno specchio ludico e
cangiante nel quale afferrare le ambiguita dell’esistenza. Detto altrimenti,
quelle del narratore ariostesco sono menzogne istruttive: egli ci fa avver-
tire di continuo la falsitd di cid che narra proprio per metterci in guardia
contro le falsitd che ci circondano nella vita reale.!? Né sembra improprio
pensare — anche se il romanzo cavalleresco in ottave € altra cosa dal
romanzo realista in prosa — che egli, grazie a una cultura umanistica la cui
reale estensione ancora ci sfugge, sia approdato a quella specifica «saggezza
del romanzo» additata in pagine famose da Kundera, per il quale non a
caso «I'ironia irrita. Non perché si faccia beffe o attacchi, ma perché ci
priva delle certezze, svelando il mondo come ambiguita»."

Poco sopra dicevo che il narratore ariostesco, ricorrendo a quella
peculiare forma di menzogna che & l'ironia, istituisce un dialogo morale
col lettore. Com’e stato acutamente suggerito, I'ironia di Ariosto ¢ a tal
punto pronunciata che il poeta si spinge a dissimulare I'interlocutore
fittizio: ’assai frequente vocativo «Signor» seguito da seconda persona
plurale, infatti, si puo riferire ambiguamente sia a Ippolito, in quanto
interlocutore privilegiato, sia a una moltitudine di auditori, in linea con la
finzione di oralitd ereditata da Boiardo, il quale perd aveva esplicitamente
chiamato a raccolta «signori e cavallier».'® Pur con questo margine
d’incertezza (chi tiene tra le mani il testo a stampa in altre parole non sa
bene se identificarsi con il nobile dedicatario o con uno pseudo-boiar-
desco pubblico di auditori che, sebbene non convocati, si presuppone
siano chiamati in causa da un cantore sfuggente), & lecito dire che la
seconda persona plurale contribuisce non poco alla funzione dialogica
dell’ironia. Come gia mostrava Durling quando ancora non si erano
imposte le teorie di Bachtin sul romanzo come genere dialogico e polifo-
nico, il lettore fuori dal testo, infatti, & di continuo incalzato dal narratore
a riflettere sulle ragioni che hanno prodotto le azioni narrate nel poema
e a discutere il loro implicito senso morale."”” Durling, com’¢ noto, ha

12 Cfr. Casadei, Nuove prospettive su Ariosto, cit., p. 192: «La natura della poesia ariostesca si fonda
prima di tutto su una necessaria, iperletteraria e ‘onesta’ falsiti che, pur non potendo preservare dai
dolori, costringe la falsitd ‘normale’ e diffusa al vaglio di un’etica sorridentemente e inevitabilmente
ironican.

* Milan Kundera, L'arte del romanzo, trad. it. Milano, Adelphi, 1988, p. 185.

' Bruscagli, Studi cavallereschi, cit., pp. 37-54 (Ludovico Ariosto. L’ambiguita del romanzo).

5 Robert M. Durling, The figure of the poet in Renaissance epic, Harvard U.P.,, Cambridge (MA), 1965.

88



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

illuminato quest’aspetto del poema concentrandosi su uno dei temi piu
insistiti: la cosiddetta querelle des femmes complementare a quella presente
nel Cortegiano. Ma 1l narratore ariostesco, nella sua posizione privilegiata
di filtro ironico delle vicende, affronta una moltitudine di temi etici:
amore, la follia, la gelosia, I'ingratitudine, le leggi, e appunto (tornando al
nostro tema) la frode e la menzogna.

La discussione su questi temi capitali avviene nelle forme di un dialogo
tra il narratore e il lettore che sta alle spalle del non meglio precisato desti-
natario interno: pit esattamente, visto che il lettore non puo prendere la
parola per rispondere al narratore, € meglio parlare di un dialogo implicito,
gestito a distanza da una prima persona autobiografica che ne accoglie
molte al proprio interno. E nella voce del poeta in dialogo con i suoi
lettori-ascoltatori, in altre parole, che trova spazio non solo una varieta di
situazioni moralmente problematiche riferite sotto forma di «bella istoria»,
ma anche una varieta di interpretazioni in dialogo e in conflitto tra loro.
Consideriamo dunque alcuni momenti di questa polifonia degli inganni,
senza dimenticare che per Ariosto la discussione morale non € destinata a
produrre un sistema coerente di veritd, bensi un insieme eterogeneo di
opinioni di volta in volta adeguate alle occasioni contingenti.

2. Parole e azioni

Quando parla di amore, follia e gelosia, il narratore chiosa la condi-
zione dei personaggi, alludendo alla propria esperienza autobiografica.
Nel caso dell’inganno, oltre a rinviare alla propria, veniale condizione di
poeta-mentitore (che getta perd una luce ambigua sui molti encomi
tributati a Ippolito), fa riferimento al contesto che lo accomuna ai lettori
cortigiani. La corte, lo spazio che aveva fama di essere immagine ideale
del mondo, & pervasa, infatti, dalla menzogna, com’é ricordato nei due
fondamentali proemi dei canti XIX e XLIV. Prendendo spunto dalla
sincera amicizia di Cloridano e Medoro, nel primo caso Ariosto evoca per
contrasto la corte come il luogo nel quale i veri e i falsi amici si nascon-
dono dietro I'identico aspetto: «i veri e i finti amici a lato, / che mostran
tutti una medesma fede». Se invece fosse possibile mostrare il cuore che 1
cortigiani nascondono dietro il volto, gli onori andrebbero ridistribuiti in
modo completamente diverso: «Se, come il viso, si mostrasse il core, / tal

89



FRANCESCO FERRETTI

ne la corte ¢ grande e gli altri preme, / e tal & in poca grazia al suo
signore, / che la lor sorte muteriano insieme» (XIX 1 e 2). Nel secondo
proemio, confrontando il povero rifugio che I’eremita offre a Ruggiero
naufrago con le «corti regali» ben note ai lettori, il narratore porta di
nuovo alla ribalta I'ipocrisia di un mondo in cui «la caritade € in tutto
estinta / né si vede amicizia, se non finta» (XLIV 1).

In un proemio complementare a questi due, Ariosto loda Ippolito
per il suo discernimento, ossia per la sua saggia diffidenza nei confronti
dei discorsi falsi: «che s’ognun trova in voi ben grata udienza / non vi
trova pero facil credenza» (XVIII 1). Non possiamo sapere se questa
lode sia sincera, tanto piu dopo aver richiamato alla memoria le parole
di san Giovanni. Siamo sicuri invece che la prudenza lodata in Ippolito
affiora nel corso del racconto come una virtu indispensabile per
destreggiarsi in un mondo in cui, come nella corte, «mai senza finzion
non si favella» (XLIV 3). Proviamo, dunque, a orientarci tra queste
finzioni.

a. Frode e malizia

La prima e piu articolata tipologia d’inganni narrati nel Furioso
concerne la varietd delle frodi che affliggono la vita umana: sia quelle nei
confronti di chi non si fida, sia quelle — e in questi casi, con Dante, sara
meglio parlare di tradimenti — nei confronti di chi si fida. Tra queste frodi,
da un punto di vista formale, possiamo distinguere quelle verbali (le
menzogne propriamente dette) e quelle non verbali, che a loro volta
consistono in frodi comportamentali (le relazioni false e sleali) oppure
magiche (gli incantesimi che falsificano la realta).

Anzitutto é da notare che il personaggio fraudolento per eccellenza
dell’ Innamorato, Brunello, ha nel Furioso uno spazio quasi irrilevante. Quel
«ribaldello» grottesco, che era stato un primattore nel II libro boiardesco,
ha poco margine di manovra nell'universo di Ariosto, il quale preferisce
affidare il ruolo di grande fraudolento ad altri personaggi significativa-
mente meno riconoscibili come tali: Pinabello, Polinesso, Alcina, Orrigille
col suo pari Martano, Gabrina, Lidia, etc. A questi personaggi, che
potremmo definire i villains del Furioso, il narratore attribuisce un gran
numero di azioni compiute da malizia, da una volonta perversa di servirsi
del prossimo e di usarlo in vista del proprio tornaconto, per poi nuocergli
senza scrupolo. La menzogna, di conseguenza, ¢ per loro uno strumento

90



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

indispensabile. Gabrina in particolare possiede 1’arte che sard poi di M.me
de Merteuil: come ogni virtuoso del falso, riesce a introdurre fatti reali
per creare un’immagine distorta della realtd. Il narratore segnala tale
abilita, censurandola apertamente, nel momento in cui la vecchia, animata
da un’invidiosa volutta di nuocere, riferisce a Zerbino che la sua promessa
sposa, Isabella, era stata rapita da venti predoni, omettendo di dire che essi
avevano ritenuto vantaggioso non stuprarla e soprattutto che la fanciulla
era stata salvata da Orlando:

~E capitata in questi pochi giorni

che non n’udisti, in man di piu di venti;

si che, qualora anco in man tua ritorni,

ve’ se sperar di cOrre il fior convienti. —

Ah vecchia maladetta, come adorni

la tua menzogna! e tu sai pur se ment.

Se ben in man de venti ell’era stata, '

non l’avea alcun perd mai violata (XX 141).

Dove si noti che Gabrina non ha alcun interesse a mentire a
Zerbino. Semplicemente & animata dal piacere di nuocere. Martano,
invece, che ¢ fraudolento perché sa di essere un imbelle marrano (come
suggerisce il nome), non € un mentitore altrettanto scaltro. Dopo aver
organizzato la frode ai danni di Grifone, grazie allo scambio di
armature, non sa resistere alla tentazione di «pulir» troppo la menzogna.
Spingendosi al punto di far passare Orrigille per sua sorella, rende la
menzogna evidente anche al frodato, Aquilante, il quale punisce
entrambi e vendica il fratello (XVIII 84). Alcina, per quanto sgavazzi in
una corte di vizi, & forse la meno spietata tra i grandi fraudolenti perché
si limita a metamorfosare gli amanti senza ucciderli (non ¢ un caso che
sia I'unica, tra i grandi fraudolenti, a non essere punita con la morte).
Eppure la sua sconfitta, grazie all’anello magico recapitato a Ruggiero
da Melissa, consente al poeta di rammentare che 'equivalente delle

magiche menzogne nel mondo reale sono le frodi, pane quotidiano dei
lettori (VIII 1-2):

Oh quante sono incantatrici, oh quanti
incantator tra noi, che non si sanno!
che con lor arti uomini e donne amanti
di sé, cangiando i visi lor, fatto hanno.
Non con spirti costretti tali incanti,

o1



FRANCESCO FERRETTI

né con osservazion di stelle fanno;
ma con simulazion, menzogne e frodi
legano i cor d’indissolubil nodi.

Chi I'annello d’Angelica, o piu tosto
chi avesse quel de la ragion, potria
veder a tutti il viso, che nascosto

da finzione e d’arte non saria.

Ma davvero basta il buon uso della ragione, nel Furioso come nel
mondo reale, per mettersi al riparo dagli inganni? E vero, si, che non tutti
1 personaggi del poema hanno la sfortuna di imbattersi nei virtuosi del
falso. Ma che le relazioni sociali pullulino di menzogne nocive Ariosto
lo rammenta subito, fin dal I canto. Non vista, Angelica ascolta qui 1
sospiri d’amore che le rivolge Sacripante e s’illude che ai sospiri petrar-
cheschi del suo spasimante corrisponda un carattere leale e sincero come
quello di Orlando; per questa ragione decide di simulare benevolenza
allo scopo di farsi riaccompagnare in Catai: «ma alcuna finzione, alcuno
inganno / di tenerlo in speranza ordisce e trama; / tanto ch’a quel
bisogno se ne serva, / poi torni all’'uso suo dura e proterva» (51). Da
brava ipocrita, uscendo fuori dal cespuglio, la donna si rivolge allo spasi-
mante salutandolo addirittura con le parole di Gesu risorto: «Pace sia
teco» (52). Angelica tuttavia sta cadendo in un gravissimo errore.Violare
la verginita dell’amata, infatti, & il primo pensiero di Sacripante, come
rivela il suo secondo monologo petrarchesco (57-58). Se Bradamante,
passando frettolosa come «incognito campion», non avesse disarcionato il
guerriero, fiaccandone libidine e orgoglio, il fiore di Angelica sarebbe
stato troncato in un soffio da chi, come Sacripante, alla frode avrebbe
sommato la violenza.

b. Frodi veniali?

Nella polifonia del Furioso, tuttavia, la malizia che sta alla base di ogni
frode non sempre & presentata negativamente. In molti casi la voce del
narratore non tradisce biasimo o addirittura manifesta comprensione, s¢
non simpatia. Si consideri in proposito il versante delle frodi amorose. Le
pitt veniali si direbbero quelle che rientrano nella tradizione comica €
novellistica della beffa, una forma d’inganno sui generis nella quale Iastuzia
e il piacere del raggiro prevalgono nettamente sulla volonta di nuocere.
Esemplare ¢ la beffa che Ricciardetto riferisce di aver compiuto alla corte

92



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

di re Marsilio, nel racconto di secondo grado che egli presenta a
Ruggiero nel canto XXV. Sfruttando il tdpos comico d’ascendenza
plautina dei gemelli di sesso diverso ma d’identico aspetto, Ariosto
costruisce una vicenda nella quale Ricciardetto architetta un raggiro a fin
di bene: un raggiro che permette di consolare la bellissima figlia di
Marsilio, Fiordispina, la quale si era vanamente e infelicemente innamo-
rata di Bradamante, gemella di Ricciardetto, dopo averla scambiata per un
cavaliere. Nel momento in cui Ricciardetto, avendo appreso dell’amore
impossibile di Fiordispina, si presenta alla corte di Marsilio spacciandosi
per Bradamante, in tutto e per tutto identico a quest’ultima; e poi,
ammesso nelle segrete stanze della donna, le narra, mentendo, di essere
stato metamorfosato da donna a uomo come Tiresia, egli, paradossal-
mente, fa il bene non soltanto di se stesso, ma anche di Fiordispina, alla
quale puo concedere quegli amplessi ai quali sua sorella era inabile. La
beffa architettata da Ricciardetto permette addirittura di porre in forma
ironica uno spinoso problema teologico: essa, infatti, realizza appieno le
preghiere che la musulmana Fiordispina aveva rivolto a quelli che dovreb-
bero essere déi falsi e bugiardi: «Quanti prieghi la notte, quanti voti, /
offerse al suo Macone e a tutti i dei, / che con miracoli apparenti e noti
/ mutassero in miglior sesso costeil» (44, 1-4). Attraverso I'ironia, che ¢
una figura elocutionis intrinsecamente dialogica, il narratore solleva, ma non
puo sciogliere, la questione delle preghiere uscite dalla bocca di pagani,
eppure esaudite. La beffa di Ricciardetto, come si vede, da una parte giova
a Fiordispina, nel momento in cui permette di esprimere liberamente, al
di 13 degli schieramenti bellici e dell’alterita tra Pagania e Cristianitd, una
concezione di amore naturale d’ascendenza boccacciana; dall’altra nuoce
a Marsilio, il quale ¢ a sua volta beffato dalla figlia, almeno fino a che la
tresca non viene scoperta e denunciata.

Un altro tipo d’inganni per il quale il narratore manifesta compren-
sione ¢ quello dei tradimenti coniugali; un tema che le novelle dei canti
XXVIII e XLIII esplicitano con chiarezza anche maggiore di quanto sia
dato riscontrare nel perimetro del racconto di primo grado. Nel canto
XXVIII, infatti, I'oste riferisce a Rodomonte tradito da Doralice alcuni
esempi d’infedeltd femminile per trasmettere I'ideale misogino del ‘cosi
fan tutte’. Tuttavia tale ideale, dipinto coi colori comici e boccacciani della
beffa (come rivela il nome di Fiammetta, traditrice, simultaneamente, di
Astolfo e Giocondo), & prontamente messo in crisi da un vecchio e saggio

93



FRANCESCO FERRETTI

avventore, il quale da una parte denuncia l'ipocrisia dei maschi restii a .
riconoscere che in realta ‘cosi fan tutti’ (79), dall’altra giustifica il tradi-
mento coniugale come male minore. Il tradimento amoroso, infatti,
laddove sia motivato dalla sola incontinenza, si rivela di gran lunga meno
grave di altri vizi orientati dalla volontd di nuocere, da quella malizia che
sarebbe tipica invece dei maschi:

— La incontinenza é quanto mal si puote
imputar lor, non gia a tutto lo stuolo.

Ma in questo chi ha di noi piu brutte note?
che continente non si trova un solo.

E molto piu n’ha ad arrossir le gote,
quando bestemmia, ladroneccio, dolo,

usura ed omicidio, e se v'é peggio,

raro, se non dagli uomini, far veggio — (83).

Non che questa incontinenza sia facile da accettare, posto che il tradi-
mento comporta nel tradito il pit terribile dei dolori, come ricorda il
poeta quando, facendo riferimento alla propria esperienza autobiogra-
fica, manifesta la propria comprensione dei confronti di Orlando, nel
momento in cui quest ultimo, ben avviato sulla strada della follia, scopre
di esser stato tradito da Angelica (e in questo caso a essere tradita non ¢
una relazione coniugale, ma una piu vaga promessa di amore): «Credete
a chi n’ha fatto esperimento, / che questo & ’l duol che tutti gli altri
passa» (XXIII 112). All’arte di fuggire tale dolore, che si basa anzitutto
sul disincanto tollerante cui approda Rinaldo quando rifiuta la prova del
nappo, & dedicato il primo dei due racconti interni al canto XLIII dove,
riscrivendo il mito coniugale di Cefalo e Procri, Ariosto suggella la
dolorosa questione dei tradimenti femminili con la morale del ‘meglio
non sapere’. Nella prima delle due novelle I'inganno del marito che st
finge un’altra persona per sedurre la moglie da una parte distrugge una
solida felicitd coniugale, dall’altra desta e pone in atto un inganno, il
tradimento della moglie, che prima era assopito e potenziale. La seconda
novella invece provvede a complicare il quadro, mostrando come
I'incontinenza che induce al tradimento coniugale (sia gli uomini, sia le
donne) spesso non operi sola, ma si accompagni ad altri vizi, come
appunto [’avarizia.

Le due novelle collocate quasi al termine del poema aiutano il lettore
a orientarsi nella moltitudine di frodi veniali che il narratore dispone nel

94



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

racconto di primo grado. Non tutte le frodi, in fin dei conti, sono uguali
e, quando non interviene la volonta di nuocere, la voce del narratore ¢
di norma clemente nel valutare gli inganni, anche laddove non si tratta
di beffe in senso proprio. Si pensi alle frodi di Atlante, il quale é archi-
tetto di ben due spazi magici illusori e menzogneri (I’equivalente
magico delle corti?), costruiti per un motivo nobile: preservare, senza
nuocere a nessuno, l’amato nipote Ruggiero dalla morte che incombe
su di lui dopo il battesimo e il matrimonio con Bradamante. Si1 pensi
inoltre ai molti casi di slealtd e inadempienza narrati nel poema, che
spesso sono riferiti con umana comprensione: questo € un tipo
d’inganno che il traditore (che tale & tecnicamente, specie in un’ottica
cavalleresca) compie controvoglia, provando vergogna e cercando di
celarsi. Si pensi a casi come quelli di Orlando e Rinaldo, 1 quali per
amore di Angelica tradiscono con vivo imbarazzo la lealtd che li lega a
Carlo. Il primo, pieno di vergogna, abbandona il campo in incognito
(VIII 86 ssg.), mentre il secondo, nel momento in cui prende congedo
da Carlo nel canto XLII, giustifica la propria slealta coprendo con le
ragioni dell’onore cavalleresco (recuperare Baiardo e impedire che
Gradasso se ne vanti come di una legittima conquista) le ragioni
dell’amore, che non sarebbero state accolte dall’imperatore con altret-
tanta comprensione (42-43).

Soprattutto I'indulgenza del narratore si manifesta a proposito dei
tradimenti di Ruggiero nei confronti della parola data a Bradamante:
piu che ingannarla, infatti, nel momento in cui, prima, s’abbandona alla
lussuria di Alcina e, poi, cerca di stuprare Angelica, egli si dimentica
affatto della promessa sposa (XI 2), dando cosi ragione al saggio avven-
tore dell’osteria scettico circa la fedeltd maschile. Nel proemio del canto
XI, limitando la portata del tradimento ai danni di Bradamante, il poeta
insiste appunto sulla «libidinosa furia» dell’eroe estense e la giustifica
con un’iperbole arguta: neppure l'austero Zenocrate, infatti, avrebbe
resistito alla tentazione di violare Angelica nuda (XI 3).'® Similmente,
quando Ruggiero non pud rispettare I'impegno preso per lettera con
Bradamante di recarsi a Montalbano per le nozze, mentre la donna

16 . . . . ] ) .
Xenocrate & evocato come modello di continenza di fronte a Frine nuda in Tr. Fam. Il 74 e in

Cortegiano 1T 39; riappariri come exemplum sarcastico sulla bocca di Armida in Ger. lib. XVI 58.

95



FRANCESCO FERRETT!

esplode di rabbia e gelosia accusandolo di tradimento, il narratore
giustifica a chiare lettere I'inadempienza del cavaliere ricordando il suo
impedimento materiale, le ferite riportate dopo il duello con
Mandricardo: «Ma ch’egli alla promessa sua mancasse / non pero debbe
“aver la colpa affatto» (XXX 86). Solo quando sard vicino a finire
annegato il progenitore estense si rendera conto di essere stato, suo
malgrado, troppo a lungo inadempiente (nei confronti di Bradamante e
di Dio stesso), promettendo di battezzarsi in cambio della salvezza dalle
acque: «Gli ritornano a mente le promesse / che tante volte alla sua
donna fece» (XLI 48).!” Ruggiero quasi annegato, evidentemente, sta
ricordando al lettore una veritd spiacevole: che non ¢ possibile venir
meno alla parola data senza rendersene conto; e che colui che tradisce, 0
anche solo mostra un comportamento ingrato, in realtd ne & consapevole
e la sua coscienza, al momento opportuno, sard pronta a rinfacciargliil
tradimento.

Volendo (ma qui non & opportuno aprire un fronte di ricerca che
richiederebbe un’analisi molto articolata), potremmo forse considerare
anche l'ingratitudine, uno dei vizi capitali del mondo ariostesco, come
una forma d’inganno. Anche se tecnicamente non si tratta di una frode,
essa presuppone comunque un tradimento del merito, nel momento in
cui il bonum viene ricambiato con la moneta falsa del malum.

c. Frode necessaria

Il narratore sottoscrive la necessitd dell’inganno soprattutto quando
riferisce simulazioni e inganni ai danni di chi froda o sopraffa il prossimo
con l'astuzia o la violenza. In questi casi Ariosto si trova a navigare nelle
stesse acque di Machiavelli. Certo, & difficile stabilire come e in che
misura egli conoscesse le opere dell’ex-segretario fiorentino, ma & ben
probabile che egli possedesse il versante umanistico della teoria compor-
tamentale in cui affonda le radici il piti organico e dirompente pensier0
machiavelliano (si pensi allora alle riflessioni relative al buon uso dell

¥ . . . . . - . - : H 2
7 Sitratta di quel principio di «autocorrezione dell’eroen, in virtd del quale il personaggio rom

zesco, dopo aver attraversato lo spazio dell’errore morale, si proclama colpevole. Su questo pfiﬂdl?i"'
complementare a quello della «giustizia poetica» che prevede la punizione dei malvagi, cfr. Guid0
Mazzoni, Teoria del romanzo, Bologna, Il Mulino, 2011, pp. 137-144,

96



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

simulazione proposte da Poggio Bracciolini, Pier Candido Decembrio e
soprattutto dall’Alberti del Momus).'® Anche Ariosto, in effetti, dipinge un
mondo popolato da volpi e leoni, uomini-bestia di fronte ai quali la
simulazione & spesso 1'unico rimedio."

Il canto IV da questo punto di vista & davvero esemplare. Se nella sua
seconda meta si concentra su una frode (quella di Polinesso) nociva e
malevola, nella sua prima meta si sofferma invece sulla frode necessaria
di Bradamante, la quale & istruita dalla maga Melissa sulla necessitd di
simulare ai danni del principe dei simulatori, Brunello, al fine di recupe-
rare 'anello magico indispensabile per neutralizzare gli inganni di
Atlante e recuperare Ruggiero. Opportunamente la voce del narratore
vaglia e amplifica entrambe le situazioni morali. Nel proemio del canto
VII il poeta sottoscrive una morale pit tradizionale che preannuncia la
vendetta di Dio su chi, come Polinesso, «mal oprando si confida, /
ch’ognor star debbia il maleficio occulto» (1). Nel proemio del canto IV
invece il narratore & costretto ad ammettere gli «evidenti benefici»
procurati, in certi casi, dalla simulazione, sulla falsariga, com’e stato

persuasivamente mostrato, del De prudentia (IV 11) e del De sermone (II 2
e 17) di Pontano:;*

Quantunque il simular sia le piu volte
ripreso, e dia di mala mente indici,

si trova pur in molte cose e molte

aver fatti evidenti benefici,

¢ danni e biasmi e morti aver gia tolte;
che non conversiam sempre con gli amici
In questa assai pill oscura che serena

vita mortal, tutta d’invidia piena.

& 4(%&. Davide Canfora, Prima di Machiavelli. Politica e cultura in etd umanistica, Bari, Laterza, 2005,
pp. 46-52.

* Cft. Sat. IV 97-98: «comincia volpe, / indi con forze aperte escie leon». Il brano, che indubbia-
mente fa ricordare il cap. XVIII del Principe, non pud perd essere assunto come prova della
tonoscenza del trattato da parte di Ariosto, perché potrebbero aver inciso i due modelli di Machiavelli
stesso: Cicerone (De off. 1 13) e Dante (Inf. XXVII 74-75). Ciononostante, come suggerisce Segre nel
Suc commento (Milano, Mondadori, 1984), tutto il brano delle IV satira (1523) risente di «toni
machiavellici» che rendono difficile pensare che ad Ariosto non fosse giunta notizia delle idee conte-
nute ngl Principe. Sul problema della probabile incidenza di Machiavelli su Ariosto, cfr. I'Introduzione
di Zattx, in Ariosto, Orlando furioso, a cura di Remo Ceserani e Cingue canti, a cura di Sergio Zatti,
zormo, I._Jtet, 1997, pp. 1631-1651 (p. 1641).

Forni, «Armi» ¢ «alin, cit., pp. 184-185.

97



FRANCESCO FERRETTI

Il problema etico di Ariosto e del suo tempo ¢ quello di «superare la
rigida partizione medievale tra virtd e vizi individuando nel campo tradi-
zionale dei vizi quei comportamenti meritevoli utili alla vita collettivay, in
vista di un moderno «buon uso del male» le cui forme sono da decidere,
perigliosamente, di volta in volta.?’ Né ¢ facile per Bradamante, la quale &
solita confidare in un’etica tradizionale, assimilare questa lezione: prima,
per la sua indole magnanima, la donna non sa eseguire I'ordine di Melissa
(eliminare con la frode il fraudolento Brunello); poi, si lascia mettere in
scacco dal maganzese Pinabello. Solo di fronte agli inganni magici di
Atlante tornera a praticare I'arte della simulazione appresa con Brunello,
nel duello del canto IV che la donna vince appunto fingendo di essere
caduta nelle magiche simulazioni del suo antagonista.

Un’altra conferma della necessitd di mentire — in questo caso non di
fronte a una volpe come Brunello, ma a un leone come Rodomonte -
giunge da un altro dei pochi personaggi del Furioso fedeli e costanti:
Isabella (canto XXIX). La principessa pagana, com’é noto, sceglie la via
magnanima del suicidio per sfuggire alla violenza carnale del guerriero
saraceno. Al suicidio eroico ‘per spada’la donna aveva gid pensato dopo la
morte di Zerbino (XXIV 84) e ci erano volute le sante parole dell’ere-
mita per dissuaderla. Dopo 'incontro con Rodomonte invece il suicidio
diventa per la donna 'unica via per conservarsi fedele alla memoria
dell’amato. Si tratta perd — e questo € il dato conturbante, che dipende
anch’esso, significativamente, da una fonte umanistica®> — di una virtu che
ha bisogno della frode per manifestarsi. Isabella, infatti, per evitare di essere
stuprata, si fa decapitare dall’ingenuo Rodomonte, dopo averlo ubriacato
ad arte e dopo avergli fatto credere di voler provare su stessa una pozione
magica capace di garantire I'invulnerabilitd. Ad assolvere 1’ambiguitd
teologica di un ‘suicidio santo’, ottenuto per mezzo della frode, provve-
dono sia il narratore, il quale rivolge al personaggio una delle sue rare

2t Ibidem, p. 186.

2 Si tratta della storia di Brasilla da Durazzo narrata nel De re uxoria del veneziano Francesco
Barbaro. Questa fonte, gii identificata dal Rajna, ha alle sue spalle «na varia tradizione agiografica
documentata da testi soprattutto bizantini e arabi» cfr. Emilio Bigi, commento a Or. fur. XXIX 12.
(Milano, Rusconi, 1982). La frode di Isabella, tra le altre cose, serve a smentire la novella misogina di
Fiammetta e delle frodi femminili, portando alla ribalta uno di quegli esempi di virtii femminile che
il vecchio avventore dell’osteria, minacciato da Rodomonte, non aveva potuto addurre nel canto
precedente. L'elementd critico consiste nel fattd che le donne ingannano sia quando sono infedeli, sia
quando sono fedeli.

98



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

apostrofi, sia, sopréttutto, Dio in persona. Anche se Isabella, nata pagana,
sembrerebbe essersi convertita al cristianesimo (le ott. 88-89 del canto
XXIV sono peraltro reticenti), ¢ comunque degno di nota il fatto che
Dio esalti I'«atto incomparabile e stupendo» della donna e che ne lodi il
suicidio fraudolento, ritenendolo superiore a quello di una suicida pagana
come Lucrezia (28), la quale — ma questo dato & implicito nel confronto
— non era stata altrettanto astuta ed era stata violata da Tarquinio il
Superbo. Coerentemente, «I’alma casta» di Isabella viene assolta per il suo
gesto e corre a ricongiungersi in Paradiso con quella di Zerbino, nel cielo
diVenere (30).

Il problema della frode necessaria — quella diretta contro antagonisti
volpini o leonini®® — & cosi urgente che la voce del narratore si spinge a
mettere in discussione, contemporaneamente, 'opportunitd di mancare
alla parola data, ossia di tradire. In questo caso il problema del buon uso
del male sfocia in quello del cattivo uso del bene e della lealtd sconside-
rata. I1 tema si fa urgente, soprattutto, nella triade di canti XX-XXII, dove
Zerbino, viene, s1, lodato come campicne di lealta (nel proemio del canto
XXI), eppure, alla prova dei fatti, ’eroe si rivela incautamente leale. Perché
Zerbino fosse obbligato a proteggere Gabrina ¢é noto. Tutto era nato da
un equivoco, come spesso nel Furioso. Il cavaliere scozzese si era imbat-
tuto in Marfisa a cavallo con Gabrina vestita con gli abiti eleganti ereditati
dalla donna di Pinabello e non aveva trattenuto il riso, immaginando che

® T mostri si potrebbero considerare antagonisti leonini all’ennesima potenza, da combattere, con

esiti pitt o meno felici, con le armi odissiache dell’astuzia. Si pensi all’orco (imitazione ariostesca del
Polifemo omerico), dal quale Norandino, consigliato dalla matrona dell’orco, cerca di proteggere se
stesso e I'amata Lucina con una «fraude» di tipo odissiaco (XVII 44-45 e 53); «fraude» perd che
funziona solo a mera per ragioni che restano imprecisate (56). Si pensi al mostro marino di Ebuda,
che Ruggiero preferisce non uccidere con la forza, ma neutralizzare ricorrendo all’astuzia, abbaglian-
dolo con lo splendore dello scudo incantato di Atlante (X 107). Nel Furioso del 1532, invece, I'arma
usata da Ruggiero si rivelerd simile, se non altro sull’asse sintagmatico, al fraudolento archibugio di
Cimosco, Non a caso Orlando uccideri il mostro marino con la forza e non con I’astuzia, subito dopo
aver precipitato in mare I'archibugio (XI 37).Volendo, si potrebbero catalogare come entita mostruose
anche le diecimila «femmine omicide» del canto XX, le quali obbediscono alla «legge orrenda» (33)
che le obbliga a uccidere quasi tutti i maschi generati da loro stesse o ospiti presso la loro cirtd,
Alessandretta. Significativamente, Guidon Selvaggio intenderebbe fuggire da loro, portando con sé
I'amata Aleria e i suoi nuovi compagni (Sansonetto, Grifone, Aquilante, Marfisa e Astolfo), ricorrendo
non alla forza, come vorrebbe I’audace ma incauta Marfisa, bensi a un piano fraudolento attentamente
orchestrato (74 e 80). Anche in quest’occasione, perd, piti che la frode intesa come astuzia, potri la
frode di un’arma incantata: il corno magico suonato da Astolfo, che getta il panico tra le femmine
omicide, disperdendole (87).

99



FRANCESCO FERRETTI

I'orribile vecchia fosse la damigella di un cavaliere poco fortunato in
amore. Marfisa si era guardata dal chiarire ’equivoco e aveva sfidato a
duello Zerbino sostenendo — e questo valga come esempio di menzogna
pronunciata per pura ripicca e indole bizzosa — che la vecchia fosse piu
bella di quanto lui cortese: «Mia donna é bella, / per Dio, via pit che tu
non sei cortese» (XX 121). Battuto in duello dall’amazzone, Zerbino era
stato costretto a prendere la vecchia malefica sotto la sua protezione.
Anche se all’inizio del canto XXI il narratore loda Zerbino fissando il
principio che «la fede unqua non debbe esser corrottar (2), il successivo
racconto di secondo grado di Ermonide morente viene a mettere in crisi
tale principio. Ermonide, infatti, che avrebbe voluto uccidere Gabrina per
le sue nefandezze, ma & stato colpito a morte da Zerbino, fa a tempo a
rivelare a quest’ultimo, protettore suo malgrado, ’orribile passato della
vecchia, avvertendolo dei pericoli che corre legato a una donna siffatta.
Zerbino, perd, pur odiando Gabrina prima ancora di conoscere la sua
malvagita, sceglie di non seguire i consigli di Ermonide e insiste in una
lealta che avrebbe potuto essergli fatale. Nel canto XXIII, confermando la
propria indole malefica, Gabrina calunniera pubblicamente il suo protet-
tore, dichiarandolo colpevole della morte di Pinabello al cospetto del
padre di quest’ultimo e dei suoi cavalieri. Se non fosse per il provviden-
ziale intervento di Orlando, mandato esplicitamente da Dio «che spesso
gl’'innocenti aiuta, / né lascia mai ch’in sua bonta si fida» (51), Zerbino
sarebbe morto come un martire della lealta, «a capo chino» mestamente
«legato in s'un piccol ronzino» (52).** Dio perd gli innocenti li aiuta
«spesso», non sempre, ed & questo il dato inquietante che il narratore lascia
nascosto tra le pieghe del racconto.

d. Dissimulazione onesta

Poiché si pone di continuo il problema del buon uso del male, e del
falso in particolare, la voce del narratore ariostesco porta spesso all’atten-
zione del lettore non solo le forme di simulazione dolorosamente

% Come Zerbino, anche il quartetto composto da Grifone, Aquilante, Sansonetto e Guidone — nella
stessa area del poema (canti XX e XXII) — si trova in una condizione moralmente contraddittoria: per
uno spirito di cavalleria sul quale il narratore fa gravare qualche dubbio, essi hanno giurato fedcltﬁl
proprio a Pinabello, che li ha traditi in quanto ospiti, né si rendono conto del torto che sono costrettl
a compiere in nome di lealtd sconsiderata.

100



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

necessaria, ma anche quelle di dissimulazione onesta: come chiarird
Torquato Accetto nel cap.VIII della Dissimulazione onesta, «si simula quello
che non ¢, si dissimula quello ch’é».?*> Dissimulazione onesta & quella di
Ruggiero, il quale nasconde ad arte il proprio valore nel duello con
Rinaldo e Dudone per non offendere i congiunti della donna che ama.
Tale ¢ soprattutto I'arte di Ippalca e Sobrino, la pacata intelligenza dei
quali riflette, nell’universo piu prossimo ai lettori di Ariosto, quella dei
segretari accorti. La donna, quando finalmente s’imbatte in Ruggiero,
finge di non riconoscerlo per avere agio di parlargli a tempo debito:

Ma come buona e cauta messaggera

che sa meglio esequir che non I'¢ ditto,

quando vide il fratel di Bradamante,

non conoscer Ruggier fece sembiante (XXVI 56).

Il vecchio e fedele Sobrino, invece, il quale era riuscito a mettere in
guardia Agramante dai consigli fraudolenti di Marsilio (XXXVIII 48 e
sgg.), dopo la rotta del campo pagano si trova costretto a dover mentire a
sua volta al proprio signore: non per ingannarlo, ma per dissimulare la

gravita della sconfitta e dargli, attraverso una pietosa menzogna, qualche
improbabile speranza (XL 40).%

e. Credulita e incredulita

Oltre a quelle appena passate in rassegna, molte altre voci accrescono
la varietd degli inganni che si annidano in ogni aspetto della condizione
umana evocata da Ariosto. Lasciamo sullo sfondo i personaggi che
mentono a loro insaputa, che da Agostino in poi (De mendacio, 3, 3) non
meritano neppure il nome di bugiardi.?’ Soprattutto sono degne di
attenzione le menzogne che i personaggi rivolgono a se stessi, ogni volta

®  La distinzione era comunque assodata; oltre al commento di Salvatore S. Nigro ad loc. nell’ed. da

lui curata del trattato di Accetto (Torino, Einaudi, 1997, pp. 27-28), cfr. Pontano, De sermone, I1 7.
*  La dissimulazione onesta perd va eseguita con arte. Quando ad esempio Angelica dissimula d’esser
bella, la sua modestia suona irrimediabilmente falsa: «Mi nuoce, ahimeé! ch’io son giovane, e sono /
tenuta bella, o sia vero o bugia» (VIII 42). Qui la bella pagana sembra che voglia ingannare, con
malagrazia (ossia celando malamente 'arte), la propria sorte, contro la quale si sta lamentando.

Si pensi al racconto dell’oste che immagina tutti uccisi i cavalieri rapiti dall'ippogrifo, nel canto
IV; 0 al racconto del guascone che di per imminente il matrimonio tra Ruggiero e Marfisa, scate-
nando la gelosia di Bradamante nel canto XXXIL

101



FRANCESCO FERRETTI

che si rivelano incapaci di affrontare verita spiacevoli. Questo & un tema
che Ariosto introduce fin dal I canto, evocando la verginitd di Angelica
nella celebre ottava 56. Nei vv. 1-4 la voce del poeta ostenta un’ironica
incredulita di fronte ai costumi della principessa pagana, anche se il
seguito del racconto provvedera a smentire quei dubbi maliziosi, dando
qualche credito alla purezza della donna (VIII 41 e, ovviamente, XIX
33). Ma qui ci interessa soprattutto il distico gnomico che chiude
I'ottava, il commento dell’autore sulla credulitd di Sacripante: «questo
creduto fu; che ’l miser suole / dar facile credenza a quel che vuolen.
Com’¢ noto, la sentenza risale a Seneca: «Quod nimis miseri volunt /
hoc facile credunt» (Hercules furens, 313-314); ed & significativo che la
massima derivi proprio dalla tragedia il cui titolo plasma quello del
poema ariostesco. La follia di Orlando, infatti, nel canto XXIII & prepa-
rata e lungamente preannunciata proprio da quella (senecana) credulitd
dei miseri che Ariosto, sin da principio, ha additato in Sacripante; una
credulita che si manifesta nella nota serie di autoinganni che preludono
alla perdita del senno: Angelica sarebbe un’altra Angelica; Medoro un
senhal che si riferirebbe a Orlando, anzi qualcuno che vorrebbe infamare
la donna di Orlando, etc. Sono questi gli argomenti con i quali Orlando
«usa fraude a sé medesmo» (XXIII 104).

Un tema complementare a quello dell’autoinganno (che colpisce i
personaggi con diverse sfumature: da Rodomonte che si ostina a
credere che I'infedelta sia solo delle donne a Ruggiero che si vincola
ad Agramante inseguendo un’idea di fedeltd indebita) & quello della
veritd non creduta, ossia del vero inverosimile, avente (dantescamente)
«faccia di menzogna». Della verginiti di Angelica gii si & detto.”
All'interno di questo sintetico e parziale esame si registri almeno la
diffidenza di Ruggiero nei confronti del racconto di Astolfo relativo
agli inganni di Alcina: «e tutto quel ch’udito avea di lei / stima esser
falso» (VII 17); diffidenza amplificata dal proemio del canto VII,
dedicato al sempre urgente problema del vero incredibile, e preannun-
ciata dalla saggia sfiducia del paladino inglese, il quale aveva previsto

% All'inizio del poema si ricordi anche I'occupatio di Pinabello, il quale nel momento in cui riferisce
di aver visto l'ippogrifo, da bravo mentitore, sa che la veritd deve essere suffragata da giustificazion,
soprattutto quando ¢ incredibile (II 54).

102



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

che non sarebbe stato creduto: «Io te n’ho dato volentieri aviso; / non
ch’io mi creda che debbia giovarte» (VI 25). Altrettanto dannosa ¢ la
diffidenza di Bradamante nei confronti di Melissa: per quanto la sua
magica coadiutrice le abbia spiegato la natura del palazzo di Atlante,
non appena s’imbatte nel fantasma dell’amato 'amazzone non pud
esimersi dal ritenersi ingannata: «Come la donna in tal periglio vede /
colui che di Ruggiero ha tutti i segni, / subito cangia in sospizion la
fede, etc.» (XIII 76). Anche in seguito I'impulsiva Bradamante sara
spesso propensa a non accogliere la verita che le & stata messa innanzi,
come quando, disperata per le mancate promesse di Ruggiero, definira
menzogna, addirittura, il glorioso destino promessole da Melissa e
Merlino (XXXII 24-25), né saprd decifrare la veridica visione di
Ruggiero in sogno (XXXIII 62).

f. Vero o falso?

Al profilo che abbiamo abbozzato manca infine il tema, pressoché
onnipresente, dell’apparenza che inganna, complementare a quello della
fallacia del giudizio umano;?’ ed & evidentemente su questo terreno che
1 fraudolenti mettono a frutto la loro malizia, come ammonisce, verso
I'inizio del poema, il geniale intrigo architettato da quella sorta di Jago
ariostesco che & Polinesso. Tra i molti esempi che si potrebbero citare,*
mi soffermero solo su un caso solitamente trascurato, eppure strabiliante.
Alludo alla scena del canto XIV in cui l'arcangelo Michele, dipinto
come un funzionario di Dio zelante ma impacciato, si aggira in un
mondo di personificazioni allegoriche alla ricerca della Discordia e del
Silenzio, indispensabili alla salvezza dei cristiani assediati a Parigi (la
Discordia serve per dividere i pagani tra loro, il Silenzio per far giungere
inosservati i rinforzi guidati da Rinaldo). Dopo aver rintracciato la
prima, per scovare il secondo Michele chiede informazioni nientemeno
che alla Frode, su cortese indicazione della Discordia. La «Fraude»

# Sul quale cfr. Mario Santoro, Letture ariostesche, Napoli, Liguori, 1973, pp. 53-80 («Ecco il giudicio
Uman come spesso erral»).

Bradamante e Marfisa nascoste dietro corazze maschili; Marfisa che, vestita da fanciulla, pare
placida e mansueta; il mirto che contiene un paladino metamorfosato; la laida Alcina nascosta dietro
splendide apparenze; Norandino sfortunato organizzatore di giostre, ma sfortunato proprio perché
cattivo giudice delle apparenze, etc.

103



FRANCESCO FERRETTI

ariostesca, in verita, non somiglia troppo al Gerione dantesco, ma come
il guardiano di Malebolge nasconde dietro un volto benigno un’essenza
nociva:

Avea piacevol viso, abito onesto,

un umil volger d’occhi, un andar grave,
un parlar si benigno e si modesto,

che parea Gabriel che dicesse: Ave.

Era brutta e deforme in tutto il resto:
ma nascondea queste fattezze prave
con lungo abito e largo; e sotto quello,
attosicato avea sempre il coltello (87).

Ci sarebbero tutti i presupposti, insomma, perché la Frode, con la sua
apparenza da arcangelo Gabriele (corroborata dalla memoria dantesca, da
Purg. X 40), voglia ingannare un vero arcangelo. Invece le informazioni
che 1l vizio dispensa a Michele diventano l'occasione per ribadire che le
apparenze (anche le apparenze della Frode!) possono ingannare. Invitando
Michele a cercare il Silenzio alla casa del Sonno, infatti, il pit odioso tra1i
vizi che infestano la vita umana ¢, per una volta, sincero:

Ben che soglia la Fraude esser bugiarda,
pur & tanto il suo dir simile al vero,

che I'angelo le crede; indi non tarda

a volarsene fuor del monastero.

Tempra il batter de lale, e studia e guarda
giungere in tempo al fin del suo sentiero,
ch’alla casa del Sonno (che ben dove

era sapea) questo Silenzio truove (91).

Si direbbe quasi che Ariosto, con questo incontro allegorico, abbia inteso
rivisitare 1l classico paradosso del Cretese. Se la verosimiglianza mente
sempre, come quello che per i greci era il mentitore per antonomasia,
bisognera rassegnarsi al fatto che essa pud predicare sia il vero, sia il falso.
Dietro le apparenze di un sant'uomo, di conseguenza, si pud nascondere
un negromante fraudolento e lussurioso (ma anche incline all’autoinganno
per quanto concerne la propria prestanza sessuale...) com’¢ quello in cui
s'imbatte Angelica; ma dietro fattezze consimili si cela un sant’'uomo
com’¢ quello che aiuta Isabella, finendo poi martirizzato da Rodomonte.

104



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

3. Tra 1516 e 1532

Che tutta la letteratura, da Omero in poi, pulluli di menzogne e
mentitori, proprio come la vita, ¢ cosa nota e non ¢ dunque il caso di
stupirsi per il gran numero d’inganni che abbiamo appena passato in
rassegna. A reclamare la nostra attenzione, semmai, ¢ I'impostazione
morale del tema, ossia il tono ironico, cauto e dubbioso, col quale la voce
del narratore ariostesco riferisce la varietd di menzogne e d’inganni e
sottolinea come tali inganni abbiano la funzione, in molti casi, di mettere
in moto 1l racconto, complicando I'inchiesta dei personaggi.

Nel corpo piu antico del Furioso, quello del 1516, sarebbe arduo
rinvenire posizioni morali troppo nette. L'ironico mediatore dei fatti da
una parte dipana gli inganni di cui si & detto, osservando avidamente la
moltitudine dei comportamenti umani; dall’altra sottopone tale moltitu-
dine al giudizio del lettore, confidando nella sua capacita di riconoscere
di volta in volta la diversa e inquietante miscela di bene e di male
presente in ogni atto. In un caso come quello che abbiamo appena citato,
il dialogo che la voce del poeta istituisce col lettore non potrebbe essere
pit evidente: la concessiva beffarda («Ben che soglia la Fraude esser
bugiarda») e la giustificazione complementare, relativa alla fiducia dell’ar-
cangelo, suonano come un invito — entro una sorta di discorso diretto
implicito — a confrontare 'universo della finzione con quello della realta
e a riflettere sull'impossibilita di fissare norme di comportamento in un
mondo che non sembra tollerarne alcuna: davvero (sembra incalzarci la
voce del poeta) possiamo fidarci delle apparenze come Michele? Michele
¢ stato saggio a non diffidare di un’indicazione verosimile? o & stato
semplicemente fortunato?

Da questo punto di vista la voce del narratore ariostesco in materia
d’inganni pud ricordare quella dei dieci novellatori del Decameron, alle
prese anche loro con un universo dominato dalla menzogna e dalla
frode: onesti si, ma non pid disposti ad accettare il rigore delle tasso-
nomie morali dantesche, come si desume, sin dalla I giornata, dalla
cautela con cui Panfilo, al principio della prima novella, si accinge a
riferire il bene derivante dagli inganni orditi da Cepparello in punto di
morte. Ma Ariosto, si sa, fu anzitutto cortigiano. Oltre ai narratori
boccacciani in dialogo tra loro, la maschera morale di narratore e
personaggio autobiografico che Ariosto indossa nel Furioso fa pensare

105



FRANCESCO FERRETTI

agli interlocutori del coevo dialogo di Castiglione. Come i personaggi
del Cortegiano, i quali dibattono problemi morali senza troppa presun-
zione di sapere, 0 quanto meno «sprezzando» la propria scienza in fatto
di relazioni sociali («spesso la veritd sta occulta ed io non mi vanto aver
questa cognizione» [...] «né 1o gid contrastero che 'l mio [giudizio] sia
migliore del vostro; ché non solamente a voi po parer una cosa ed a me
un’altra, ma a me stesso poria parer or una cosa ed ora un’altrar, I 13),
cosi anche il narratore del Furioso si rivolge ora al suo sfuggente destina-
tario interno (quell’ambigua seconda persona plurale di cui si ¢ detto),
ora al suo lettore implicito, per invitarlo alla cautela, al dubbio, alla tolle-
ranza, alla mancanza di certezze e alla sfiducia nelle norme di
comportamento assolute. Certo, oltre alle somiglianze, sard opportuno
non dimenticare le differenze. In primo luogo, come si ¢ detto in prece-
denza, il dialogo implicito nel Furioso presenta le battute di un
personaggio solamente, il narratore, il quale a sua volta — dietro la
maschera autobiografica di un uomo che «non riesce a parlare facilmente
con la corte»®! — riferisce una varietd di posizioni morali, filtrando con il
proprio relativismo la moltitudine di opinioni incarnate dai personaggi.
In secondo luogo, il narratore-ariostesco, assai pit dei personaggi di
Castiglione, usa 'ironia in funzione socratica: con una simulazione che
risponde a uno spirito maieutico piu che a un ideale di sprezzatura (ars
est celare artem), si rivolge al lettore per sollecitare — non dentro il testo,
bensi fuori — le sue risposte e renderlo consapevole dell’ambiguitd
connaturata alle relazioni sociali.

Il Furioso del 1516, insomma, si lascia pit 0 meno serenamente attra-
versare da una polifonia di posizioni morali in contrasto tra loro, ma
denota pur sempre una certa fiducia nel senno del lettore, nel momento
in cui lo invita a non cadere nella rete degli inganni onnipresenti nel libro
non meno che nella realti. Non a caso si & additata nella celebre Melissa di
Dosso (sempre che il soggetto sia proprio Melissa) una figura metapoe-
tica, colta «sul punto di distruggere gli strumenti della malvagia Alcina
[...] per sottolineare la vittoria sugli inganni con cui terminano, in buona
sostanza, tutti gli episodi del poeman.*

' Bruscagli, Studi cavallereschi, cit., p. 114.
3 Casadei, Nuove prospettive su Ariosto, cit., p. 190.

106



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

Nel Furioso del "32 le cose cambiano, ma senza produrre sconvolgi-
menti negli equilibri appena descritti. Gli elementi di novitd, anziché
andare a compromettere gli equilibri del *16, come sarebbe successo se gli
arcigni, compatti e dissonanti Cingue canti si fossero incuneati nel finale
del Furioso, si armonizzano e si distribuiscono in quattro diverse zone del
racconto, dando luogo a un poema «pit grandioso e insieme pit inquieto
rispetto al primo e al secondo».*® Com’é noto, il narratore del ’32 toglie
spazio all’ironia e alla sua piu estroversa funzione dialogica, dando prova,
nel contempo, di una «una rinnovata fiducia nei valori etici tradizionali».>*
Tale fiducia tuttavia non si traduce in una rappresentazione meno
ambigua del bene e del male ('] ben va dietro al male, 'l male al bene» si
legge in uno dei proemi nuovi, quello del canto XIV). Al contrario,
Ariosto prosegue il dialogo morale col lettore intrapreso nel 16, ma in
forme meno stranianti (con terminologia moderna dovremmo dire meno
umoristiche) e pill attente a enfatizzare con preoccupazione, che non a
velare ironicamente, il perpetuo intreccio del bene e del male. I dilemmi
del primo Furioso, in altre parole, nel terzo vengono, si, riproposti dal
narratore (peraltro meno propenso a mettersi in mostra in quanto tale),
ma nel contempo sembra emergere un senso di sfiducia nei confronti
della ragione umana.

Limitiamoci a tre esempi. In primo luogo concentriamoci sul tema del
‘tradimento necessario’, come unico strumento di salvezza — o quanto
meno di vendetta — in un mondo dominato da astuti e violenti. Ben due
personaggi del '32, Olimpia e Drusilla, pur senza operare come eroine
della fede in Dio, si intonano al modello biblico di Giuditta assassina a
tradimento di Oloferne. Si noti perd che, nelle due giunte, il narratore
non dialoga con il lettore in modo esplicito (come avrebbe fatto nel ’16);
piuttosto, egli lascia che lorrore per la frode emerga dai fatti, nel
perimetro di un racconto di secondo grado. Olimpia, consapevole «che
solo il simular pud dare aita» (IX 36), riferisce impassibile di aver ucciso il
marito che il malvagio Cimosco, suo figlio, le aveva imposto: «io saltai
presta, e gli segai la gola» (IX 41). Anche Drusilla, come riferisce la narra-
trice di secondo grado (Ullania), finge di voler sposare il figlio del suo

2 Ibidem.
*  Bigi, commento a Or. fur. IX 8.

107



FRANCESCO FERRETTI

persecutore Marganorre, per poterlo avvelenare, indi essere libera di suici-
darsi appagata: «simula il viso pace, ma vendetta / chiama il cor dentro, e
ad altro non attende» (XXXVII 60). E evidente che 1'orrore congenito ad
azioni moralmente inquietanti come queste assume un rilievo che il
narratore del *16 avrebbe cercato di smussare o di filtrare con I'ironia.

In secondo luogo si ponga mente alla riproposizione di un altro tema
moralmente spinoso, quello della lealtd sconsiderata. Si pensi, in partico-
lare, a Ruggiero, il quale, come abbiamo gii ricordato, nel corpo del "16 si
trova di continuo in bilico tra la necessita di essere inadempiente nei
confronti di Bradamante oppure di Agramante. Dopo la conversione, nelle
redazioni del '16 e del '21 il conflitto sembrava placato. Nella terza
redazione invece, venuto meno il debito di lealta di Ruggiero nei
confronti di Agramante, se ne crea un secondo, piu insidioso, nei confronti
di Leone. Il principe bizantino infatti &, si, un benefattore di Ruggiero, ma
¢ anche nel contempo un vile architetto di frodi, quale ovviamente non
era Agramante. Non meno imbelle di Martano, Leone costringe il proge-
nitore estense a combattere in sua vece contro Bradamante sotto falso
aspetto; e sarebbe pronto a chiedergli di combattere anche contro Marfisa,
se Ruggiero, confermandosi eroe di riluttanza, non si fosse ritirato in
solitudine a lasciarsi morire d’inedia, incapace di decidere se tradire il
benefattore (il peccato piu grave nell’ Inferno dantesco) o la promessa sposa.
Se la morale del primo Furioso sembrava affidata al saggio disincanto di
Rinaldo, il quale in un lampo di fragilissima saggezza si era rifiutato di
appurare la fedeltd della moglie attraverso la prova del nappo, nella terza
versione del poema l'incalzante dilemma che costringe Ruggiero a dover
scegliere tra Bradamante e Leone si offre come ['ultima, ardua questione,
subito prima del matrimonio e del duello finale. Ma nella vita reale,
sembra interrogarci I'ultimo Ariosto (in un regime di dialogo sempre pit
implicito e dissimulato), ¢’¢ davvero una Melissa ex machina che ci tira
fuori dai guai quando siamo paralizzati e addirittura ci lasceremmo
morire, non sapendo cosa scegliere? quando non ci rendiamo conto,
addirittura, quale slealtd sia piti urgente di un’altra? Quel che & certo ¢
che, senza lausilio provvidenziale di Melissa, la dinastia estense non
sarebbe mai nata: I'immaturo cavaliere, infatti, si sarebbe lasciato morire di
fame e non avrebbe scelto nulla (XLVI 21).

In terzo luogo — e questa osservazione valga come conclusione provvi-
soria — & bene ricordare che nell’ultimo Furioso la malizia che sta alla base

108



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

di ogni frode (si pensi a Bireno traditore di Olimpia o a Cimosco, munito
di quell’arma intrinsecamente fraudolenta che & l'archibugio) trova
un’esplicita sanzione nella impresa delle serpi collocata alla fine del poema
dopo il motto pro bono malum. Il motto di tale impresa (Dilexisti malitiam
super benignitatem), sempre che I’elemento figurativo sia da attribuire ad
Ariosto e non al tipografo Francesco Rosso,” & ricavato dalla Bibbia al
pari del piu celebre pro bono malum.>® Se quest’ultimo lamentava i mali
dell'ingratitudine, il Dilexisti va a colpire invece la malitia ricorrendo ai
Salmi (51.5). Il senso del versetto, che presuppone evidentemente la voce
non ironica di un giusto e dunque conferma I'adesione alla morale tradi-
zionale di cui si € detto, & chiarito sia dalla xilografia delle serpi punite
dalla provvidenziale mano di Dio, sia dal seguito del passo biblico:
«[dilexisti] iniquitatem magis quam logui aequitatem». Evidentemente
nell’orizzonte dell’ultimo Furioso, dopo la traumatica esperienza dei
Cinque canti, dominati dagli intrighi di Gano e di Alcina, era urgente espli-
citare e ribadire che la malitia e I'ingiustizia si compiono, prima di tutto,
con 'uso fraudolento della lingua. Quella stessa lingua che le forbici di
Dio provvedono ad amputare.

Francesco FERRETTI
Universita di Bologna
francesco.ferretti@unibo.it

¥ Come pure ¢ possibile, cfr. Conor Fahy, L'«Orlando furioso» del 1532. Profilo di una edizione,
Milano,Vita e Pensiero, 1989, p- 112. L'impresa & ivi riprodotta, tav. I1I.

*  Cfr. Alberto Casadei, La fine degli incanti. Vicende del poema epico-cavalleresco nel Rinascimento, Milano,
Franco Angeli, 1997, pp. 149-151.

109






	Menzogna e inganno nel "Furioso"

