
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 59 (2012)

Heft: 2: Fascicolo italiano. L'Orlando Furioso e la tradizione cavalleresca

Artikel: Menzogna e inganno nel "Furioso"

Autor: Ferretti, Francesco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-323596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-323596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menzogna e inganno nel Furioso

Chi non sa che al mondo non saria [...] la verità, se non fosse

la bugia?

(Baldasar Castiglione)

Una tra le molte novità dell'Orlando furioso rispetto all'Inamoramento de

Orlando consiste nel diverso atteggiamento del poeta-narratore nei
confronti delle menzogne e, più in generale, degh inganni che sono

oggetto di racconto. Nel poema di Boiardo infatti «ha ancora pieno valore
l'antitesi di «leale» e «disleale», «virtù soprana» e «gran falsitade»».1 Ariosto
invece di fronte ai problemi morali connessi alla frode non presenta
certezze e adotta la cautela conoscitiva che trapela ogni volta che vengono
affrontate le altre costanti del vivere umano e dei rapporti sociali: oltre alla

frode, e a quella pecuhare frode verbale che è la menzogna, si pensi
all'ingratitudine, all'infedeltà, all'amore, alla gelosia e a tutti gh altri ingredienti
che nel Furioso compongono il quadro contraddittorio della condizione

umana, all'interno del quale il bene è sempre inscindibile dal male.2 Se è

vero che tra il XIV e il XVI secolo emerge in Italia una linea di riflessione
morale che prelude a quella del Rinascimento francese,3 occorre aggiungere

che tale hnea si nutre non solo di dialoghi e trattati, ma anche di
finzioni (novelle, commedie e poemi narrativi).Venendo al caso che ci sta

ora a cuore, la riflessione sulla menzogna presente nel Furioso sembra già
andare in una direzione che sarà quella indicata da Montaigne: «Se la

menzogna, come la verità avesse una sola faccia, saremmo in una condizione

migliore. Di fatto prenderemmo per certo il contrario di quello che
dicesse il bugiardo. Ma il rovescio della verità ha centomila aspetti e un

Giorgio Forni, «Armi» e «ali». Ironia e illusioni nel IVcanto del «Furioso», in «Lettere italiane», LXII,
2,2010, pp. 181-202 (p. 183).

Sebbene, per quanto concerne il senso del motto pro bono malum, mi paia convincente l'interpretazione

ristretta di Giorgio Masi, / segni dell'ingratitudine. Ascendenze classiche e medievali nelle imprese
ariostesche del «Furioso», in «Albertiana»,V, 2002, pp. 141-164 (il motto, attraverso un sistema di allusioni
non solo bibliche ma anche esopiche, farebbe riferimento al problema dell'ingratitudine e dunque
sarebbe una forzatura interpretarlo, in senso allargato, come anfibologia: 'il bene in cambio del male'
vel 'il male a vantaggio del bene'), non c'è dubbio che nel poema siano molti gli esempi di male

compiuto a vantaggio del bene, come avremo modo di osservare anche in queste pagine.
Cfr. ora Amedeo Quondam, Forma del vivere. L'etica del gentiluomo e i moralisti italiani, Bologna, Il

Mulino, 2010.

85



FRANCESCO FERRETTI

campo indefinito».4 In queste pagine, avviando una ricerca che mi auguro
di poter sviluppare più ampiamente in futuro, analizzerò alcuni dei «centomila

aspetti» che caratterizzano «il rovescio della verità» nel racconto
ariostesco, tutt'uno con la voce del poeta-narratore, sempre attento a

tenere desta l'attenzione del lettore di fronte al «campo indefinito» delle

menzogne.

1. Ironia e menzogna

Menzogna e inganno sono elementi onnipresenti nel Furioso, non
meno pervasivi della follia o della gelosia. Se proviamo a immaginare un
lettore di primo '500, digiuno degli studi novecenteschi dedicati al

problema della rappresentazione letteraria della menzogna,0 anche quel
lettore non tarderebbe ad accorgersi di quanto sia ampio e articolato lo

spazio dedicato alla menzogna (verbale e non verbale) nel racconto
ariostesco. Prima di cercarla tra i personaggi del poema, non possiamo
trascurare che essa prospera sulla bocca del poeta-narratore. Come si sa, è

anzitutto per quest'aspetto che la voce del narratore ariostesco si

differenzia da quella boiardesca. Da una parte Ariosto accoglie il modello
dell'Innamorato in virtù del quale al lettore non si offre «una storia che si

racconta «da sé» - come dirà poi il Pigna della narrazione epica —, ma la

rappresentazione dell'atto del narrare una storia»;6 dall'altra trasforma quel

ruolo dialogico, proponendosi come mentitore virtuoso, attraverso quella
forma di menzogna conoscitiva che era ai suoi occhi l'ironia.

In un orizzonte umanistico, infatti, secondo una «una lunga tradizione
risalente ad Aristotele» (Eth. Nie. IV 7 e Rhet. Ili 11), tramandata dal Pontano

del De sermone (II 7 e 15) e culminante nella Scienza nuova diVico (§ 408),

4 Michel de Montaigne, Saggi, a cura di Fausta Garavini, con un saggio di Sergio Solmi, Milano,

Adelphi, 1966, p. 44. Cito il saggio Dei bugiardi (libro I, capitolo IX).
5 Oltre a studi come Guido Almansi, Bugiardi. La verità in maschera.Venezia, Marsilio, 1996 e Mario

Lavagetto, La cicatrice di Montaigne. Sulla bugia in letteratura (1992),Torino, Einaudi, 20022, cfr. la recente

miscellanea La menzogna, a cura di Maria Grazia Profeti, Firenze, Alinea, 2008.
6 Riccardo Bruscagli, Matteo Maria Boiardo, in Storia della letteratura italiana diretta da Enrico Malato,

HI, Roma, Salerno, pp. 634-708 (p. 685).
7 Andrea Battistini, Galileo e i gesuiti. Miti letterari e retorica della scienza, Milano.Vita e Pensiero, 2000,

p. 138 e n. Galileo, come già spiegava De Sanctis, fu uno dei principali eredi dell'ironia ariostesca e

della sua funzione conoscitiva.

86



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

«il linguaggio ironico» era associato alla «finzione» e alla «menzogna».7
Si trattava però di una menzogna socratica, funzionale alla verità e

propedeutica all'espressione della condizione umana e delle sue incertezze
morali.8 Del resto è proprio la modalità socratica di una voce narrante che
si pone come 'interlocutrice del lettore' a sostenere l'istanza conoscitiva
interna al Furioso, relativa anzitutto a una conoscenza di tipo morale.9

Quell'Ariosto che, quando si tratta di indossare una maschera satirica, non
esita a proporsi come magnanimo modello di schiettezza («insomma esser

non so se non verace / [...] a difender la bugia / non volli prender mai
spada né scudi», Sat. Ili 12 e 77-78) è la stessa persona che, quando si tratta
di indossare la maschera di narratore, parimenti autobiografica e dialogica,
predica per bocca di san Giovanni l'equivalenza strutturale di poesia e

menzogna: «E se tu vuoi che '1 ver non ti sia ascoso / tutta al contrario
l'istoria converti» (27); e la predica, appunto, ironicamente: attribuendo la

menzogna dei poeti alla pura e semphce necessità di procacciarsi il favore
dei potenti (XXXV 25-27). E ancor più ironicamente (e dunque in forma
innocua e non blasfema) certifica la menzogna letteraria sulVangelo di san

Giovanni (28,7-8). Sulla scorta di modelli classici e umanistici (Ficino, ma
verosimilmente anche Luciano, auctor di Alberti ed Erasmo),10 Ariosto è un
narratore ironico non solo perché gli sta a cuore segnalare la finzione e

l'inverosimiglianza di ciò che si narra, capovolgendo in senso positivo il
disprezzo colto che gravava sulle «fole di romanzi», ma anche perché
l'ironia della voce narrante, con i suoi effetti di distanziamento, permette
di istituire un dialogo morale con il lettore, invitandolo in continuazione, o
addirittura incalzandolo, come accade nei proemi,11 a usare le inverosimili

8 Più esattamente «nell'ironia verità e menzogna non formano contrasto», cfr. Harald Weinrich,
Linguistica della menzogna, in Metafora e menzogna: la serenità dell'arte, trad, it., Bologna, Il Mulino, 1989,

pp. 127-185 (p. 171).
Cfr. i saggi di Giorgio Forni, Ariosto e l'ironia, in «Lettere italiane», LVIII, 2, 2006, pp. 208-223; e

«Armi» e «ali», cit., dove s'insiste sul modello di Marsilio Ficino (secondo cui l'ironia socratica, in
quanto simulazione di ignoranza, è una menzogna virtuosa, utile a smascherare gli inganni fraudolenti
dei sofisti); nonché quello di Alberto Casadei, Nuove prospettive ¡u ArioUo e sul «Furio!o», in
«Italianista», XXXVIII, 3,2008, pp. 167-192 (pp. 190-192).
0 Cfr. almeno Emilio Mattioli, Luciano e i'Umaneàmo, Napoli, Istituto degli Studi Storici, 1980; e

Lorenzo Geri, A colloquio con Luciano di Samoiata. Leon Battuta Alberti, Giovanni Fontano ed Erasmo da

Rotterdam, Roma, Bulzoni, 2011.
Sulla cui problematica funzione morale (anche in relazione allo spazio proemiale nella precedente

tradizione cavalleresca), cfr. Riccardo Bruscagli, Studi cavallereschi, Firenze, SEF, 2003, pp. 103-117
(Ariosto morale dal «Furio:o» del '16 alle «Satire»).

87



FRANCESCO FERRETTI

finzioni che gli pone davanti agh occhi come uno specchio ludico e

cangiante nel quale afferrare le ambiguità dell'esistenza. Detto altrimenti,
quelle del narratore ariostesco sono menzogne istruttive: egli ci fa avvertire

di continuo la falsità di ciò che narra proprio per metterci in guardia
contro le falsità che ci circondano nella vita reale.12 Né sembra improprio
pensare — anche se il romanzo cavalleresco in ottave è altra cosa dal

romanzo realista in prosa - che egli, grazie a una cultura umanistica la cui
reale estensione ancora ci sfugge, sia approdato a quella specifica «saggezza
del romanzo» additata in pagine famose da Kundera, per il quale non a

caso «l'ironia irrita. Non perché si faccia beffe o attacchi, ma perché ci

priva delle certezze, svelando il mondo come ambiguità».13
Poco sopra dicevo che il narratore ariostesco, ricorrendo a quella

peculiare forma di menzogna che è l'ironia, istituisce un dialogo morale
col lettore. Com'è stato acutamente suggerito, l'ironia di Ariosto è a tal

punto pronunciata che il poeta si spinge a dissimulare l'interlocutore
fittizio: l'assai frequente vocativo «Signor» seguito da seconda persona
plurale, infatti, si può riferire ambiguamente sia a Ippolito, in quanto
interlocutore privilegiato, sia a una moltitudine di auditori, in linea con la

finzione di oralità ereditata da Boiardo, il quale però aveva esphcitamente
chiamato a raccolta «signori e cavallier».14 Pur con questo margine
d'incertezza (chi tiene tra le mani il testo a stampa in altre parole non sa

bene se identificarsi con il nobile dedicatario o con uno pseudo-boiar-
desco pubblico di auditori che, sebbene non convocati, si presuppone
siano chiamati in causa da un cantore sfuggente), è lecito dire che la

seconda persona plurale contribuisce non poco alla funzione dialogica
dell'ironia. Come già mostrava Durling quando ancora non si erano

imposte le teorie di Bachtin sul romanzo come genere dialogico e polifonico,

il lettore fuori dal testo, infatti, è di continuo incalzato dal narratore

a riflettere sulle ragioni che hanno prodotto le azioni narrate nel poema
e a discutere il loro implicito senso morale.1' Durling, com'è noto, ha

12 Cfr. Casadei, Nuove proipettive su Ariosto, cit., p. 192: «La natura della poesia ariostesca si fonda

prima di tutto su una necessaria, iperletteraria e 'onesta' falsità che, pur non potendo preservare dai

dolori, costringe la falsità 'normale' e diffusa al vaglio di un'etica sorridentemente e inevitabilmente
ironica».
13 Milan Kundera, L'arte del romanzo, trad. it. Milano, Adelphi, 1988, p. 185.
14 Bruscagli, Studi cavallereschi, cit., pp. 37-54 (Ludovico Ariosto. L'ambiguità del romanzo).
13 Robert M. Durling, The figure of the poet in Renaissance epic, Harvard U.P., Cambridge (MA), 1965,

88



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

illuminato quest'aspetto del poema concentrandosi su uno dei temi più
insistiti: la cosiddetta querelle des femmes complementare a quella presente
nel Cortegiano. Ma il narratore ariostesco, nella sua posizione privilegiata
di filtro ironico delle vicende, affronta una moltitudine di temi etici:
l'amore, la follia, la gelosia, l'ingratitudine, le leggi, e appunto (tornando al

nostro tema) la frode e la menzogna.
La discussione su questi temi capitali avviene nelle forme di un dialogo

tra il narratore e il lettore che sta alle spalle del non meglio precisato
destinatario interno: più esattamente, visto che il lettore non può prendere la

parola per rispondere al narratore, è meglio parlare di un dialogo imphcito,
gestito a distanza da una prima persona autobiografica che ne accoglie
molte al proprio interno. È nella voce del poeta in dialogo con i suoi

lettori-ascoltatori, in altre parole, che trova spazio non solo una varietà di
situazioni moralmente problematiche riferite sotto forma di «bella istoria»,

ma anche una varietà di interpretazioni in dialogo e in conflitto tra loro.
Consideriamo dunque alcuni momenti di questa polifonia degli inganni,
senza dimenticare che per Ariosto la discussione morale non è destinata a

produrre un sistema coerente di verità, bensì un insieme eterogeneo di
opinioni di volta in volta adeguate alle occasioni contingenti.

2. Parole e azioni

Quando parla di amore, follia e gelosia, il narratore chiosa la condizione

dei personaggi, alludendo alla propria esperienza autobiografica.
Nel caso deU'inganno, oltre a rinviare alla propria, veniale condizione di

poeta-mentitore (che getta però una luce ambigua sui molti encomi
tributati a Ippolito), fa riferimento al contesto che lo accomuna ai lettori
cortigiani. La corte, lo spazio che aveva fama di essere immagine ideale
del mondo, è pervasa, infatti, dalla menzogna, com'è ricordato nei due
fondamentali proemi dei canti XIX e XLIV Prendendo spunto dalla
sincera amicizia di Cloridano e Medoro, nel primo caso Ariosto evoca per
contrasto la corte come il luogo nel quale i veri e i falsi amici si nascondono

dietro l'identico aspetto: «i veri e i finti amici a lato, / che mostran
tutti una medesma fede». Se invece fosse possibile mostrare il cuore che i
cortigiani nascondono dietro il volto, gh onori andrebbero ridistribuiti in
modo completamente diverso: «Se, come il viso, si mostrasse il core, / tal



FRANCESCO FERRETTI

ne la corte è grande e gli altri preme, / e tal è in poca grazia al suo

signore, / che la lor sorte muteriano insieme» (XIX 1 e 2). Nel secondo

proemio, confrontando il povero rifugio che l'eremita offre a Ruggiero
naufrago con le «corti regali» ben note ai lettori, il narratore porta di

nuovo alla ribalta l'ipocrisia di un mondo in cui «la caritade è in tutto
estinta / né si vede amicizia, se non finta» (XLIV 1).

In un proemio complementare a questi due, Ariosto loda Ippolito
per il suo discernimento, ossia per la sua saggia diffidenza nei confronti
dei discorsi falsi: «che s'ognun trova in voi ben grata udienza / non vi
trova però facil credenza» (XVIII 1). Non possiamo sapere se questa
lode sia sincera, tanto più dopo aver richiamato alla memoria le parole
di san Giovanni. Siamo sicuri invece che la prudenza lodata in Ippolito
affiora nel corso del racconto come una virtù indispensabile per
destreggiarsi in un mondo in cui, come nella corte, «mai senza finzion
non si favella» (XLIV 3). Proviamo, dunque, a orientarci tra queste
finzioni.

a. Frode e malizia
La prima e più articolata tipologia d'inganni narrati nel Furioso

concerne la varietà delle frodi che affliggono la vita umana: sia quelle nei

confronti di chi non si fida, sia quelle - e in questi casi, con Dante, sarà

megho parlare di tradimenti — nei confronti di chi si fida. Tra queste frodi,
da un punto di vista formale, possiamo distinguere quelle verbali (le

menzogne propriamente dette) e quelle non verbali, che a loro volta

consistono in frodi comportamentali (le relazioni false e sleah) oppure
magiche (gh incantesimi che falsificano la realtà).

Anzitutto è da notare che il personaggio fraudolento per eccellenza

dell' Innamorato, Brunello, ha nel Furioso uno spazio quasi irrilevante. Quel
«ribaldello» grottesco, che era stato un primattore nel II libro boiardesco,

ha poco margine di manovra nell'universo di Ariosto, il quale preferisce
affidare il ruolo di grande fraudolento ad altri personaggi significativamente

meno riconoscibili come tali: Pinabello, Pohnesso, Alcina, Orrigille
col suo pari Martano, Gabrina, Lidia, etc. A questi personaggi, che

potremmo definire i villains del Furioso, il narratore attribuisce un gran

numero di azioni compiute da malizia, da una volontà perversa di servirsi

del prossimo e di usarlo in vista del proprio tornaconto, per poi nuocergli

senza scrupolo. La menzogna, di conseguenza, è per loro uno strumento

90



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

indispensabile. Gabrina in particolare possiede l'arte che sarà poi di M.me
de Merteuil: come ogni virtuoso del falso, riesce a introdurre fatti reah

per creare un'immagine distorta della realtà. Il narratore segnala tale

abilità, censurandola apertamente, nel momento in cui la vecchia, animata
da un'invidiosa voluttà di nuocere, riferisce a Zerbino che la sua promessa
sposa, Isabella, era stata rapita da venti predoni, omettendo di dire che essi

avevano ritenuto vantaggioso non stuprarla e soprattutto che la fanciulla
era stata salvata da Orlando:

- È capitata in questi pochi giorni
che non n'udisti, in man di più di venti;
sì che, qualora anco in man tua ritorni,
ve' se sperar di córre il fior convienti. -
Ah vecchia maladetta, come adorni
la tua menzogna! e tu sai pur se menu.
Se ben in man de venti eli'era stata,

non Favea alcun però mai violata (XX 141).

Dove si noti che Gabrina non ha alcun interesse a mentire a

Zerbino. Semplicemente è animata dal piacere di nuocere. Martano,
invece, che è fraudolento perché sa di essere un imbelle marrano (come
suggerisce il nome), non è un mentitore altrettanto scaltro. Dopo aver

organizzato la frode ai danni di Grifone, grazie allo scambio di

armature, non sa resistere alla tentazione di «pulir» troppo la menzogna.
Spingendosi al punto di far passare Orrigille per sua sorella, rende la

menzogna evidente anche al frodato, Aquilante, il quale punisce
entrambi e vendica il fratello (XVIII 84). Alcina, per quanto sgavazzi in
una corte di vizi, è forse la meno spietata tra i grandi fraudolenti perché
si limita a metamorfosare gli amanti senza ucciderli (non è un caso che
sia l'unica, tra i grandi fraudolenti, a non essere punita con la morte).
Eppure la sua sconfitta, grazie all'anello magico recapitato a Ruggiero
da Melissa, consente al poeta di rammentare che l'equivalente delle

magiche menzogne nel mondo reale sono le frodi, pane quotidiano dei
lettori (Vili 1-2):

Oh quante sono incantatrici, oh quanti
incantator tra noi, che non si sanno!

che con lor arti uomini e donne amanti
di sé, cangiando i visi lor, fatto hanno.

Non con spirti costretti tali incanti,

91



FRANCESCO FERRETTI

né con osservazion di stelle fanno;
ma con simulazion, menzogne e frodi
legano i cor d'indissolubil nodi.

Chi l'annello d'Angelica, o più tosto
chi avesse quel de la ragion, potria
veder a tutti il viso, che nascosto
da finzione e d'arte non saria.

Ma davvero basta il buon uso della ragione, nel Furioso come nel

mondo reale, per mettersi al riparo dagh inganni? È vero, sì, che non tutti
i personaggi del poema hanno la sfortuna di imbattersi nei virtuosi del

falso. Ma che le relazioni sociali pullulino di menzogne nocive Ariosto
lo rammenta subito, fin dal I canto. Non vista, Angelica ascolta qui i

sospiri d'amore che le rivolge Sacripante e s'illude che ai sospiri
petrarcheschi del suo spasimante corrisponda un carattere leale e sincero come

quello di Orlando; per questa ragione decide di simulare benevolenza
allo scopo di farsi riaccompagnare in Catai: «ma alcuna finzione, alcuno

inganno / di tenerlo in speranza ordisce e trama; / tanto ch'a quel

bisogno se ne serva, / poi torni all'uso suo dura e proterva» (51). Da

brava ipocrita, uscendo fuori dal cespuglio, la donna si rivolge allo
spasimante salutandolo addirittura con le parole di Gesù risorto: «Pace sia

teco» (52). Angehca tuttavia sta cadendo in un gravissimo errore.Violare
la verginità dell'amata, infatti, è il primo pensiero di Sacripante, come
rivela il suo secondo monologo petrarchesco (57-58). Se Bradamante,

passando frettolosa come «incognito campion», non avesse disarcionato il

guerriero, fiaccandone libidine e orgoglio, il fiore di Angelica sarebbe

stato troncato in un soffio da chi, come Sacripante, alla frode avrebbe

sommato la violenza.

b. Frodi veniali?
Nella pohfonia del Furioso, tuttavia, la mahzia che sta alla base di ogni

frode non sempre è presentata negativamente. In molti casi la voce del

narratore non tradisce biasimo o addirittura manifesta comprensione, se

non simpatia. Si consideri in proposito il versante deUe frodi amorose. Le

più veniah si direbbero quelle che rientrano nella tradizione comica e

novellistica della beffa, una forma d'inganno sui generis nella quale l'astuzia

e il piacere del raggiro prevalgono nettamente sulla volontà di nuocere.

Esemplare è la beffa che Ricciardetto riferisce di aver compiuto alla corte

92



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

di re Marsilio, nel racconto di secondo grado che egh presenta a

Ruggiero nel canto XXV Sfruttando il tòpos comico d'ascendenza

plautina dei gemelli di sesso diverso ma d'identico aspetto, Ariosto
costruisce una vicenda nella quale Ricciardetto architetta un raggiro a fin
di bene: un raggiro che permette di consolare la bellissima figlia di
Marsilio, Fiordispina, la quale si era vanamente e infehcemente innamorata

di Bradamante, gemella di Ricciardetto, dopo averla scambiata per un
cavahere. Nel momento in cui Ricciardetto, avendo appreso dell'amore
impossibile di Fiordispina, si presenta alla corte di Marsilio spacciandosi

per Bradamante, in tutto e per tutto identico a quest'ultima; e poi,
ammesso nelle segrete stanze della donna, le narra, mentendo, di essere

stato metamorfosato da donna a uomo come Tiresia, egli, paradossalmente,

fa il bene non soltanto di se stesso, ma anche di Fiordispina, alla

quale può concedere quegli amplessi ai quali sua sorella era inabile. La
beffa architettata da Ricciardetto permette addirittura di porre in forma
ironica uno spinoso problema teologico: essa, infatti, realizza appieno le

preghiere che la musulmana Fiordispina aveva rivolto a quelli che dovrebbero

essere dèi falsi e bugiardi: «Quanti prieghi la notte, quanti voti, /
offerse al suo Macone e a tutti i dei, / che con miracoli apparenti e noti
/ mutassero in mighor sesso costei!» (44, 1-4). Attraverso l'ironia, che è

una figura elocutionis intrinsecamente dialogica, il narratore solleva, ma non
può sciogliere, la questione delle preghiere uscite dalla bocca di pagani,

eppure esaudite. La beffa di Ricciardetto, come si vede, da una parte giova
a Fiordispina, nel momento in cui permette di esprimere liberamente, al

di là degli schieramenti bellici e dell'alterità tra Pagania e Cristianità, una
concezione di amore naturale d'ascendenza boccacciana; dall'altra nuoce
a Marsilio, il quale è a sua volta beffato dalla figlia, almeno fino a che la

tresca non viene scoperta e denunciata.
Un altro tipo d'inganni per il quale il narratore manifesta comprensione

è quello dei tradimenti coniugali; un tema che le novelle dei canti
XXVIII e XLIII esphcitano con chiarezza anche maggiore di quanto sia

dato riscontrare nel perimetro del racconto di primo grado. Nel canto
XXVIII, infatti, l'oste riferisce a Rodomonte tradito da Dorahce alcuni
esempi d'infedeltà femminile per trasmettere l'ideale misogino del 'così
fan tutte'.Tuttavia tale ideale, dipinto coi colori comici e boccacciani della
beffa (come rivela il nome di Fiammetta, traditrice, simultaneamente, di
Astolfo e Giocondo), è prontamente messo in crisi da un vecchio e saggio

93



FRANCESCO FERRETTI

avventore, il quale da una parte denuncia l'ipocrisia dei maschi restii a

riconoscere che in realtà 'così fan tutti' (79), dall'altra giustifica il
tradimento coniugale come male minore. Il tradimento amoroso, infatti,
laddove sia motivato dalla sola incontinenza, si rivela di gran lunga meno

grave di altri vizi orientati dalla volontà di nuocere, da quella mahzia che

sarebbe tipica invece dei maschi:

- La incontinenza è quanto mal si puote
imputar lor, non già a tutto lo stuolo.

Ma in questo chi ha di noi più brutte note?

che continente non si trova un solo.

E molto più n'ha ad arrossir le gote,
quando bestemmia, ladroneccio, dolo,

usura ed omicidio, e se v'è peggio,

raro, se non dagli uomini, far veggio - (83).

Non che questa incontinenza sia facile da accettare, posto che il
tradimento comporta nel tradito il più terribile dei dolori, come ricorda il

poeta quando, facendo riferimento alla propria esperienza autobiografica,

manifesta la propria comprensione dei confronti di Orlando, nel

momento in cui quest'ultimo, ben avviato sulla strada della follia, scopre
di esser stato tradito da Angelica (e in questo caso a essere tradita non è

una relazione coniugale, ma una più vaga promessa di amore): «Credete

a chi n'ha fatto esperimento, / che questo è '1 duol che tutti gli altri

passa» (XXIII 112). All'arte di fuggire tale dolore, che si basa anzitutto
sul disincanto tollerante cui approda Rinaldo quando rifiuta la prova del

nappo, è dedicato il primo dei due racconti interni al canto XLIII dove,

riscrivendo il mito coniugale di Cefalo e Procri, Ariosto suggella la

dolorosa questione dei tradimenti femminili con la morale del 'meglio

non sapere'. Nella prima delle due novelle l'inganno del marito che si

finge un'altra persona per sedurre la moglie da una parte distrugge una

sohda felicità coniugale, dall'altra desta e pone in atto un inganno, il

tradimento della moglie, che prima era assopito e potenziale. La seconda

novella invece provvede a complicare il quadro, mostrando come

l'incontinenza che induce al tradimento coniugale (sia gli uomini, sia le

donne) spesso non operi sola, ma si accompagni ad altri vizi, come

appunto l'avarizia.
Le due novelle collocate quasi al termine del poema aiutano il lettore

a orientarsi nella moltitudine di frodi veniali che il narratore dispone nel

94



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

racconto di primo grado. Non tutte le frodi, in fin dei conti, sono uguali
e, quando non interviene la volontà di nuocere, la voce del narratore è

di norma clemente nel valutare gli inganni, anche laddove non si tratta
di beffe in senso proprio. Si pensi alle frodi di Atlante, il quale è architetto

di ben due spazi magici illusori e menzogneri (l'equivalente
magico delle corti?), costruiti per un motivo nobile: preservare, senza

nuocere a nessuno, l'amato nipote Ruggiero dalla morte che incombe
su di lui dopo il battesimo e il matrimonio con Bradamante. Si pensi
inoltre ai molti casi di slealtà e inadempienza narrati nel poema, che

spesso sono riferiti con umana comprensione: questo è un tipo
d'inganno che il traditore (che tale è tecnicamente, specie in un'ottica
cavalleresca) compie controvoglia, provando vergogna e cercando di
celarsi. Si pensi a casi come quelli di Orlando e Rinaldo, i quali per
amore di Angelica tradiscono con vivo imbarazzo la lealtà che li lega a

Carlo. Il primo, pieno di vergogna, abbandona il campo in incognito
(Vili 86 ssg.), mentre il secondo, nel momento in cui prende congedo
da Carlo nel canto XLII, giustifica la propria slealtà coprendo con le

ragioni dell'onore cavalleresco (recuperare Baiardo e impedire che
Gradasso se ne vanti come di una legittima conquista) le ragioni
dell'amore, che non sarebbero state accolte daU'imperatore con altrettanta

comprensione (42-43).
Soprattutto l'indulgenza del narratore si manifesta a proposito dei

tradimenti di Ruggiero nei confronti della parola data a Bradamante:
più che ingannarla, infatti, nel momento in cui, prima, s'abbandona alla

lussuria di Alcina e, poi, cerca di stuprare Angelica, egli si dimentica
affatto deUa promessa sposa (XI 2), dando cosi ragione al saggio avventore

dell'osteria scettico circa la fedeltà maschile. Nel proemio del canto
XI, limitando la portata del tradimento ai danni di Bradamante, il poeta
insiste appunto sulla «libidinosa furia» dell'eroe estense e la giustifica
con un'iperbole arguta: neppure l'austero Zenocrate, infatti, avrebbe
resistito alla tentazione di violare Angelica nuda (XI 3).16 Similmente,
quando Ruggiero non può rispettare l'impegno preso per lettera con
Bradamante di recarsi a Montalbano per le nozze, mentre la donna

Xenocrate è evocato come modello di continenza di fronte a Frine nuda in Tr. Fam. Ili 74 e in
Cortegiano III 39; riapparirà come exemplum sarcastico sulla bocca di Armida in Get. lib. XVI 58.

95



FRANCESCO FERRETTI

esplode di rabbia e gelosia accusandolo di tradimento, il narratore

giustifica a chiare lettere l'inadempienza del cavaliere ricordando il suo

impedimento materiale, le ferite riportate dopo il duello con

Mandricardo: «Ma ch'egli alla promessa sua mancasse / non però debbe

aver la colpa affatto» (XXX 86). Solo quando sarà vicino a finire

annegato il progenitore estense si renderà conto di essere stato, suo

malgrado, troppo a lungo inadempiente (nei confronti di Bradamante e

di Dio stesso), promettendo di battezzarsi in cambio della salvezza dalle

acque: «Gli ritornano a mente le promesse / che tante volte alla sua

donna fece» (XLI 48).17 Ruggiero quasi annegato, evidentemente, sta

ricordando al lettore una verità spiacevole: che non è possibile venir

meno alla parola data senza rendersene conto; e che colui che tradisce, o

anche solo mostra un comportamento ingrato, in realtà ne è consapevole

e la sua coscienza, al momento opportuno, sarà pronta a rinfacciargli il

tradimento.
Volendo (ma qui non è opportuno aprire un fronte di ricerca che

richiederebbe un'analisi molto articolata), potremmo forse considerare

anche l'ingratitudine, uno dei vizi capitali del mondo ariostesco, come

una forma d'inganno. Anche se tecnicamente non si tratta di una frode,

essa presuppone comunque un tradimento del merito, nel momento in

cui il bonum viene ricambiato con la moneta falsa del malum.

c. Frode necessaria
Il narratore sottoscrive la necessità dell'inganno soprattutto quando

riferisce simulazioni e inganni ai danni di chi froda o sopraffa il prossimo

con l'astuzia o la violenza. In questi casi Ariosto si trova a navigare nelle

stesse acque di Machiavelli. Certo, è difficile stabilire come e in che

misura egh conoscesse le opere dell'ex-segretario fiorentino, ma è ben

probabile che egh possedesse il versante umanistico della teoria
comportamentale in cui affonda le radici il più organico e dirompente pensiero

machiavelliano (si pensi allora alle riflessioni relative al buon uso della

17 Si tratta di quel principio di «autocorrezione dell'eroe», in virtù del quale il personaggio
romanzesco, dopo aver attraversato lo spazio dell'errore morale, si proclama colpevole. Su questo principio,

complementare a quello della «giustizia poetica» che prevede la punizione dei malvagi, cfr. Gui»

Mazzoni, Teoria del romanzo, Bologna, Il Mulino, 2011, pp. 137-144.

96



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

simulazione proposte da Poggio Bracciohni, Pier Candido Decembrio e

soprattutto dall'Alberti del Momus).ls Anche Ariosto, in effetti, dipinge un
mondo popolato da volpi e leoni, uomini-bestia di fronte ai quali la

simulazione è spesso l'unico rimedio.19

Il canto IV da questo punto di vista è davvero esemplare. Se nella sua

seconda metà si concentra su una frode (quella di Polinesso) nociva e

malevola, nella sua prima metà si sofferma invece sulla frode necessaria

di Bradamante, la quale è istruita dalla maga Melissa sulla necessità di
simulare ai danni del principe dei simulatori, BruneUo, al fine di recuperare

l'anello magico indispensabile per neutralizzare gli inganni di
Atlante e recuperare Ruggiero. Opportunamente la voce del narratore
vaglia e amplifica entrambe le situazioni morah. Nel proemio del canto
VII il poeta sottoscrive una morale più tradizionale che preannuncia la

vendetta di Dio su chi, come Polinesso, «mal oprando si confida, /
ch'ognor star debbia il maleficio occulto» (1). Nel proemio del canto IV
invece il narratore è costretto ad ammettere gli «evidenti benefici»

procurati, in certi casi, dalla simulazione, sulla falsariga, com'è stato

persuasivamente mostrato, del De prudentia (IV 11) e del De sermone (II 2

e 17) di Pontano:20

Quantunque il simular sia le più volte
ripreso, e dia di mala mente indici,
si trova pur in molte cose e molte
aver fatti evidenti benefici,
e danni e biasmi e morti aver già tolte;
che non conversiam sempre con gli amici
in questa assai più oscura che serena
vita mortai, tutta d'invidia piena.

Cfr. Davide Canfora, Prima di Machiavelli. Politica e cultura in età umanistica, Bari, Laterza, 2005,
Pp. 46-52.

Cfr. Sat. TV 97-98: «comincia volpe, / indi con forze aperte escie leon». Il brano, che indubbiamente

fa ricordare il cap. XVIII del Principe, non può però essere assunto come prova della
conoscenza del trattato da parte di Ariosto, perché potrebbero aver inciso i due modelli di Machiavelli
stesso: Cicerone (De off. I 13) e Dante (Inf. XXVII 74-75). Ciononostante, come suggerisce Segre nel
suo commento (Milano, Mondadori, 1984), tutto il brano delle IV satira (1523) risente di «toni
machiavellici» che rendono difficile pensare che ad Ariosto non fosse giunta notizia delle idee contenute

nel Principe. Sul problema della probabile incidenza di Machiavelli su Ariosto, cfr. l'Introduzione
™ ¿.atti, in Ariosto, Orlando furioso, a cura di Remo Ceserani e Cinque canti, a cura di Sergio Zatti,
Torino, Utet, 1997, pp. 1631-1651 (p. 1641).

Forni, «Armi» e «ali», cit., pp. 184-185.

97



FRANCESCO FERRETTI

Il problema etico di Ariosto e del suo tempo è quello di «superare la

rigida partizione medievale tra virtù e vizi individuando nel campo
tradizionale dei vizi quei comportamenti meritevoli utili alla vita collettiva», in
vista di un moderno «buon uso del male» le cui forme sono da decidere,

perighosamente, di volta in volta.21 Né è facile per Bradamante, la quale è

sohta confidare in un'etica tradizionale, assimilare questa lezione: prima,

per la sua indole magnanima, la donna non sa eseguire l'ordine di Mehssa

(eliminare con la frode il fraudolento Brunello); poi, si lascia mettere in

scacco dal maganzese Pinabello. Solo di fronte agli inganni magici di

Atlante tornerà a praticare l'arte della simulazione appresa con Brunello,
nel duello del canto IV che la donna vince appunto fingendo di essere

caduta nelle magiche simulazioni del suo antagonista.
Un'altra conferma della necessità di mentire — in questo caso non di

fronte a una volpe come Brunello, ma a un leone come Rodomonte -
giunge da un altro dei pochi personaggi del Furioso fedeli e costanti:
Isabella (canto XXIX). La principessa pagana, com'è noto, sceghe la via

magnanima del suicidio per sfuggire alla violenza carnale del guerriero
saraceno. Al suicidio eroico 'per spada' la donna aveva già pensato dopo la

morte di Zerbino (XXIV 84) e ci erano volute le sante parole dell'eremita

per dissuaderla. Dopo l'incontro con Rodomonte invece il suicidio
diventa per la donna l'unica via per conservarsi fedele alla memoria
dell'amato. Si tratta però - e questo è il dato conturbante, che dipende
anch'esso, significativamente, da una fonte umanistica22 - di una virtù che

ha bisogno della frode per manifestarsi. Isabella, infatti, per evitare di essere

stuprata, si fa decapitare dall'ingenuo Rodomonte, dopo averlo ubriacato
ad arte e dopo avergh fatto credere di voler provare su stessa una pozione

magica capace di garantire l'invulnerabilità. Ad assolvere l'ambiguità
teologica di un 'suicidio santo', ottenuto per mezzo della frode, provvedono

sia il narratore, il quale rivolge al personaggio una delle sue rare

21 Ibidem, p. 186.
22 Si tratta della storia di Brasilia da Durazzo narrata nel De re uxoria del veneziano Francesco

Barbaro. Questa fonte, già identificata dal Rajna, ha alle sue spalle «una varia tradizione agiografica

documentata da testi soprattutto bizantini e arabi» cfr. Emilio Bigi, commento a Or. fur. XXIX 12

(Milano, Rusconi, 1982). La frode di Isabella, tra le altre cose, serve a smentire la novella misogina di

Fiammetta e delle frodi femminili, portando alla ribalta uno di quegli esempi di virtù femminile che

il vecchio avventore dell'osteria, minacciato da Rodomonte, non aveva potuto addurre nel canto

precedente. L'elemento critico consiste nel fatto che le donne ingannano sia quando sono infedeli, sia

quando sono fedeli.



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

apostrofi, sia, soprattutto, Dio in persona. Anche se Isabella, nata pagana,
sembrerebbe essersi convertita al cristianesimo (le ott. 88-89 del canto
XXIV sono peraltro reticenti), è comunque degno di nota il fatto che

Dio esalti l'«atto incomparabile e stupendo» della donna e che ne lodi il
suicidio fraudolento, ritenendolo superiore a quello di una suicida pagana
come Lucrezia (28), la quale - ma questo dato è implicito nel confronto

- non era stata altrettanto astuta ed era stata violata da Tarquinio il
Superbo. Coerentemente, «l'alma casta» di Isabella viene assolta per il suo

gesto e corre a ricongiungersi in Paradiso con quella di Zerbino, nel cielo
di Venere (30).

Il problema della frode necessaria - quella diretta contro antagonisti
volpini o leonini23 — è così urgente che la voce del narratore si spinge a

mettere in discussione, contemporaneamente, l'opportunità di mancare
alla parola data, ossia di tradire. In questo caso il problema del buon uso
del male sfocia in quello del cattivo uso del bene e della lealtà sconsiderata.

Il tema si fa urgente, soprattutto, nella triade di canti XX-XXII, dove

Zerbino, viene, sì, lodato come campione di lealtà (nel proemio del canto

XXI), eppure, alla prova dei fatti,l'eroe si rivela incautamente leale. Perché

Zerbino fosse obbligato a proteggere Gabrina è noto. Tutto era nato da

un equivoco, come spesso nel Furioso. Il cavahere scozzese si era imbattuto

in Marfisa a cavallo con Gabrina vestita con gh abiti eleganti ereditati
dalla donna di Pinabello e non aveva trattenuto il riso, immaginando che

25 I mostri si potrebbero considerare antagonisti leonini all'ennesima potenza, da combattere, con
esiti più o meno felici, con le armi odissiache dell'astuzia. Si pensi all'orco (imitazione ariostesca del
Polifemo omerico), dal quale Norandino, consigliato dalla matrona dell'orco, cerca di proteggere se

stesso e l'amata Lucina con una «fraude» di tipo odissiaco (XVII 44-45 e 53); «fraude» però che
funziona solo a metà per ragioni che restano imprecisate (56). Si pensi al mostro marino di Ebuda,
che Ruggiero preferisce non uccidere con la forza, ma neutralizzare ricorrendo all'astuzia, abbagliandolo

con lo splendore dello scudo incantato di Atlante (X 107). Nel Furioso del 1532, invece, l'arma
usata da Ruggiero si rivelerà simile, se non altro sull'asse sintagmatico, al fraudolento archibugio di
Cimosco. Non a caso Orlando ucciderà il mostro marino con la forza e non con l'astuzia, subito dopo
aver precipitato in mare l'archibugio (XI 37).Volendo, si potrebbero catalogare come entità mostruose
anche le diecimila «femmine omicide» del canto XX, le quali obbediscono alla «legge orrenda» (33)
che le obbliga a uccidere quasi tutti i maschi generati da loro stesse o ospiti presso la loro città,
Alessandretta. Significativamente, Guidon Selvaggio intenderebbe fuggire da loro, portando con sé

l'amata Aleria e i suoi nuovi compagni (Sansonetto, Grifone, Aquilante, Marfisa e Astolfo), ricorrendo
non alla forza, come vorrebbe l'audace ma incauta Marfisa, bensì a un piano fraudolento attentamente
orchestrato (74 e 80). Anche in quest'occasione, però, più che la frode intesa come astuzia, potrà la
frode di un'arma incantata: il corno magico suonato da Astolfo, che getta il panico tra le femmine
omicide, disperdendole (87).

99



FRANCESCO FERRETTI

l'orribile vecchia fosse la damigella di un cavahere poco fortunato in
amore. Marfisa si era guardata dal chiarire l'equivoco e aveva sfidato a

dueUo Zerbino sostenendo — e questo valga come esempio di menzogna
pronunciata per pura ripicca e indole bizzosa - che la vecchia fosse più
bella di quanto lui cortese: «Mia donna è bella, / per Dio, via più che tu

non sei cortese» (XX 121). Battuto in duello dall'amazzone, Zerbino era

stato costretto a prendere la vecchia malefica sotto la sua protezione.
Anche se all'inizio del canto XXI il narratore loda Zerbino fissando il
principio che «la fede unqua non debbe esser corrotta» (2), il successivo

racconto di secondo grado di Ermonide morente viene a mettere in crisi
tale principio. Ermonide, infatti, che avrebbe voluto uccidere Gabrina per
le sue nefandezze, ma è stato colpito a morte da Zerbino, fa a tempo a

rivelare a quest'ultimo, protettore suo malgrado, l'orribile passato della

vecchia, avvertendolo dei pericoli che corre legato a una donna siffatta.

Zerbino, però, pur odiando Gabrina prima ancora di conoscere la sua

malvagità, sceglie di non seguire i consigh di Ermonide e insiste in una
lealtà che avrebbe potuto essergli fatale. Nel canto XXIII, confermando la

propria indole malefica, Gabrina calunnierà pubbhcamente il suo protettore,

dichiarandolo colpevole della morte di Pinabello al cospetto del

padre di quest'ultimo e dei suoi cavaheri. Se non fosse per il provvidenziale

intervento di Orlando, mandato esplicitamente da Dio «che spesso

gl'innocenti aiuta, / né lascia mai ch'in sua bontà si fida» (51), Zerbino
sarebbe morto come un martire della lealtà, «a capo chino» mestamente

«legato in s'un piccol ronzino» (52).24 Dio però gli innocenti li aiuta

«spesso», non sempre, ed è questo il dato inquietante che il narratore lascia

nascosto tra le pieghe del racconto.

d. Dissimulazione onesta
Poiché si pone di continuo il problema del buon uso del male, e del

falso in particolare, la voce del narratore ariostesco porta spesso all'attenzione

del lettore non solo le forme di simulazione dolorosamente

24 Come Zerbino, anche il quartetto composto da Grifone.Aquilante, Sansonetto e Guidone - nella

stessa area del poema (canti XX e XXII) - si trova in una condizione moralmente contraddittoria: per

uno spirito di cavalleria sul quale il narratore fa gravare qualche dubbio, essi hanno giurato fedeltà

proprio a Pinabello, che li ha traditi in quanto ospiti, né si rendono conto del torto che sono costretti

a compiere in nome di lealtà sconsiderata.

100



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

necessaria, ma anche quelle di dissimulazione onesta: come chiarirà
Torquato Accetto nel cap.VIII della Dissimulazione onesta, «si simula quello
che non è, si dissimula quello ch'è».25 Dissimulazione onesta è quella di

Ruggiero, il quale nasconde ad arte il proprio valore nel duello con
Rinaldo e Dudone per non offendere i congiunti della donna che ama.
Tale è soprattutto l'arte di Ippalca e Sobrino, la pacata intelligenza dei

quah riflette, nell'universo più prossimo ai lettori di Ariosto, quella dei

segretari accorti. La donna, quando finalmente s'imbatte in Ruggiero,
finge di non riconoscerlo per avere agio di parlargh a tempo debito:

Ma come buona e cauta messaggera
che sa meglio esequir che non l'è ditto,
quando vide il fratel di Bradamante,

non conoscer Ruggier fece sembiante (XXVI 56).

Il vecchio e fedele Sobrino, invece, il quale era riuscito a mettere in
guardia Agramante dai consigli fraudolenti di Marsiho (XXXVIII 48 e

sgg.), dopo la rotta del campo pagano si trova costretto a dover mentire a

sua volta al proprio signore: non per ingannarlo, ma per dissimulare la

gravità della sconfitta e dargh, attraverso una pietosa menzogna, qualche
improbabile speranza (XL 40).26

e. Credulità e incredulità
Oltre a quelle appena passate in rassegna, molte altre voci accrescono

la varietà degli inganni che si annidano in ogni aspetto della condizione
umana evocata da Ariosto. Lasciamo suUo sfondo i personaggi che

mentono a loro insaputa, che da Agostino in poi (De mendacio, 3,3) non
meritano neppure il nome di bugiardi.27 Soprattutto sono degne di
attenzione le menzogne che i personaggi rivolgono a se stessi, ogni volta

La distinzione era comunque assodata; oltre al commento di Salvatore S. Nigro ad loc. nell'ed. da

lui curata del trattato di Accetto (Torino, Einaudi, 1997, pp. 27-28), cfr. Pontano, De sermone, II 7.

La dissimulazione onesta però va eseguita con arte. Quando ad esempio Angelica dissimula d'esser
bella, la sua modestia suona irrimediabilmente falsa: «Mi nuoce, ahimè! ch'io son giovane, e sono /
tenuta bella, o sia vero o bugia» (VIII 42). Qui la bella pagana sembra che voglia ingannare, con
malagrazia (ossia celando malamente l'arte), la propria sorte, contro la quale si sta lamentando.

Si pensi al racconto dell'oste che immagina tutti uccisi i cavalieri rapiti dall'ippogrifo, nel canto
IV; o al racconto del guascone che dà per imminente il matrimonio tra Ruggiero e Marfisa,
scatenando la gelosia di Bradamante nel canto XXXII.

101



FRANCESCO FERRETTI

che si rivelano incapaci di affrontare verità spiacevoh. Questo è un tema
che Ariosto introduce fin dal I canto, evocando la verginità di Angehca
nella celebre ottava 56. Nei w. 1-4 la voce del poeta ostenta un'ironica
incredulità di fronte ai costumi della principessa pagana, anche se il
seguito del racconto prowederà a smentire quei dubbi maliziosi, dando

qualche credito alla purezza della donna (Vili 41 e, ovviamente, XIX
33). Ma qui ci interessa soprattutto il distico gnomico che chiude
l'ottava, il commento dell'autore sulla credulità di Sacripante: «questo
creduto fu; che '1 miser suole / dar facile credenza a quel che vuole».

Com'è noto, la sentenza risale a Seneca: «Quod nimis miseri volunt /
hoc facile credunt» (Hercules furens, 313-314); ed è significativo che la

massima derivi proprio dalla tragedia il cui titolo plasma quello del

poema ariostesco. La follia di Orlando, infatti, nel canto XXIII è preparata

e lungamente preannunciata proprio da quella (senecana) credulità
dei miseri che Ariosto, sin da principio, ha additato in Sacripante; una

creduhtà che si manifesta nella nota serie di autoinganni che preludono
alla perdita del senno: Angelica sarebbe un'altra Angelica; Medoro un
senhal che si riferirebbe a Orlando, anzi qualcuno che vorrebbe infamare
la donna di Orlando, etc. Sono questi gli argomenti con i quali Orlando
«usa fraude a sé medesmo» (XXIII 104).

Un tema complementare a quello dell'autoinganno (che colpisce i

personaggi con diverse sfumature: da Rodomonte che si ostina a

credere che l'infedeltà sia solo delle donne a Ruggiero che si vincola
ad Agramante inseguendo un'idea di fedeltà indebita) è quello della

verità non creduta, ossia del vero inverosimile, avente (dantescamente)
«faccia di menzogna». Della verginità di Angelica già si è detto.28

All'interno di questo sintetico e parziale esame si registri almeno la

diffidenza di Ruggiero nei confronti del racconto di Astolfo relativo

agh inganni di Alcina: «e tutto quel ch'udito avea di lei / stima esser

falso» (VII 17); diffidenza amplificata dal proemio del canto VII,
dedicato al sempre urgente problema del vero incredibile, e preannunciata

dalla saggia sfiducia del paladino inglese, il quale aveva previsto

28 All'inizio del poema si ricordi anche Yoccupatio di Pinabello, il quale nel momento in cui riferisce

di aver visto l'ippogrifo, da bravo mentitore, sa che la verità deve essere suffragata da giustificazioni,

soprattutto quando è incredibile (II 54).

102



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

che non sarebbe stato creduto: «Io te n'ho dato volentieri aviso; / non
ch'io mi creda che debbia giovarte» (VI 25). Altrettanto dannosa è la

diffidenza di Bradamante nei confronti di Melissa: per quanto la sua

magica coadiutrice le abbia spiegato la natura del palazzo di Atlante,
non appena s'imbatte nel fantasma dell'amato l'amazzone non può
esimersi dal ritenersi ingannata: «Come la donna in tal periglio vede /
colui che di Ruggiero ha tutti i segni, / subito cangia in sospizion la

fede, etc.» (XIII 76). Anche in seguito l'impulsiva Bradamante sarà

spesso propensa a non accogliere la verità che le è stata messa innanzi,
come quando, disperata per le mancate promesse di Ruggiero, definirà

menzogna, addirittura, il glorioso destino promessole da Melissa e

Merlino (XXXII 24-25), né saprà decifrare la veridica visione di

Ruggiero in sogno (XXXIII 62).

f. Vero o falso?
Al profilo che abbiamo abbozzato manca infine il tema, pressoché

onnipresente, dell'apparenza che inganna, complementare a quello della
faUacia del giudizio umano;29 ed è evidentemente su questo terreno che

i fraudolenti mettono a frutto la loro malizia, come ammonisce, verso
l'inizio del poema, il geniale intrigo architettato da quella sorta di Jago
ariostesco che è Polinesso. Tra i molti esempi che si potrebbero citare,30

mi soffermerò solo su un caso solitamente trascurato, eppure strabiliante.
Alludo alla scena del canto XIV in cui l'arcangelo Michele, dipinto
come un funzionario di Dio zelante ma impacciato, si aggira in un
mondo di personificazioni allegoriche alla ricerca della Discordia e del

Silenzio, indispensabili alla salvezza dei cristiani assediati a Parigi (la

Discordia serve per dividere i pagani tra loro, il Silenzio per far giungere
inosservati i rinforzi guidati da Rinaldo). Dopo aver rintracciato la

prima, per scovare il secondo Michele chiede informazioni nientemeno
che alla Frode, su cortese indicazione della Discordia. La «Fraude»

19 Sul quale cfr. Mario Santoro, Letture ariostesche, Napoli, Liguori, 1973, pp. 53-80 («Ecco il giudicio
wnan come spesso erra!»).

Bradamante e Marfisa nascoste dietro corazze maschili; Marfisa che, vestita da fanciulla, pare
placida e mansueta; il mirto che contiene un paladino metamorfosato; la laida Alcina nascosta dietro
splendide apparenze; Norandino sfortunato organizzatore di giostre, ma sfortunato proprio perché
cattivo giudice delle apparenze, etc.

103



FRANCESCO FERRETTI

ariostesca, in verità, non somiglia troppo al Gerione dantesco, ma come
il guardiano di Malebolge nasconde dietro un volto benigno un'essenza

nociva:

Avea piacevol viso, abito onesto,

un umil volger d'occhi, un andar grave,
un parlar sì benigno e sì modesto,
che parea Gabriel che dicesse: Ave.

Era brutta e deforme in tutto il resto:

ma nascondea queste fattezze prave
con lungo abito e largo; e sotto quello,
attosicato avea sempre il coltello (87).

Ci sarebbero tutti i presupposti, insomma, perché la Frode, con la sua

apparenza da arcangelo Gabriele (corroborata dalla memoria dantesca, da

Purg. X 40), vogha ingannare un vero arcangelo. Invece le informazioni
che il vizio dispensa a Michele diventano l'occasione per ribadire che le

apparenze (anche le apparenze della Frode!) possono ingannare. Invitando
Michele a cercare il Silenzio alla casa del Sonno, infatti, il più odioso tra i

vizi che infestano la vita umana è, per una volta, sincero:

Ben che soglia la Fraude esser bugiarda,

pur è tanto il suo dir simile al vero,
che l'angelo le crede; indi non tarda

a volarsene fuor del monastero.

Tempra il batter de l'ale, e studia e guarda

giungere in tempo al fin del suo sentiero,
ch'alia casa del Sonno (che ben dove

era sapea) questo Silenzio truove (91).

Si direbbe quasi che Ariosto, con questo incontro allegorico, abbia inteso

rivisitare il classico paradosso del Cretese. Se la verosimiglianza mente

sempre, come quello che per i greci era il mentitore per antonomasia,

bisognerà rassegnarsi al fatto che essa può predicare sia il vero, sia il falso.

Dietro le apparenze di un sant'uomo, di conseguenza, si può nascondere

un negromante fraudolento e lussurioso (ma anche inchne all'autoinganno

per quanto concerne la propria prestanza sessuale...) com'è quello in cui

s'imbatte Angelica; ma dietro fattezze consimili si cela un sant'uomo

com'è quello che aiuta Isabella, finendo poi martirizzato da Rodomonte.

104



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

3. Tra 1516 e 1532

Che tutta la letteratura, da Omero in poi, pulluli di menzogne e

mentitori, proprio come la vita, è cosa nota e non è dunque il caso di

stupirsi per il gran numero d'inganni che abbiamo appena passato in
rassegna. A reclamare la nostra attenzione, semmai, è l'impostazione
morale del tema, ossia il tono ironico, cauto e dubbioso, col quale la voce
del narratore ariostesco riferisce la varietà di menzogne e d'inganni e

sottohnea come tali inganni abbiano la funzione, in molti casi, di mettere
in moto il racconto, comphcando l'inchiesta dei personaggi.

Nel corpo più antico del Furioso, quello del 1516, sarebbe arduo
rinvenire posizioni morali troppo nette. L'ironico mediatore dei fatti da

una parte dipana gli inganni di cui si è detto, osservando avidamente la

moltitudine dei comportamenti umani; dall'altra sottopone tale moltitudine

al giudizio del lettore, confidando nella sua capacità di riconoscere
di volta in volta la diversa e inquietante miscela di bene e di male

presente in ogni atto. In un caso come quello che abbiamo appena citato,
il dialogo che la voce del poeta istituisce col lettore non potrebbe essere

più evidente: la concessiva beffarda («Ben che soglia la Fraude esser

bugiarda») e la giustificazione complementare, relativa alla fiducia
dell'arcangelo, suonano come un invito - entro una sorta di discorso diretto
implicito — a confrontare l'universo deUa finzione con quello della realtà

e a riflettere sull'impossibilità di fissare norme di comportamento in un
mondo che non sembra tollerarne alcuna: davvero (sembra incalzarci la

voce del poeta) possiamo fidarci delle apparenze come Michele? Michele
è stato saggio a non diffidare di un'indicazione verosimile? o è stato

semplicemente fortunato?
Da questo punto di vista la voce del narratore ariostesco in materia

d'inganni può ricordare quella dei dieci novellatori del Decameron, alle

prese anche loro con un universo dominato dalla menzogna e dalla
frode: onesti sì, ma non più disposti ad accettare il rigore delle
tassonomie morali dantesche, come si desume, sin dalla I giornata, dalla

cautela con cui Panfilo, al principio deUa prima novella, si accinge a

riferire il bene derivante dagh inganni orditi da Cepparello in punto di
morte. Ma Ariosto, si sa, fu anzitutto cortigiano. Oltre ai narratori
boccacciani in dialogo tra loro, la maschera morale di narratore e

personaggio autobiografico che Ariosto indossa nel Furioso fa pensare

105



FRANCESCO FERRETTI

agli interlocutori del coevo dialogo di Castiglione. Come i personaggi
del Cortegiano, i quah dibattono problemi morali senza troppa presunzione

di sapere, o quanto meno «sprezzando» la propria scienza in fatto
di relazioni sociali («spesso la verità sta occulta ed io non mi vanto aver

questa cognizione» [...] «né io già contrasterò che '1 mio [giudizio] sia

migliore del vostro; che non solamente a voi pò parer una cosa ed a me

un'altra, ma a me stesso poria parer or una cosa ed ora un'altra», I 13),
così anche il narratore del Furioso si rivolge ora al suo sfuggente destinatario

interno (quell'ambigua seconda persona plurale di cui si è detto),
ora al suo lettore implicito, per invitarlo alla cautela, al dubbio, alla

tolleranza, alla mancanza di certezze e alla sfiducia nelle norme di

comportamento assolute. Certo, oltre alle somiglianze, sarà opportuno
non dimenticare le differenze. In primo luogo, come si è detto in
precedenza, il dialogo implicito nel Furioso presenta le battute di un

personaggio solamente, il narratore, il quale a sua volta - dietro la

maschera autobiografica di un uomo che «non riesce a parlare facilmente

con la corte»31 — riferisce una varietà di posizioni morali, filtrando con il

proprio relativismo la moltitudine di opinioni incarnate dai personaggi.
In secondo luogo, il narratore-ariostesco, assai più dei personaggi di

Castiglione, usa l'ironia in funzione socratica: con una simulazione che

risponde a uno spirito maieutico più che a un ideale di sprezzatura (ars

est celare artem), si rivolge al lettore per sollecitare — non dentro il testo,

bensì fuori — le sue risposte e renderlo consapevole dell'ambiguità
connaturata alle relazioni sociali.

Il Furioso del 1516, insomma, si lascia più o meno serenamente
attraversare da una polifonia di posizioni morah in contrasto tra loro, ma

denota pur sempre una certa fiducia nel senno del lettore, nel momento
in cui lo invita a non cadere nella rete degh inganni onnipresenti nel hbro

non meno che nella realtà. Non a caso si è additata nella celebre Melissa di

Dosso (sempre che il soggetto sia proprio Melissa) una figura metapoe-
tica, colta «sul punto di distruggere gli strumenti deUa malvagia Alcina

[...] per sottohneare la vittoria sugli inganni con cui terminano, in buona

sostanza, tutti gh episodi del poema».32

Bruscagli, Studi cavallereschi, cit., p. 114.
Casadei, Nuove prospettive su Ariosto, cit., p. 190.

106



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

Nel Furioso del '32 le cose cambiano, ma senza produrre sconvolgimenti

negh equilibri appena descritti. Gli elementi di novità, anziché
andare a compromettere gh equilibri del '16, come sarebbe successo se gli
arcigni, compatti e dissonanti Cinque canti si fossero incuneati nel finale
del Furioso, si armonizzano e si distribuiscono in quattro diverse zone del

racconto, dando luogo a un poema «più grandioso e insieme più inquieto
rispetto al primo e al secondo».33 Com'è noto, il narratore del '32 toghe
spazio all'ironia e alla sua più estroversa funzione dialogica, dando prova,
nel contempo, di una «una rinnovata fiducia nei valori etici tradizionali».34

Tale fiducia tuttavia non si traduce in una rappresentazione meno
ambigua del bene e del male («'1 ben va dietro al male, '1 male al bene» si

legge in uno dei proemi nuovi, quello del canto XLV). Al contrario,
Ariosto prosegue il dialogo morale col lettore intrapreso nel '16, ma in
forme meno straniami (con terminologia moderna dovremmo dire meno
umoristiche) e più attente a enfatizzare con preoccupazione, che non a

velare ironicamente, il perpetuo intreccio del bene e del male. I dilemmi
del primo Furioso, in altre parole, nel terzo vengono, sì, riproposti dal

narratore (peraltro meno propenso a mettersi in mostra in quanto tale),
ma nel contempo sembra emergere un senso di sfiducia nei confronti
della ragione umana.

Limitiamoci a tre esempi. In primo luogo concentriamoci sul tema del

'tradimento necessario', come unico strumento di salvezza - o quanto
meno di vendetta — in un mondo dominato da astuti e violenti. Ben due

personaggi del '32, Ohmpia e Drusilla, pur senza operare come eroine
della fede in Dio, si intonano al modello bibhco di Giuditta assassina a

tradimento di Oloferne. Si noti però che, nelle due giunte, il narratore
non dialoga con il lettore in modo esphcito (come avrebbe fatto nel '16);
piuttosto, egh lascia che l'orrore per la frode emerga dai fatti, nel

perimetro di un racconto di secondo grado. Olimpia, consapevole «che

solo il simular può dare aita» (IX 36), riferisce impassibile di aver ucciso il
marito che il malvagio Cimosco, suo figlio, le aveva imposto: «io saltai

presta, e gh segai la gola» (IX 41). Anche Drusilla, come riferisce la narratrice

di secondo grado (Ullania), finge di voler sposare il figlio del suo

Ibidem.

Bigi, commento a Or. fur. IX 8.

107



FRANCESCO FERRETTI

persecutore Marganorre, per poterlo avvelenare, indi essere libera di suicidarsi

appagata: «simula il viso pace, ma vendetta / chiama il cor dentro, e

ad altro non attende» (XXXVII 60). È evidente che l'orrore congenito ad

azioni moralmente inquietanti come queste assume un rilievo che il
narratore del '16 avrebbe cercato di smussare o di filtrare con l'ironia.

In secondo luogo si ponga mente alla riproposizione di un altro tema
moralmente spinoso, quello della lealtà sconsiderata. Si pensi, in particolare,

a Ruggiero, il quale, come abbiamo già ricordato, nel corpo del '16 si

trova di continuo in bilico tra la necessità di essere inadempiente nei

confronti di Bradamante oppure di Agramante. Dopo la conversione, nelle

redazioni del '16 e del '21 il conflitto sembrava placato. Nella terza

redazione invece, venuto meno il debito di lealtà di Ruggiero nei

confronti di Agramante, se ne crea un secondo, più insidioso, nei confronti
di Leone. Il principe bizantino infatti è, sì, un benefattore di Ruggiero, ma

è anche nel contempo un vile architetto di frodi, quale ovviamente non

era Agramante. Non meno imbelle di Martano, Leone costringe il progenitore

estense a combattere in sua vece contro Bradamante sotto falso

aspetto; e sarebbe pronto a chiedergh di combattere anche contro Marfisa,

se Ruggiero, confermandosi eroe di riluttanza, non si fosse ritirato in

solitudine a lasciarsi morire d'inedia, incapace di decidere se tradire il
benefattore (il peccato più grave nell'Inferno dantesco) o la promessa sposa.

Se la morale del primo Furioso sembrava affidata al saggio disincanto di

Rinaldo, il quale in un lampo di fragilissima saggezza si era rifiutato di

appurare la fedeltà della moglie attraverso la prova del nappo, nella terza

versione del poema l'incalzante dilemma che costringe Ruggiero a dover

sceghere tra Bradamante e Leone si offre come l'ultima, ardua questione,
subito prima del matrimonio e del duello finale. Ma nella vita reale,

sembra interrogarci l'ultimo Ariosto (in un regime di dialogo sempre più

implicito e dissimulato), c'è davvero una Melissa ex machina che ci tira

fuori dai guai quando siamo paralizzati e addirittura ci lasceremmo

morire, non sapendo cosa sceghere? quando non ci rendiamo conto,

addirittura, quale slealtà sia più urgente di un'altra? Quel che è certo e

che, senza l'ausilio provvidenziale di Mehssa, la dinastia estense non
sarebbe mai nata: l'immaturo cavahere, infatti, si sarebbe lasciato morire di

fame e non avrebbe scelto nulla (XLVI 21).
In terzo luogo — e questa osservazione valga come conclusione provvisoria

- è bene ricordare che nell'ultimo Furioso la malizia che sta alla base

108



MENZOGNA E INGANNO NEL FURIOSO

di ogni frode (si pensi a Bireno traditore di Ohmpia o a Cimosco, munito
di quell'arma intrinsecamente fraudolenta che è l'archibugio) trova
un'esplicita sanzione nella impresa deUe serpi collocata alla fine del poema
dopo il motto pro bono malum. Il motto di tale impresa (Dilexisti malitiam

super benignitatem), sempre che l'elemento figurativo sia da attribuire ad

Ariosto e non al tipografo Francesco Rosso,33 è ricavato dalla Bibbia al

pari del più celebre pro bono malum.36 Se quest'ultimo lamentava i mah

dell'ingratitudine, il Dilexisti va a colpire invece la malitia ricorrendo ai

Salmi (51.5). Il senso del versetto, che presuppone evidentemente la voce
non ironica di un giusto e dunque conferma l'adesione alla morale
tradizionale di cui si è detto, è chiarito sia dalla xilografia delle serpi punite
dalla provvidenziale mano di Dio, sia dal seguito del passo bibhco:

«[dilexisti] iniquitatem magis quam loqui aequitatem». Evidentemente
nell'orizzonte dell'ultimo Furioso, dopo la traumatica esperienza dei

Cinque canti, dominati dagh intrighi di Gano e di Alcina, era urgente esplicitare

e ribadire che la malitia e l'ingiustizia si compiono, prima di tutto,
con l'uso fraudolento della lingua. Quella stessa lingua che le forbici di
Dio provvedono ad amputare.

Francesco FERRETTI

Università di Bologna

francesco.ferretti@unibo.it

15 Come pure è possibile, cfr. Conor Fahy, L'«Orlando furioso» del 1532. Profilo di una edizione,

Milano.Vita e Pensiero, 1989, p. 112. L'impresa è ivi riprodotta, tav. III.
16 Cfr.Alberto Casadei, Lafine degli incanti. Vicende del poema epico-cavalleresco nel Rinascimento, Milano,
Franco Angeli, 1997, pp. 149-151.

109




	Menzogna e inganno nel "Furioso"

