
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 59 (2012)

Heft: 2: Fascicolo italiano. L'Orlando Furioso e la tradizione cavalleresca

Artikel: La parola raccontata dai cavalieri-narratori nella "Continuation du
Roman de Meliadus" (ms. Ferrell 5)

Autor: Wahlen, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-323592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-323592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La parola raccontata dai cavalieri-narratori
nella Continuation du Roman de Meliadus
(ms. Ferrell 5)1

Je veux [...] vous raconter la vieille histoire d'un chevalier de

la table ronde. Vous y verrez, comme dans toutes leurs

chroniques, des combats, de l'amour, des aventures. Je ne vous

apprendrai rien de nouveau: en fait des mensonges, l'on a tout
dit; mais, heureusement, on peut varier sur la manière de

mentir.2

«Non v'insegnerò nulla di nuovo», si lamentava così, maliziosamente,
nel 1784 Jean-Pierre Claris de Florian all'inizio del Bliombèris: in effetti
sui racconti arturiani si è detto tutto. Una riflessione di tal genere aveva

portato l'autore del prologo del Roman de Meliadus, già verso il 1240, alla

seguente domanda «Quel non H porrai je donner?», «de qui dirai je?» Di
Lancillotto? No, «car maistres Gautier Map en parla bien et souffisamment

en son livre»; di Tristano? Nemmeno, «car el Bret en ai auques dit et de li
a on proprement un hvre fait»; resterebbe Palamede, «puis qu'il plest au

noble roy Henri son seigneur».3 Dietro la disinvoltura ostentata nella
scelta del titolo e dell'argomento si disegna un progetto di scrittura
coerente: dire tutto, «mener a fin tout ce qui en ces autres livres failloit»,4
sfruttare fino in fondo il famoso «livre de latin», fonte fittizia di tutte le

storie passate e future. Il romanzo arturiano in prosa è come abitato dal

fantasma della compiutezza, della totalizzazione. Riscrivere, «accomplir»,5
assorbire tutti i discorsi, questo sincretismo, quest'effetto di «confluence»6

1 Ringrazio Annalisa Izzo e AndreaVovola per la traduzione di questo testo, rimaneggiamento di un
capitolo della mia tesi di dottorato. Si veda Barbara Wahlen, L'Ecriture à rebours. Le Roman de Meliadus
du xaf au xvnf siècle, Genève, Droz, 2010, pp. 241-280.
2 Jean-Pierre Claris de Florian, Bliombèris, in Nouvelles, a cura di René Godenne, Paris, Marcel
Didier, 1974, p. 4.
3 Roger Lathuillère, Guiron le Courtois: étude de la tradition manuscrite et analyse critique, Genève, Droz,
1966, p. 180.
4 Ibidem, p. 177.
5 Cfr. Emmanuele, Baumgartner, Compiler/accomplir, in Nouvelles recherches sur le Tristan en prose, i
cura di Jean Dufournet, Paris, Champion, 1990, pp. 33-49.
6 L'espressione è presa in prestito a Emmanuele Baumgartner, La Harpe et l'Épée. Tradition et renouvellement

dans fe Tristan en prose, Paris, SEDES, 1990, pp. 19 e ssg.;si veda PatriciaVictorin, Ysaie le Triste.

Une esthétique de la confluence: tours, tombeaux, vergers etfontaines, Paris, Champion, 2002.

9



BARBARA WAHLEN

è una caratteristica dell'evoluzione del romanzo arturiano, partendo dal
Tristan en prose fino all' Ysaye le Triste, passando per il Perceforest. La
moltiplicazione dei livelli narrativi, grazie a un fiorire di racconti metadiegetici,
è una delle strategie adottate da queste summae romanzesche di natura
tentacolare, per cercare di rimediare all'incompletezza dell'universo
finzionale arturiano.7 Lungi dall'essere delle semphci pause digressive
nella successione delle avventure, i «contes» e le «nouvelles»8 che i
cavalieri si scambiano durante le loro cavalcate, presso un'amena fontana

o la sera durante le loro soste, tendono a rimpiazzare l'avventura stessa.9

Nessun romanzo arturiano ha lasciato tanto spazio alla narrazione dei
racconti quanto la Continuation du Roman de Meliadus:10 la queste del
Morholt serve da pretesto alla quête di storie, raccolte da re Artù in
persona e trascritte a Camelot in uno dei tre libri «trop grant et trop
merveilleux», dai quali «furent puis estret tuit h autre qi fait en sunt».11

D'isola in isola, di racconto in racconto

Se si fa astrazione dai racconti secondi, la trama della Continuation du

Roman de Meliadus è semplice da riassumere. Mentre re Artù si prepara a

vendicare la morte dei re Ban e Bohort, un veliero spunta sul fiume

7 La tensione verso la completezza non appartiene completamente alla dimensione del romanzo
arturiano, ma è tipica della scrittura transfizionale, cfr. Richard Saint-Gelais, Fictions transfuges. La trans-

fictionnalité et ses enjeux, Paris, Seuil, 2011.
8 Nelly Labère ha mostrato come il sostantivo «nouvelle», nel romanzo arturiano in prosa, rinvìi a

un'informazione che è «in-oui'e», destinata ad essere riportata, trasmessa e consegnata, cfr. Nourrir par
aventure: l'aventure de la nouvelle (La Suite du roman de Merlin), in Ravy me treuve en mon déduire, a cura
di Luca Pierdominici e Elisabeth Gaucher-Rémond, Fano, Aras Edizioni, 2011, pp. 137-159.
9 L'importanza accordata alla parola, alla casuistica dell'amore e dell'onore è stata ben studiata per il
Tristan en prose, cfr. fra i tanti volumi Baumgartnef, La Harpe et l'Epée, cit., e Olivier Linder, Aspects du

discours normatif dans le Roman de Tristan en prose (coutumes, codes sociaux, conversation), in «Médiévales»,
52, 2007, pp. 153-170.
10 Scritta alla fine del XIII o all'inizio del XIV, la Continuation del Roman de Meliadus è oggi testimoniata

da un unico manoscritto che appartiene a dei collezionisti privatijames E. e ElizabethJ. Ferrell;
sei frammenti sono stati scoperti da Monica Longobardi negli archivi di Bologna, cfr. Nuovi frammenti
del Guiron le Courtois, in «Studi Mediolatini e Volgari», 34,1988, pp. 5-24. Questi frammenti, provenienti

probabilmente dal fondo librario degli Estensi, alcune lettere e un inventario venuti alla luce

dagli archivi dei Gonzaga, mostrano che la versione lunga del Roman de Meliadus, quale la si trova nel
manoscritto Ferrell 5, ha conosciuto una diffusione e un certo successo nell'Italia del nord, cfr.
Wahlen, L'Ecriture à rebours, cit., pp. 44-52, per la datazione cfr. pp. 55-58.
11 Ferrell 5, fol. 282a. Sulla fictio della scrittura sviluppata nella Continuation du Roman de Meliadus

cfr.Wahlen, L'Ecriture à rebours, cit., pp. 267-273.

10



LA PAROLA RACCONTATA DAI CAVALIERI-NARRATORI

Humber, ne scende una ragazza e annuncia ad Artù che il Morholt è fatto

prigioniero e che a lei è stato dato il compito di condurre i tre migliori
cavaheri del regno sull'isola in cui è detenuto. Artù s'imbarca insieme al

Buon Cavaliere senza Paura e a Meliadus. Il vehero, che dovrebbe

condurre i tre dal Morholt, non è che un bieco tranello ordito dalla

mente di Claudas. Dopo essere stati abbandonati su una prima isola, i tre

compagni si convincono che la loro fine è ormai prossima, ma l'arrivo di

un secondo veliero h porta via, una tempesta li sorprende e h getta su

un'altra isola dove lo stesso Blioberis era finito. Si riposano per sei giorni,
poi riprendono la ricerca del Morholt, arrivando su un'altra isola, il cui

signore è Lac, padre di Erec. Questi si unisce alla compagnia di Artù che,

con Blioberis e Lac, conta adesso cinque componenti. Dopo venticinque
giorni di peregrinazioni senza fine, arrivano finalmente suil'Isle Reposte,

dove il Morholt è prigioniero: sarà il Buon Cavahere senza Paura a

superare la prova che permetterà la sua liberazione. Il viaggio di ritorno
procede senza nessun rallentamento, un vento favorevole h conduce sani

e salvi a destinazione e ciascuno, ricordandosi dei propri doveri di re e di

padre di famiglia, rientra nel proprio regno.12

La Continuation du Roman de Meliadus è dunque il racconto di un
viaggio in mare, durante il quale praticamente non accade nulla: le isole a

cui approdano i cavaheri non sono dei luoghi iniziatici, o almeno non lo
sono più; ne conservano appena la traccia. Sono proprio queste tracce e i

racconti che esse potrebbero suscitare che interessano e attirano il
continuatore: un monumento, delle iscrizioni, un vecchio eremita che è stato il
testimone o l'eroe di un'impresa degna di essere raccontata, di essere

«messa in memoria». Così, ad ogni differente tappa, i tre re raccolgono i
racconti di quelli che in passato hanno combattuto i giganti o che sono
stati gli attori delle più ardue imprese. Questi racconti risvegliano allora
altri ricordi, ogni avventura ne evoca un'altra, che ripete incessantemente
elementi comuni, sorta di variazioni di uno stesso tema (il valore cavalleresco)

e di una stessa domanda («chi è il miglior cavahere del mondo?»).
La peregrinazione marittima, certo sinuosa ma lineare, si accompagna così

a un'enorme fioritura di racconti digressivi, una tecnica che consente,
almeno in teoria, il prolungamento indefinito della scrittura.

Per un riassunto dettagliato cfr.Wahlen, L'Ecriture à rebours, cit., pp. 393-416.

11



BARBARA WAHLEN

Questi racconti sono in generale perfettamente delimitati dalla voce del

narratore extradiegetico grazie a formule di messa in cornice. La maggior
parte delle volte la cessione della parola a uno dei personaggi si fa attraverso

espressioni come: «il/et comencé (erraument/lors/maintenant) son conte
en tiel meniere».13 Formule del tipo «Einsint vont entréis parlant...» o «en

fiel meniere parlèrent.. .»14 marcano invece il ritorno al primo livello narrativo.

Il cambiamento, però, può anche essere sottohneato dagli stessi

narratori e narratari intradiegetici: i primi affermando la propria presa di
parola («Qant vos estes desiranz / Qant vos ce volez oïr et ge le vos conterai
maintenant. Or escoutez.. .»)lD e i secondi inaugurando il tempo del dibattito

(«Bel sire, qe vos est avis de ces co[n]tes et de ces aventures.. .?»).16

Questi dibattiti vertono sia sulla forma, sulla bellezza dei racconti -
avremo modo di ritornare su quest'aspetto —, che sul loro contenuto. Se i
cavaheri si divertono a narrare e ad ascoltare i racconti delle più grandi
imprese eroiche compiute dagli uni e dagli altri, fatti degni di essere

ricordati proprio perché esemplari, si dilettano anche e soprattutto ad

ascoltarne le disavventure nelle armi o in amore.

Racconti della vergogna e demitizzazione della cavalleria

Fin dal Roman de Guiron un valvassore gentile si stupiva molto della

sollecitudine dei cavaheri nel riferire i loro fallimenti più cocenti:

Segnors chevaliers, il m'est avis qe cascuns de vous se travaille de raconter sa honte

et sa vergoingne! Por coi ne contés vous ausint les hounors qi vous sont avenues

de vos grant fais?

La risposta di Mehadus insisteva sulle nozioni di piacere e di gioco:

Biaux hostes, fait li rois Melyadus, nous nous délitons plus aucune fois en conter
nos folies que en ramentevoir nos sens, car cascuns de nous a grant joie quant il

puet gaber son compaignon.17

Ferrell 5, fol. 225b, fol. 240b, fol. 258b, fol. 259d, fol. 261a, ecc.
Ferrell 5, fol. 252c, fol. 256c, ecc.
Ferrell 5, fol. 242d, fol. 250c, ecc.
Ferrell 5, fol. 267d.
Roman de Guiron, BnF fr. 350, fol. 219b.

12



LA PAROLA RACCONTATA DAI CAVALIERI-NARRATORI

Ora, «gaber» i compagni, rallegrarsi delle loro sfortune è un
passatempo molto popolare non solo per i cavaheri del Roman de Guiron, ma

anche per quelli del Tristan en prose: quando Lancillotto rimprovera
Kaherdin per aver pronunciato delle parole un po' troppo audaci,
Palamede interviene dicendo:

Ce que nous avom chit di nous l'avom dit par soûlas et par envoiseiire. Nous n'i
entendons pas tel mal con vous i entendes. Ensi parolent toute nuit li cevalier errant!18

Quale che sia il discorso di Palamede, questi gabs non sono solo un
innocente piacere, ma toccano uno degli aspetti più oscuri dell'animo

umano: la gioia maligna, la Schadenfreude che si prova di fronte alla sfortuna
altrui.19 Si tratta della soddisfazione perversa nel vedere fallire l'altro laddove

noi stessi abbiamo fallito o forse proprio laddove siamo riusciti a prevalere.

Ne deriva un sentimento di superiorità non immune da un orgoglio colpevole.

Raccontare il proprio disonore o quello di qualcun altro, per Artù e

i suoi cavalieri, significa anche trascurare il valore esemplare dell'atto di
conter e reconter affermato sin da Erec et Enide, il primo romanzo arturiano:

Que reisons est que totes voies

Doit chascuns panser et antandre

A bien dire et a bien aprandre.20

Il piacere legato all'attività del racconto non può essere dissociato da

un imperativo morale (il docere oraziano): bisogna trasmettere ciò che è

buono, in modo da permettere agli onesti di trovare un soggetto, una
«matire» che sia piacevole e edificante.21 Così è per i valenti cavaheri, che

nel Floriant et Florete ascoltano con attenzione tutte le storie che i narratori

raccontano e grazie a queste diventano migliori:

Et il volentiers les ooient
Et se miroient es biaus dis,

S'en devenoient mieux appris.22

18 Tristan en prose, I, a cura di Philippe Ménard, Genève, Droz, 1987, p. 175, § 108.
19 Sulla condanna della Schadenfreude nella tradizione antica e biblica cfr. Paul Antin, Textes de s.

Jérôme (et d'autres) sur la joie du malheur d'autrui, in «Vigiliae Christianae», 18/1,1964, pp. 51-56.
20 Chrétien de Troyes, Érec et Énide, a cura di Jean-Marie Fritz, Paris, LGF, 1992, w. 10-12.
21 Cfr. per esempio Claris et Laris, a cura di Corinne Pierreville, Paris, Champion, 2008, w. 1-4.
22 Floriant et Florete, a cura di Annie Combes e Richard Trachsler, Paris, Champion, 2003, w. 6239-
6241.

13



BARBARA WAHLEN

Mentre i preudomes preferiscono ascoltare fatti onorabili e prenderne
esempio, i «mauvés» si compiacciono delle disavventure dei loro
compagni, come è precisato nel prologo di Claris et Loris:

Nus mauvés ne met sa cure
En escouter bonne aventure,
Car trop h sembleroit amer,
Mes s'il ooit autrui blaumer
Ou raconter un vilein fet

Con n'avoit espoir dit ne fet,

- Con mesdit sovent par envie
Seur gent qui sont de bone vie -
Ce h pleroit moult a oïr!23

Ma non è l'invidia che genera i racconti del disonore nella Continuation
du Roman de Meliadus. Del resto il narratore si preoccupa di precisare che

l'età dell'oro della cavalleria non conosceva tale peccato, attraverso il quale,
secondo il Libro della Sapienza, la morte stessa entrò nel mondo:24

Et sachent mit que en la cort le roi Artus n'avoit encor a celui tens chevaliers qi

portassent envie les uns as autres ne qi portassent haine mortel. Ne mortel haine

ne envie, il n'ot en celui hostel.25

I cavaheri non raccontano le disavventure dei loro avversari, ma i
propri insuccessi cavallereschi o amorosi; inoltre, quando l'argomento è

eminentemente guerresco, il racconto si trasforma quasi sempre in un
elogio dell'avversario. Sebbene queste storie non riguardino né l'invidia
né la calunnia, resta il fatto che contribuiscono a demitizzare l'ideale
cavalleresco26 dimostrando la relatività di una vittoria e, inoltre, la fragilità

23 Claris et Laris, cit., w. 5-13.
24 Sap. 2,24: «Invidia autem diaboli mors introivit in orbem terrarum». Sull'invidia e sui danni che

provoca, cfr. Helmut Schoeck, Der Neid. Eine Theorie der Gesellschaft, Freiburg, Herder, 1968; Mireille
Vincent-Cassy, L'Envie au Moyen Age, in «Annales ESC», 35, 1980, pp. 253-271, e soprattutto Carla

Casagrande e SilvanaVecchio / Sette Vizi capitali. Storia dei peccati nel Medioevo, Torino, Einaudi, 2000,

pp. 36-53.
25 Ferrell 5, fol. 282d-283a.
26 Allontanata dall'amore, laica, meno ambiziosa che quella dei romanzi del Graal, la cavalleria, tale

quale la ridefinisce la Continuation, si situa in diretta continuità con il Roman de Meliadus, radicalizzan-
done certe tendenze. Sul riorientamento dell'ideale cavalleresco nel Roman de Meliadus, cfr. Wahlen,
L'Ecriture à rebours, cit., in particolare pp. 92-94,135-138 e 379-381, e Sophie Albert, «Ensemble ou par
pieces». Guiron le Courtois (Xlíf-xV siècles): la cohérence en question, Paris, Champion, 2010, in particolare

pp. 218-226.

14



LA PAROLA RACCONTATA DAI CAVALIERI-NARRATORI

di tutte le gerarchie cavalleresche. La supremazia di un giorno non garantisce

quella dell'indomani; il verdetto della lancia non sempre coincide

con quello della spada. Così Lac crede di essere, nel giostrare, migliore del

Buon Cavahere, ma più debole in un «estrif des branz» (combattimento
con la spada), poiché, dice, «a l'espee est il [le Bon Chevalier] bien chevalier

parfaiz et puissanz en toutes menieres».27

I più clamorosi insuccessi e le gesta più straordinarie si alternano

quindi e si annullano; si ridisegna ogni volta la gerarchia tra cavaheri,
immediatamente rimessa in discussione dall'evocazione di una nuova
disavventura. Il fatto è che, come dice il Buon Cavahere senza Paura: «il

n'est höre nul si bon el monde qe l'en ne trouvast assez a reprendre, si

cum ge croi, ou de chevalerie o[u] de aucune autre chose».28 Nella cavalleria

come nella vita gli alti e bassi sono governati dalla Fortuna!
L'esaltazione cavalleresca coesiste con la svalutazione critica o ludica, a

volte nello stesso racconto metadiegetico. È un'estetica del contrasto, della

varietà e delle dissonanze, che mette uno accanto all'altro l'elogio e il
biasimo, senza tuttavia ribaltare totalmente né definitivamente l'ideale.29

Agli occhi dei cavaheri, e probabilmente anche a quelli del continuatore,

il successo e l'onore sono fragili: il confine che h separa dal

fallimento e dal disonore è dei più sottili. Farne il racconto significa
allora, naturalmente, mischiare l'eroico e il comune, il sublime e il
ridicolo, il registro alto e quello basso. L'annuncio dei misfatti futuri di
Brehus, il racconto dell'eremita i cui dodici figli sono stati uccisi dal

gigante Aristanor,30 la lettura della lettera-testamento di Blioberis,31

mentre giace disteso privo di sensi fra i marinai morti, il lai di Meliadus:32

quanti momenti forti, persino drammatici! Parallelamente e en contredit

troviamo altre situazioni nettamente più leggere: le «hontes» degh uni e

27 Ferrell 5, fol. 250b. Si veda anche il fol. 268c-268d, in cui Lac insiste sulla relatività della vittoria.
28 Ferrell 5, fol. 257c.
29 La portata della demitizzazione dell'ideale cavalleresco è e resta quindi equivoca. Mutatis mutandis,

possiamo applicare i risultati raggiunti dalla critica, o almeno da una parte di quella, sui romanzi su

Galvano del XIII secolo, cfr. in particolare FriedrichWolfzettel,/4rí/!Kriíín/lí¡t«níure or Quixotic Struggle

for Life, in An Arthurian Tapestry, essays in memory ofLewis Thorpe, a cura di KennethVarty, Glasgow, UP,
1981, pp. 260-274, e Heinz Kluppelholz, Die Idealisierung und Ironisierung des Protagonisten in den

altfranzösischen Gauvain-Romanen, in «Germanisch-Romanische Monatsschrift», 44,1994, pp. 18-36.
30 Cfr. Ferrell 5, fol. 229b-230c.
31 Cfr. Ferrell 5, fol. 234c-234d.
32 Cfr. Ferrell 5, fol. 220a-220b.

15



BARBARA WAHLEN

degli altri, la loro più grande paura, la loro peggiore umiliazione. Da

queste giustapposizioni nascono dei gustosi effetti di discordanza e di eco
rafforzati dalla diversità dei cavalieri-narratori. Si crea così una polifonia,
una pluralità di voci melodicamente indipendenti. Ora, queste voci non
sono tutte uguali tra di loro, una si stacca dalle altre.

Sulla terraferma o in mare aperto è sempre re Artù a dominare il
gioco distribuendo la parola. Infaticabilmente anima e organizza la

conversazione, non esita a interrompere o a riorientare il narratore
quando quest'ultimo si attarda un po' troppo su uno dei suoi successi,
invece di raccontare un suo fallimento, o quando divaga dalla storia

promessa in partenza.

Artù, il re dei racconti

Sui ventuno «contes» disseminati nella ricerca del Morholt, il re ne
sollecita esplicitamente solo sedici; uno solo risponde a una domanda
collettiva degh ascoltatori, tra i quali c'è lo stesso Artù («il l'en semonent
tuit»),33 e un altro è suscitato dalla visione di un affresco; due racconti
secondi, la cui funzione è puramente esplicativa, rispondono a una
richiesta di Blioberis in assenza di Artù.34 Quanto al ventunesimo, raccontato

dal re, esso è richiesto da Lac «et h autre», ma fa parte di uno scambio

di storie, di cui Artù stesso ha deciso il tema:

Qant il orent eu toz li més et il seoient encor as tables, li rois Artus comencé a

parler et dit: - Se Dex nos doint bone aventure ou fu la greignor poor qe vos

onqes eussiez?35

Che le loro funzioni siano esplicative, tematiche, persuasive o distrat-
tive,36 i racconti secondi chiesti e raccolti da Artù si presentano sempre,

33 Ferrell 5, fol. 264d.
34 Questi due racconti sono singolari, sono infatti i soli a non essere sostenuti da un narratore che
sia al contempo intradiegetico e omodiegetico. Il guardiano della torre non è un attore nel proprio
racconto, ha soltanto un'utilità narrativa il cui ruolo è di dare a Blioberis - e al lettore - tutte le
informazioni necessarie al buon svolgimento dell'avventura.
35 Ferrell 5, fol. 258b.
36 Sulle differenti relazioni che un racconto secondo può intrattenere con la storia che l'incornicia
cfr. Gérard Genette, Nouveau discours du récit, Paris, Seuil, 1983, pp. 62-63.

16



LA PAROLA RACCONTATA DAI CAVALIERI-NARRATORI

all'interno della finzione, come autobiografici: il cavaliere-narratore è

sempre il protagonista, fortunato o sfortunato, della storia; se riporta
parole di altri personaggi è legittimato a farlo perché lui stesso ha potuto
ascoltarli. La priorità accordata alla testimonianza diretta è una garanzia di
veridicità. «Sans faille», «veritez fu qe...», «il est bien vérité», «certes sire,

[...] sachiez qe ge ne vos en mentirai de riens»,37 ecc.: le formule di

veridizione fioriscono e accreditano i racconti, mentre stimolano l'ascolto

degh uditori e l'attenzione dei lettori. Se tah formule non introducono
mai discorsi menzogneri, è perché la Continuation, nel solco del Roman de

Meliadus, celebra la nostalgia per un'epoca in cui la parola era vera, trasparente;

un tempo benedetto in cui la parola impegnava l'essere, in cui
«n'avoit encor nul chevalier menti de covenant, mais tuit tenoient ce qu'il
prametoient, por qu'il le puissent faire».38

«Li rois Artus met adone en paroles X et li dit...»:39 questa formula
ricorrente riassume perfettamente la funzione motrice affidata al sovrano
di Logres nella Continuation. Il racconto non è quasi mai spontaneo,40 la

narrazione risponde sempre a una richiesta del re che è la manifestazione
di una personale curiosità narrativa:41

- Por ce qe nos ne poom de toutes ces choses savoir la droite certeineté, se par vos

ne le savom [...], vos priom nos qe vos nos [le] dioiz.. .42

- Ha! por Deu, fet H rois Artus, quant vos en veistes aucune chose de sa force or
la nos dites... ecc.43

37 FerreU 5, fol. 258b.
38 Le Roman de Meliadus, BnF fr. 350, fol. 5c.
39 Cfr. Ferrell 5, fol. 235c, fol. 240b, ecc.; questa formula è una delle soluzioni adottate dal testo per
giustificare il passaggio da un livello narrativo all'altro e per collegare il racconto secondo. La maggior
parte delle volte è sufficiente la semplice domanda di una storia formulata dal re. Su questa funzione
narrativa della richiesta di racconti cfr. Jean Rousset, Le Lecteur intime. De Balzac au journal, Paris,
Librairie José Corti, 1986, pp. 62-63.
40 Una sola eccezione: un racconto di Meliadus che gli è stato ispirato dalla vista di un affresco o

piuttosto dalla descrizione che ne fa Artù. In più, il padre di Tristano giustifica la presa di parola
riferendosi, come tutti gli altri narratori, alla parola reale: «En non Deu, Sire, fet li rois Melyadus, or
me souvient de ceste chose qe vos dites...» (Ferrell 5, fol. 225a).
41 Per questo concetto cfr. Sophie Rabau, Fictions de présence. La narration orale dans le texte romanesque
du roman antique au xx1 siècle, Paris, Champion, 2000, pp. 83-93. Anche se apparentemente può
sembrare così, la curiosità narrativa non s'identifica precisamente la voglia di conoscenza: solo una
narrazione può completamente soddisfarla.
42 FerreU 5, fol. 229b.
43 Ferrei 5, fol. 225b.

17



BARBARA WAHLEN

Questa curiosità è l'espressione di un desiderio narrativo, di un
desiderio di ascoltare storie, che il testo non esita a esibire:

- Qant vos estes desiranz del oïr et gè la vos conterai maintenant. Or escoutez

cum il avint...44

- Quant ce volez oïr et ge le voz conterai maintenant. Or escoutez... ecc.45

Alla richiesta del re risponde spesso l'esitazione, la reticenza a raccontare

da parte del futuro narratore, una sorta di «suspense purement
discursif) che Roland Barthes accosta, in S/Z, a «la dernière station d'un
strip-tease»,46 un'ultima tappa che stimola l'attenzione degh ascoltatori —

come quella dei lettori - e la convogha interamente sul racconto atteso:

- En non Deu, Sire, fet li Bons Chevaliers sans Poor, se ge vos cont cestui conte,

ge vos di adone la greignor vergoigne qi onqes m'avenist.. .47

- Sire, fet il [le Due de Clarence], se Dex me faut, en ce que vos me demandez

auroitja un merveilleux conte qi conter le voudroit... ecc.48

Dal desiderio narrativo del re nasce così un racconto che a sua volta

può accendere una nuova curiosità, motore di una nuova storia. Maschera
della contingenza narrativa, il desiderio narrativo, nel medesimo istante in
cui giustifica l'atto di narrare, mette in rilievo la storia e il suo contenuto;
enunciare a più riprese il desiderio insaziabile di storie da parte dell'ascoltatore

inscritto nel testo, «personnage qui [fait] à peu près le rôle du
lecteur»,49 far vedere questo desiderio, esibirlo, equivale a compiacere il
desiderio del lettore reale, riflettendolo; significa stimolare, o almeno
tentare di stimolare, la sua curiosità. La Continuation, come successiva-

44 Ferrell 5, fol. 242d.
45 Ferrell 5, fol. 250c.
46 Roland Barthes, S/Z, Paris, Seuil, 1970, p. 87.
47 Ferrell, fol. 225b.
48 Ferrell 5, fol. 229b.
49 La formula al singolare è di Diderot (Ceci n'est pas un conte). Servì da punto di partenza per la

riflessione Jean Rousset sulla messa in scena nel romanzo dello scambio narrativo fra un narratore e

il suo ascoltatore, cfr. Le Lecteur intime, cit., cap. 3 «Le conteur et ses auditeurs. Une mise en scène de

l'acte narratif». Il «à peu près» della citazione di Diderot riassume perfettamente lo scarto irriducibile
fra la narrazione orale e latto narrativo messo in scena attraverso la scrittura.

18



LA PAROLA RACCONTATA DAI CAVALIERI-NARRATORI

mente accadrà nell'Heptaméron, fa così «circuler le désir, désir de savoir et
de voir, désir de «tenir» auditeurs et lecteurs sous le charme de la parole
conteuse».50 Ebbene, non è questo il solo punto in comune fra la nostra
«continuation» e le successive raccolte di novelle.

Una (non) raccolta di novelle

Storie brevi, presentate come non fittizie, «d'assez fresche memoire»31

e di tonahtà diverse, tutte «dignes de raconter»,52 tutte perfettamente
chiuse su sé stesse e strutturalmente semplici, che mettono in scena il
fallimento dei valori cortesi e la demitizzazione della cavalleria: queste sono le

caratteristiche dei racconti dei cavalieri-narratori, caratteristiche che

coincidono con quelle della novella stessa.'3

La lettura che la Continuation fa del Roman de Meliadus è una lettura
attualizzante: ne sfrutta tutte le potenzialità e le riconfigura attingendo da

altri romanzi arturiani; scava in queste potenzialità, ci si immerge, rinnovando

nel profondo tutta l'opera. In questo senso, parlare del nostro
continuatore come di un precursore o dell'inventore della novella sarebbe

scorretto. Se la storia letteraria tradizionale tende a separare in compartimenti

stagni i generi letterari, facendo della novella un'invenzione
italiana, importata in Francia tardivamente, solo nel Rinascimento, alcuni,
seguendo le tracce del pioneristico studio di Janet M. Ferrier, hanno

mostrato da tempo che nei grandi romanzi arturiani in prosa si trovano i

50 Gisèle Mathieu-Castellani, La Conversation conteuse. Les Nouvelles de Marguerite de Namrre, Paris,

PUF, p. 53.
51 L'espressione è presa in prestito dalla dedica al duca di Borgogna che apre Les Cent Nouvelles
Nouvelles (a cura di Franklin P. Sweetser, Genève, Droz, 1966, p. 22). La maggior parte dei racconti
metadiegetici della nostra continuazione evoca delle avventure accadute al «tens d'Uterpandragon»,
dunque in un passato che si è già compiuto, tuttavia ancora recente. Come nel Cent Nouvelles

Nouvelles, il racconto secondo, «ne remonte pas au-delà de ce que peut transmettre une parole vive,
autrement dit, [il] se borne à la génération» (Nelly Labère, Défricher le jeune plant. Etude du genre de la

nouvelle au Moyen Âge, Paris, Champion, 2006, p. 222).
12 Secondo Roger Dubuis si tratta dell'espressione preferita dall'autore del Cent Nouvelles Nouvelles,
cfr. Les Cent Nouvelles Nouvelles et la tradition de la nouvelle en France au Moyen Age, Grenoble, PUG,
1973, p. 72.
'3 Oltre alle opere di Dubuis e Labère, citate nelle due precedenti note, cfr. Mathieu-Castellani, La
Conversation conteuse, cit., in particolare, pp. 7-39 e Jean Dufournet, Faillite des valeurs et fuite du sens

dans les Cent Nouvelles Nouvelles, in «Nord'», 25,1995, pp. 41-50.

19



BARBARA WAHLEN

germi di una forma letteraria che va costituendosi.04 Roger Lathuillère,
in due articoh che hanno segnato un'epoca, vi ha riconosciuto un'evoluzione

a partire dal Guiron le Courtois.50 Analizzando la versione del testo
tradita dal manoscritto deh'Arsenal 3325, uno degli intertesti preferiti
dalla nostra continuazione, il critico ha messo in luce una tecnica di

composizione che procede per accumulazione di racconti secondi e che

conduce all'esplosione del romanzo; anche se, a parer suo, l'autore ha

tentato di contenere, volente o nolente, «les forces centrifuges qui
risquaient d'émietter complètement son oeuvre et a évité les dangers
d'une juxtaposition factice d'épisodes» attraverso il ricorso a una «composition

en étoiles»:56

Ce sont les retours, à intervalles plus ou moins rapprochés, de quelques personnages

de premier plan qui servent de moteur à Faction [...;] c'est la montée

progressive de toute une partie du roman vers des lieux de prédilection, Louverep
et la Douloureuse Garde [...]. On a ainsi une unité géographique, un resserrement

chronologique..."

Questi punti di convergenza formerebbero il filo conduttore del

racconto primo, all'origine del racconto-cornice delle future raccolte di
novelle.

Roger Lathuillère non conosceva la nostra Continuation. Senz'ombra
di dubbio vi avrebbe trovato numerosi argomenti utili alla sua dimostrazione.

Qui non c'è alcun bisogno di ricostruire con grandi difficoltà una

54 Per la sua tesi Janet M. Ferrier si è concentrata sul Tristan en prose e sulla Suite du Merlin, cfr.
Forerunners of the French Novel, Manchester, UP, 1954, cap. 1 The Form in Embryo. Si veda anche Dubuis,
Les Cent Nouvelles Nouvelles et la tradition de la nouvelle, cit., pp. 501-513 (Les Histoires brèves dans les

romans); Bénédicte Milland-Bove, Les Nouvelles des romans arthuriens en prose du xnf siècle: narrations

longues, narrations brèves, in Faire court: l'esthétique de la brièveté dans la littérature du Moyen Age, a cura di
Catherine Croizy-Naquet et al., Paris, PSN, 2011, pp. 249-267; e per il Tristan en prose si veda il bell'articolo

di Francine Mora, La Tentation de la nouvelle dans le roman en prose du xnf siècle: l'épisode du

compagnonnage d'Eugenés et de Galaad dans la version brève du Tristan en prose, in Devis d'amitié. Mélanges

en l'honneur de Nicole Cazauran, a cura di Jean Lecointe et al., Paris, Champion, 2002, pp. 25-37.
55 Roger Lathuillère, Un exemple de l'évolution du roman arthurien en prose dans la deuxième moitié du

Xllf siècle, in Mélanges PierreJonin, Aix-en-Provence, CUER-MA, 1979, pp. 299-401 e L'Évolution de

la technique narrative dans le roman arthurien en prose au cours de la deuxième moitié du Xllf siècle, in Etudes

de langue et de littérature françaises offertes a A. Lanly, Nancy, PU, 1980, pp. 203-214; si veda anche
«Guiron le Courtois», in Grundriss der romanischen Literaturen des Mittelalters, a cura di Hans-Robert Jauss

e Erich Köhler, IV, Heidelberg, Carl Winter, 1978, pp. 610-614.
56 Lathuillère, L'Évolution de la technique narrative dans le roman arthurien en prose, cit., p. 207.
57 Ibidem, pp. 206-207.

20



LA PAROLA RACCONTATA DAI CAVALIERI-NARRATORI

coesione, perché essa si offre al lettore immediatamente. La ricerca del
Morholt funziona in effetti come un racconto-cornice che non solo

mette in scena le condizioni in cui i cavalieri-narratori prendono la

parola, che non solo struttura, drammatizza, i loro racconti, ma che inoltre
agisce da matrice che dà forma, feconda e rigenera questi racconti. La

narrazione a porte chiuse, imposta dalla situazione di navigazione e dalle

regole dell'avventura riservata ai tre migliori cavaheri, permette il fiorire
di una piccola, ma prestigiosa, società di narratori, che non ha niente da

invidiare a quella delle future raccolte di novelle.

Una poetica del racconto

«Assez parlèrent celui jor d'unes chouses et d'autres et le lendemain
autressint en tel meniere demorerent, dedenz celle ille, sis jor entérinement»,08

«en deviser contes estra[n]ges et aventures et merveilles, q'il
avoient ja veü par maintes foiz, trespasserent cele nuit qu'il dormirent
pou»:39 il contenuto delle conversazioni che riempivano i giorni e le notti
dei personaggi non viene menzionato. La narrazione delle parole e dei
fatti si presenta dunque come il frutto di una selezione, la scelta di narrare
soltanto quello che è degno di essere raccontato. Si tratta dello stesso

tacito patto che sta alla base dei romanzi arturiani anteriori e che è sottinteso

nella formula stereotipata del «sans aventure trover qui face a conter».
Se non che, non è più la carenza di avventure che determina il silenzio
della narrazione, bensì il difetto di una parola che sia degna di essere

riportata, senza che il narratore intervenga per distinguere quello che

viene detto e quello che sarà taciuto per sempre. La parola diventa così

l'oggetto e il soggetto della narrazione.
Come le raccolte di novelle, la Continuation elebora una vera e propria

scenografia della parola, dell'atto stesso di narrare e d'interagire con gli
altri. La situazione di enunciazione e di ricezione che rende possibile il
racconto, la scena, le aspettative dei narratari, le loro curiosità, le reticenze
del narratore sono sempre molto dettagliate. Questa messa in scena della

Ferrell 5, fol. 237a.
FerreU5.fol.231b.

21



BARBARA WAHLEN

parola non solo demarca e delimita i racconti, ma permette anche, nel

dialogo che precede o segue il racconto vero e proprio, l'emergere di una
riflessione su ciò che la parola mette in gioco, sulla sua efficacia e sull'arte
stessa di raccontare.

Così non è raro che i conversatori diano inizio aUa loro performance

con una specie di «Avvertimento al lettore» ante litteram: il vecchio
eremita, i cui dodici figli sono stati uccisi dal gigante, insiste, per esempio,
sulle qualità del suo racconto e sul piacere che non mancherà di suscitare,

se deciderà effettivamente di raccontarlo. Il piacere dell'ascoltatore ha in
effetti un prezzo, quello della dolorosa anamnesi, che fa riemergere alla

coscienza il passato. Perché bisogna raccontare «ensint cum il avint»,
perché il racconto è verità e questa verità è insopportabile, l'atto narrativo

non può avere un valore catartico:

- Et ne por qant por ce qe gè voi qe desiranz estes del savoir le vos conterai gè
ensint cum il avint, si me feroiz ma dolor conter et renoveler mon doel. Que bien
sachiez veraiement qe jamais cestui fet ne conteroie qe gè n'eusse le euer doulent
et triste en recordant le grant domage et la grant perte qe ge reçui a celui jor qe
li jaianz ocist les douze frères, qi ci gisent qui furent tuit douze mi fil.60

Mehadus usa le stesse precauzioni oratorie prima d'intonare, alla

domanda del Buon Cavaliere senza Paura, il lai che aveva composto nelle

prigioni di Artù:

- Certes ce est un lay qe gè ne di mie trop volentiers, qar ja nel dirai qe gè ne soie

corrociez, car qant gè le di, il ne puet estre q'il ne me souviegne de la dolereuse

prison ou ge fui en Kamaalot et neporqant puis qe vos le volez oïr ge le vos dirai.61

Quindi il racconto, come il canto, non lascia indifferenti. Scavare nella

memoria riportando alla luce i ricordi riattualizza per l'eremita la solitudine

e per Meliadus l'umiliazione. Ma se per quest'ultimo e per il Duca di
Clarence raccontare, cantare il proprio dolore vuol dire riviverlo e rinnovarlo

e non allontanarlo da sé, per gli ascoltatori è diverso: essi non
sembrano provare una particolare empatia. Nessuno di loro mostra mai

una partecipazione emotiva all'ascolto del racconto o del canto,

Ferrell 5, fol. 229b.
Ferrei! 5, fol. 220a.

22



LA PAROLA RACCONTATA DAI CAVALIERI-NARRATORI

nemmeno quando sono coinvolti in prima persona dalla storia. Così
l'ascolto del Duel sor Duel non provoca, in Artù, alcun sentimento di
collera, di vergogna; in lui non emerge nemmeno la necessità di giustificarsi

o di confutare quanto detto. Eppure il lai si chiude con una pesante
apostrofe («Tout ce mefais tu, roi Artu!»)62 che traduce la violenza di un
rimprovero riattualizzato dal canto. Si potrebbe supporre che la mancata
reazione sul piano emotivo da parte di Artù sia il segno di una forma di
accettazione, di una presa di coscienza dei propri torti, ma invece quel
silenzio non è una risposta psicologica del re, non si situa sul piano affettivo,

bensì su quello del piacere estetico:

Et li rois Melyadus l'avoit si bien chanté, cum cil qi trop bien cha[n]toit, qe li rois

Artus dit que ci a trop bon lay et buen dit et trop i a bon chant.63

L'aggettivo «bon» non si riferisce al contenuto del canto ma alle sue

qualità formali; ciò che conta è il lai in quanto opera d'arte: la sua forma,
il labor limae che accompagna la scelta delle parole, la bellezza
dell'interpretazione e dell'accompagnamento. La perfezione del «dit» e la

perfezione del «chant»: l'una e l'altra concorrono al piacere poetico
provato dal pubbhco.

Dunque, poco importa la sua dimensione pragmatica: la parola poetica
non diversamente da quella dei racconti non è, nella Continuation, una

parola immediatamente efficace, conta solamente il piacere dell'ascolto.
Provocando una reazione a catena, il primo lai del re Leonois, nel Roman
de Meliadus, era all'origine dell'amore della regina di Scozia per il troviere
reale e quindi, indirettamente, all'alba della guerra fratricida tra i regni di
Leonois e di Logres. Si ricordi anche l'effetto del racconto di Calogrenant
suYvain, nello Chevalier au Lion, e all'ardore di quest'ultimo nel vendicare

il disonore subito da suo cugino.64 Ben più grande fu l'umiliazione
che Lac inflisse a Uter, rapendogli la fidanzata, ma per Artù non si tratta
d'imitare Yvain e di lavare il disonore di suo padre. Quando lui domanda

62 Ferrell 5, fol. 220b,V. 32.
63 Ferrell 5, fol. 220b.
64 Si veda anche il bell'articolo di Sophie Albert sul ruolo della vergogna, e dei racconti che ne
parlano, nel sistema vendicatorio del Roman de Guiron, La Honte dans le système juridique du Roman de

Guitón: les apports de l'anthropologie et de l'histoire, in Lire les textes médiévaux aujourd'hui: Historíate,
actualisation et hypertextualité, a cura di Patricia Victorin, Paris, Champion, 2011, pp. 193-207.

23



BARBARA WAHLEN

a Mehadus se pensa che il loro ospite sia colui che «qui fist la desconfiture
de [s]on pere»,63 è il padre di Tristano a sorprendersi:

- Sire où, ce est il sanz faille, mes por quoi le recordez vos?

E Artù risponde:

- Certes, [...], ge nel vois mie recordant por ce qe gè voille mal au chevalier pour
achoison de celui fait ne qe ge n'aie gros euer vers lui, mes gè le recort por ce qe

gè di bien qe ce fu une aute emprise d'un seul chevalier meesmement encontre
un si grant home cum il savoit que estoit li rois Uterpandragon.66

Il racconto di Calogrenant, che pure si presentava «sous les aspects
d'une activité purement ludique, quasi gratuite», determinava tutto il
seguito dello Chevalier au Lion;67 il racconto di Lac, che s'inscrive in un
quadro altrettanto ricreativo, è al contrario perfettamente chiuso in sé

stesso e non ha alcuna incidenza sul divenire della narrazione e sulla

progressione del mondo arturiano. Chrétien de Troyes si era scelto come
doppio un mediocre cavahere, ma brillante raccontatore, per essere colui
che carpiva «la joie aux lacs du langage», la disseminava «non plus sur le

perron stérile et creux, mais au cœur même de son public»,68 Calogrenant
aveva rinunciato, come il chierico, agli onori cavallereschi, alle lusinghe
della prodezza. Riecheggiando il prologo del Roman de Meliadus,69 la

Continuation mette a sua volta in scena il dibattito del chierico e del

cavahere, per consacrare la preminenza del secondo.
La «grant joie et [le] grant solaz»70 procurato dalla conversazione fra i

narratori trovano la loro origine tanto nella perfezione poetica, fonte di

un appagamento estetico, quanto nella perfezione cavalleresca, vero

oggetto di ammirazione degli ascoltatori. O più precisamente: la perfe-

65 Ferrell 5, fol. 256c.
66 Ferrell 5, fol. 256c.
67 Cfr. Marie-Louise Ollier, Le Discours en «abyme» ou la narration équivoque, in «Medioevo
Romanzo», 1,1974, pp. 351-364, p. 353.
68 Emmanuele Baumgartner, La Fontaine au Pin, in Le Chevalier au Lion. Approches d'un chef-d'œuvre,

a cura di Jean Dufournet, Paris, Champion, 1988, p. 43.
69 Si vedano le osservazioni illuminanti di Emmanuele Baumgartner, Sur quelques constantes et variations

de l'image de l'écrivain (xif-xilf siècle), in Auetor & Auctoritas. Invention et conformisme dans l'écriture

médiévale, a cura di Michel Zimmermann, Paris, Ecole des Chartes, 2001, pp. 391-400.
70 Ferrell 5, fol. 270c.

24



LA PAROLA RACCONTATA DAI CAVALIERI-NARRATORI

zione poetica non è che l'altra faccia di quella cavalleresca. In quest'arte
del raccontare, che si dehnea lungo le storie e le discussioni dei cavalieri,

non sono tanto le doti di eloquenza o di urbanità che vengono evidenziate,

ma proprio le virtù cavalleresche. Così, quando re Artù chiede al suo

ospite cosa pensi dei racconti ascoltati, Lac lega il giudizio estetico
solamente al valore dei cavaheri:

- Sire, ce dit li chevaliers, se Dex me doint bone aventure, il ont conté contes
biaux et pleisanz et tex qi bien dévoient avenir a tex homes cum il sunt!71

Chi può parlar meglio di cavalleria che un uomo d'armi, che oltretutto

è un uccisore di giganti? Ciò che fa un «biaus contes, et bons et
delitables a oïr»,72 ciò che ne garantisce la beUezza e la perfezione è il
coraggio di colui che è contemporaneamente il narratore e l'eroe del

proprio racconto, fortunato o sfortunato che sia: solamente una «aute

emprise»73 può partorire un racconto piacevole! Laddove la lirica espone
ed esplora il collegamento indissolubile fra la qualità dell'amante e quella
del suo canto, la Continuation dice e ribadisce il rapporto fra la bellezza, il
valore del racconto e le qualità cavalleresche del narratore.Valore cavalleresco

e valore poetico vanno di pari passo, e assicurano a Lac l'impunità.
Artù lo ricompenserà addirittura con un regno, quello di Hosselande.

Hélie de Boron, che si vanta di essere «uns chevaliers [...] joüis, envoisiés

et [ententis]74 aux deliz deu monde»,75 non ha ricevuto anche lui due bei
castelli per i suoi «ditz plaisanz et delitables»76?

Barbara Wahlen
Université de Lausanne

barbara.wahlen(S)unil.ch

Ferrell 5, fol. 267d-268a.
Ferrell 5, fol. 261a.
Ferrell 5, fol. 256c.
Illeggibile nel Ferrell 5 (piegatura), correzione successiva BL Add. 12228, fol. la.
Prologo del Roman de Meliadus, Ferrell 5, fol. la.
Prologo del Roman de Meliadus, Ferrell 5, fol. lb.

25




	La parola raccontata dai cavalieri-narratori nella "Continuation du Roman de Meliadus" (ms. Ferrell 5)

