
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 58 (2011)

Heft: 3: Fascículo español. Federico García Lorca, 75 años después

Artikel: Cuatro poetas del 27 ante Góngora : Gerardo Diego, Jorge Guillén,
Federico García Lorca, Dámaso Alonso

Autor: Güntert, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-271918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-271918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cuatro poetas del 27 ante Góngora: Gerardo
Diego, Jorge Guillen, Federico García Lorca,
Dámaso Alonso

1. Momentos de convergencia y momentos de divergencia de una generación. En su

clasificación de las principales tendencias estilísticas del grupo de poetas
hoy comúnmente denominado del 27, Luis Cernuda distingue cuatro
movimientos, que, por haberse manifestado en parte sucesivamente,

pueden también ser considerados cuatro etapas, a saber:

1) El «cultivo de la metáfora», y aun de la metáfora «voluntaria y
efectista», que algunos representantes de esta generación —en especial
Lorca y Alberti- compartían con los adeptos del ultraísmo y el creacionismo

(Vicente Huidobro, Juan Larrea, Gerardo Diego).
2) La actitud clasicista adoptada a priori, como se advierte, a partir de

1924, en el primer Guidén, influido por Valéry, y en el propio Cernuda
de Égloga, Elegía, Oda (1927-28), actitud que tuvo consecuencias en el

campo de la métrica, con la reaparición de formas y estrofas tradicionales.

Aspiraban estos poetas al ideal de la «poesía pura» (Abbé Brémont), sin

que hubiese unanimidad acerca del significado de esta expresión, pues por
«pureza» podía entenderse tanto la perfección sublime de un verso como
una creación estética desligada del mundo referencial1.

3) El común entusiasmo hacia la obra de Góngora, que dio lugar, antes

del centenario de 1927, a una intensa actividad filológica gracias a la cual

se produjo, entre la crítica «profesional y erudita», un cambio en la

opinión con respecto a la obra del gran poeta cordobés y, en general, al

estilo barroco. Cernuda comenta este cambio con un deje de cinismo,
escribiendo que «cualquier manual de historia de nuestra literatura, en
edición anterior a 1927, repetía idénticas inepcias contra Góngora (originadas,

triste es decirlo, en Menéndez y Pelayo); el mismo manual, en
edición posterior a 1927, cambia las inepcias contra Góngora por las

1 Cernuda define el concepto de «poesía pura» en su estudio sobre Jorge Guillen; véase ahora en L.
Cernuda, Prosa completa, ed. D. Harris y L. Maristany, Barcelona, Barrai Editores, 1975, p. 438.

151

Georges GÜNTERT, «Cuatro poetas del 27 ante Góngora», Versants 58:3, fascículo español, 2011, pp. 151-178



GEORGES GÜNTERT

inepcias a favor suyo»2. El neogongorismo era perceptible en casi todos
los poetas del '27, ya como imitación formal, en sus versos (la «Soledad

tercera» de Alberti, el Romancero gitano de Lorca, la décima «El ruiseñor»
de Gudlén, el soneto «A Don Luis de Góngora» de Aleixandre y la neoba-

rroca «Fábula de Equis y Zeda» de Gerardo Diego), ya como reflexión
teórica, en sus numerosos escritos críticos, realizados —en orden cronológico—

por Gerardo Diego,Jorge Gudlén, Federico García Lorca y Dámaso

Alonso. Góngora fascinaba tanto a los «cazadores de metáforas» (Lorca,

Alberti) como a los adeptos de la «poesía pura» (Diego, Salinas, Gudlén),
razón por la cual se convirtió pronto en el punto de convergencia de las

búsquedas poéticas de los miembros de este grupo.
4) Pasada la etapa gongorina, una parte de estos poetas sintió atracción

por el pensamiento y la libertad expresiva del surrealismo francés. Este

movimiento, anticonformista y rebelde, se dirigía «contra las mismas bases

en que la sociedad se hadaba sustentada: su religión, su moral, su política
e incluso su concepto de la literatura»3. En los años de la Segunda

República, el activismo político de algunos provocó las primeras
divergencias ideológicas entre los miembros del grupo, a quienes ya dividía su

postura ante el surrealismo: mientras los líricos andaluces como
Aleixandre (Espadas como labios, La destrucción o el amor), Lorca (Poeta en

Nueva York), Alberti (Sobre los ángeles) y Cernuda (Un río, un amor, Los

placeres prohibidos) vieron en ese movimiento de protesta un medio para
hallarse a sí mismos o, cuanto menos, un aliciente para proseguir su propia
búsqueda, los castedanos (Salinas, Guidén, Diego, Alonso) permanecieron
casi totalmente ajenos a su impacto. Entretanto, la guerra había comenzado

a dispersarles: la trágica muerte de Lorca y el exilio de Salinas,

Gudlén, Alberti y Cernuda pusieron fin a la convivencia del grupo.

2. Del homenaje a Góngora a la rehabilitación del estilo barroco. El ideal que
mayormente unió a esta generación fue, sin duda, el culto a Góngora, que,
preparado por varias iniciativas personales y locales, cuajó en una

2 L. Cernuda, «Generación de 1925. Sus comienzos», en Prosa completa, op. cit., p. 423. Adviértase que
Cernuda prefiere hablar de la «generación de 1925» porque sostiene que las actividades de sus

mayores poetas se manifestaron a lo largo de toda la década de los años veinte.
' Ibid., p. 424.

152



CUATRO POETAS DEL 27 ANTE GÓNGORA

memorable experiencia común. Su momento culminante fue el tercer
centenario, celebrado en el Ateneo de Sevida en el mes de diciembre de

1927. Había sido planeado desde la primavera de 1926, según se

desprende del epistolario de su primer impulsor, Gerardo Diego4. Las

invitaciones al acto de conmemoración iban solo firmadas por Salinas,

Gudlén, Diego, Alonso, Lorca y Alberti, pues Aleixandre y Cernuda se

adhirieron más tarde al grupo5. Rechazaron la invitación, bien por indiferencia,

bien por abierta hostilidad hacia el «gongorismo» de los jóvenes,
los mayores representantes de la generación anterior: Juan Ramón
Jiménez, Unamuno, Vade-Inclán y los dos Machado. «Escribimos cartas

-firmadas por casi todos nosotros— a varios de los maestros literarios de

entonces. Las contestaciones [...] fueron casi todas negativas», así recuerda

Dámaso Alonso los meses anteriores al acto de conmemoración6.
Particularmente tajante fue la respuesta de Vade-Inclán a Rafael Alberti,
secretario del homenaje, en la que el autor de Tirano Banderas declaró su

rechazo a la idea de rehabilitar al poeta cordobés: «Releí a Góngora hace

algunos meses [...] y me ha causado un efecto desolador,lo más alejado
de todo respeto literario -¡Inaguantable!- De una frialdad, de un rebuscamiento

de 'precepto'. No soy capaz de decir una cosa por otra. Perdone y
mande a su atento amigo -Vade Inclán»7. La cultura oficial estaba, por
tanto, ausente, con excepción de Gabriel Miró, que dedicó a Góngora los

concursos nacionales de literatura, pintura, escultura y música8. Pero el

homenaje, a pesar de reunir casi exclusivamente a la juventud literaria del

momento, acabó siendo un éxito internacional. Algunos pintores de

renombre como Pablo Picasso y Juan Gris enviaron dibujos, que fueron

4 G Morelli, Gerardo Diego y el III centenario de Góngora. Correspondencia inédita,Valencia, Pretextos,
2001 (comprende el epistolario de Gerardo Diego relacionado con la preparación del centenario y
algunos textos en prosa de asunto gongorino).
5 Sobre el homenaje a Góngora véanse: E. Dehennin, La résurgence de Góngora et la génération poétique
de Î927, Paris, Didier, 1962; C.B. Morris,/! Generation of Spanish Poets 1920-1936, Cambridge.LJniv.
Press, 1969, pp. 20-24, y G Siebenmann, Los estilos poéticos en España desde 1900, trad, de A. San

Miguel, Madrid, Gredos, 1973, pp. 197-201. La version original de este estudio, Die moderne Lyrik in

Spanien, Stuttgart, Kohlhammer, data de 1965.
6 D.Alonso, «Góngora entre sus dos centenarios (1927-1961)», en Cuatro poetas españoles, Madrid,
Gredos, 1962, pp. 49-77.
7 G. Morelli, Gerardo Diego y el III Centenario de Góngora, op. cit., carta de Rafael Alberti a Gerardo

Diego del 26 de febrero 1927, p. 73. (Alberti transcribe en ella la respuesta deValle-Inclán).
8 D. Alonso, «Góngora entre sus dos centenarios (1927-1961)», art. cit., p. 64.

153



GEORGES GÜNTERT

recogidos en un álbum, y Manuel de Fada puso música a un soneto de

Góngora, composición que se estrenó en mayo de 1927 en Paris9.

A la rehabilitación del gran poeta barroco contribuyeron, asimismo, las

revistas literarias relacionadas con el grupo: Carmen y Lola (cuyo editor
era el santanderino Gerardo Diego), Litoral (la revista malagueña de

Prados y Altolaguirre que editó las ofrendas gráficas y musicales del

homenaje), Verso y prosa (la revista murciana en que publicaban Gudlén,
Lorca y Aleixandre), La Gaceta Literaria de Madrid (que en el verano de

1927 había pubficitado el homenaje madrileño, acogiendo intervenciones
de Alonso, Guidén, Diego, Francisco Ayala y Gómez de la Serna) y la

prestigiosa Revista de Occidente (que entre 1924 y 1928 dio a la luz un
ensayo de Gerardo Diego, tres reseñas sobre estudios gongorinos y un
análisis retórico-estilístico del lenguaje de Góngora, firmado por Dámaso

Alonso)10. En los dos primeros números de Lola, Gerardo Diego dio a

conocer su vivida «Crónica del centenario de Góngora (1627-1927)»,
donde informaba sobre una serie de proyectos editoriales relacionados

con la obra del cordobés. El ambicioso programa preveía doce trabajos, de

los cuales, si prescindimos de las publicaciones de Artigas y Alfonso
Reyes11, degaron a realizarse solo tres, a saber: la espléndida edición
comentada de las Soledades de Dámaso Alonso, una pulcra edición de los
Romances cuidada por José María de Cossío y la Antología poética en honor

de Góngora: desde Lope de Vega a Rubén Darío, a cargo del propio Diego12.

9 Véase la correspondencia de Manuel de Falla con Gerardo Diego, en Morelli, Gerardo Diego y el III
centenario de Góngora, op. cit., pp. 153-158.
10 Me refiero a los siguientes artículos: G. Diego, «Don Luis de Góngora y Argote», Revista de

Occidente, IX, 1925,3, pp. 246-51; y D.Alonso, «Alusión y elusion en la poesía de Góngora», RO, XIX,
1928, 1, pp. 177-202, y a las tres reseñas: G Diego, «Don Luis de Góngora y Argote» (sobre la

monografía de Miguel Artigas), en RO, IX, 1925, 3, pp. 246-51; E. Salazar y Chapela, «Soledades de

Góngora» editadas por Dámaso Alonso», RO, XVIII, 4, 1927, pp. 116-120; y D.Alonso, «Antología
poética en honor de Góngora recogida por Gerardo Diego», RO, XVIII, 4,1927, pp. 396-401.
11 M. Artigas, Versos de Góngora. En el centenario del óbito del poeta, Córdoba: Real Academia de C,
1927; y A. Reyes, Cuestiones gongorinos, Madrid, Espasa-Calpe, 1927. Pero Artigas y Reyes, aunque
invitados por Diego a colaborar en el homenaje, en realidad no formaban parte del grupo del 27
(véase Morelli, G. Diego y el IIIcentenario de Góngora, op. cit., p. 45).
12 De la Antología en honor de Góngora, recogida por Gerardo Diego (Madrid, Revista de Occidente,
1927) existe una reedición (Madrid, Alianza, 1979). Se ha vuelto a publicar, asimismo, la preciosa
edición de las Soledades comentada por Dámaso Alonso (Madrid, Revista de Occidente, 1927;
Ediciones del Árbol, 1935; Cruz y Raya, 1936; Sociedad de Estudios, 1956;Alianza, 1982). En 1980,
también los Romances de Góngora, ed. de J. M. de Cossío, Madrid, Revista de Occidente, 1927,
tuvieron una reimpresión.

154



CUATRO POETAS DEL 27 ANTE GÓNGORA

En su reseña, publicada todavía en 1927, Dámaso Alonso comparó esta

colección de testimonios e imitaciones gongorinas con los esfuerzos,
realizados en otras naciones, por revalorizar la poesía barroca —esto es, con
los Lirici marinisti de Croce (1910) y la Deutsche Lyrik des Barock de Walter
Unus (1922)- y elogiò al autor de la antologia por haber descubierto

«tesoros de verdadera poesía». Concluyó expresando su convicción de que
la rehabditación del cordobés era ya un hecho cumplido, visto que «hoy la

crítica europea saluda en Góngora al padre de la poesía barroca, al mejor
poeta del siglo XVII»13.

3. Tempranas intervenciones de Gerardo Diego. Condenado por la crítica
neoclásica del Setecientos, Góngora había mantenido, a través de los siglos,

su fama de poeta difícd y oscuro, «proscrito de la literatura oficial»14. En su

calidad de poète maudit, debió de ejercer una particular atracción sobre

Verlaine, a quien se le ocurrió citar el verso final de la Soledad primera en
sus Poèmes saturniens (aunque, en opinión de Dámaso, sin haberlo entendido).

A continuación, Rubén Darío, influido por la cultura simbolista,
imitó el estdo de Góngora en un soneto de sus Cantos de vida y esperanza

y trajo la moda del gongorismo a España. «La rehabilitación de Góngora
ha venido a España por vía de simbohstas franceses», observa Miguel
Artigas en su carta a José María de Cossío del 24 de marzo de 192315. El
fenómeno despertó la curiosidad de los modernistas, pero sin dar lugar a

un debate fecundo entre edos. Mientras tanto, la crítica erudita (Lucien-
Paul Thomas, Alfonso Reyes y Foulché-Delbosc, editor del manuscrito
Chacón) había seguido contribuyendo al estudio de la vida y la obra del

poeta cordobés. El acontecimiento más damativo, en España, fue la
publicación de la primera biografía moderna de Góngora por parte del director
de la Biblioteca Menéndez Pelayo, Miguel Artigas, cuya obra obtuvo un
premio de la Real Academia Española en 192516.

En su importante reseña, pubhcada el año siguiente, Gerardo Diego
comienza expresando su estupor ante el hecho de que la Academia

13 D.Alonso, «Antología poética en honor de Góngora, recogida por Gerardo Diego», op. cit., p. 397.
14 D Alonso, «Góngora entre sus dos centenarios (1627-1927)», art. cit., p. 50.
15 Morelli, G. Diego y el III centenario de Góngora, op. cit., p. 163.
16 M. Artigas, Don Luis de Góngora y Argote. Biografia y estudio crítico, Madrid, Revista de Archivos,
Bibliotecas y Museos, 1925.

155



GEORGES GÜNTERT

hubiese premiado un estudio sobre Góngora. Pero, al mismo tiempo,
invita a sus lectores a no ilusionarse, pareciéndole «demasiado pronto para

que el milagro se hiciera»17. Por «milagro» entiende una rehabditación
completa de Góngora, análoga a la que los románticos habían logrado con
Calderón. Alaba, con todo, «las rectificaciones importantes de fechas» que
Artigas había hecho respecto del manuscrito Chacón, y algunos «nuevos

puntos de vista». Aprecia, asimismo, el panorama crítico presentado en el

apéndice, con dos décimas hasta entonces desconocidas, sesenta y seis

cartas inéditas y algunas valoraciones originales: la del primer crítico de

las Soledades, por ejemplo, el sabio humanista Pedro de Valencia, «tenido
hasta ahora por adversario enconado» de Góngora18. Es evidente que
Diego no comparte todas las convicciones del erudito autor. A la condena
casi global del gongorismo antiguo que Artigas tachó como ejemplo de

«mal gusto», opone su lectura entusiasta de Gabriel Bocángel, «admirable

poeta que aprendía bien la lección de Góngora»19. El «mal gusto», según
él, es «el de las mayorías» y se encuentra «en los manuales de literatura»,
mientras la costumbre de atribuirlo a Góngora le parece «la mayor de las

inexactitudes». Más le agradan, en consecuencia, los juicios positivos sobre

Góngora emitidos por algunos literatos del siglo XVII, y el de Martín
Vázquez Siruela en particular, que «hoy firmaríamos en muchos puntos».
Vázquez Siruela había escrito, entre otras cosas, que los ornamentos
empleados por el cordobés no debían verse como elementos de

oscuridad, sino como «lumbres de la oración»: «porque aquedo que entre
los latinos se dama perspicuitas, entre los griegos diaphaneia y nosotros
podemos decir transparencia, es una claridad de ningún fondo, como una
tela de luz muy delgada y de raros hdos que admite los ojos y francamente
los deja pasar a los objetos que tras eda se esconden»20.

Para Gerardo Diego no cabía duda de que la revalorización de

Góngora tenía que venir de parte de los poetas, no de los eruditos. Así se

había manifestado ya desde su primer artículo dedicado al poeta de las

17 G. Diego, «Don Luis de Góngora y Argote», art. cit., p. 246. Cfr. con Manuel M. Pérez López, Pedro

de Valencia, primer crítico gongorino. Estudio y edición anotada de la «Carta a Góngora en censura de sus

poesías», Salamanca, Univ. de Salamanca, 1988.
18 «Don Luis de Góngora y Argote», art. cit., p. 247.
19 Aid., p. 248.
20 Ibid.,p. 250. Cfr. con Miguel Artigas, Don Luis de Góngora y Argote. Biografia y estudio critico, op. cit.,
«ApéndiceV», p. 388. Hemos modernizado la ortografía de la cita.

156



CUATRO POETAS DEL 27 ANTE GÓNGORA

Soledades, «Un escorzo de Góngora», aparecido en 1924, en el tomo VII
de la Revista de Occidente21. Se trata de un ensayo bridante desde el punto
de vista estdístico y asociativo, pues abunda en comparaciones con la

pintura (Zurbarán) y la música (Wagner, Debussy). Aunque el crítico
advierta que no es su propósito «zahondar el auténtico objetivo estético

de Góngora», consigue, gracias a la técnica del «escorzo», descubrir

aspectos muy diversos de la poesía gongorina: en las descripciones de los

árboles o de las rocas, descubre sduetas de una «imponderable bedeza»,

mérito no tanto de la propia naturaleza en sí cuanto «de la mirada del

artista»; en las décimas, admira la «flexible elasticidad» de sus arabescos que
le recuerdan la sinuosidad de la música de Wagner; y en los romances, se

complace en observar el cuidadoso contraste entre el brote de la emoción

poética y la ironía, lo que le induce a preguntarse si no es este «el

procedimiento favorito de tantos artistas contemporáneos»22. Este ensayo
encantó a Jorge Gudlén que lo consideraba «sencidamente perfecto, en su

punto de vista y en su dicción»23. Diego habla en él, además, de la desdeñosa

postura de Góngora, quien se propuso «deleitar por la oscuridad» y
alejar al vulgo profano, actitud comparable con la «magnífica reserva de

Madarmé»24. Advierte, sin embargo, que en los grandes artistas es

frecuente que «su pudor les deve a ocultar lo mejor de su espíritu bajo
una máscara convencional»: Góngora, en efecto, era «demasiado alto para
dejarse prender por una única fórmula»25. Convenía, por tanto, examinar

su obra desde diferentes perspectivas. Por medio de unos versos extraídos
de las «Octavas sacras a la beatificación de San Francisco de Borja», Diego
señala el carácter inventivo y la «maravidosa diafanidad» de algunas de las

imágenes gongorinas. Termina sugiriendo que solo una antología podría
dar cuenta de la variedad y riqueza de la inspiración del vate cordobés.

Las Soledades, más que «una empresa lograda», le parecen «un heroico
esfuerzo que a menudo cristaliza en reverberaciones de una calidad de

21 Citamos el artículo a partir de Gerardo Diego, Obras Completas, 8 vols., Madrid, Alfaguara, 2000,
vol.VI, Prosa literaria, pp. 788-97. Las Notas gongorinas de M.Vázquez Siruela pueden consultarse en el

ms. 3893 de la BNE (fols. 55r-233v).
22 Ibid., p. 796.
23 Véase el volumen Correspondencia (1920-1983). Pedro Salinas, Gerardo Diego, Jorge Guillen, ed. de

J. L. Bernal/Valencia, Pretextos, 1996, p. 50.
24 «Un escorzo de Góngora», p. 790.
25 Ibid.,p.79i.

157



GEORGES GÜNTERT

esmalte, suntuosos tapices y cálidas naturalezas muertas [...], índice
máximo del frenesí de un artista genial»26. El Polifemo, «más luminoso y
sostenido», resulta en comparación asequible, por apoyarse en una fábula

conocida, «en una armazón ya hecha»27.

Tanto el sugerente «Escorzo» de 1924, con que Diego inauguró la

labor crítica de los poetas del '27, como su reseña a la monografía de

Artigas reflejaban la opinión de la vanguardia poética, según la cual el

lenguaje de Góngora impresionaba antes por su lucidez que por su

oscuridad. Góngora era «exacto, nítido, transluciente», sostenía a su vez
Dámaso Alonso (mientras contaba cómo había descubierto la obra del
cordobés a través de Rubén Darío y cómo empezó a estudiarla, adá por
1923, en la Biblioteca Universitaria de Cambridge, hojeando las ediciones
de los primeros comentaristas)28. La poesía de Góngora «requiere
claridad», porque sus versos «se proponen decir algo en absoluto preciso»,
anotaba a su vez Jorge Gudlén en su tesis doctoral29. Mérito especial del

grupo del '27, y sobre todo de Diego, Lorca, Alonso y Gudlén, fue su

intento de comprender la poesía del cordobés desde el punto de vista de

la modernidad. «Góngora, buen clásico, es el primero de los modernos»,
escribe Gudlén en su contribución al homenaje madrdeño30.Y añade: «El

Polifemo, Las Soledades y el Panegírico, ápice de la lírica del Renacimiento,
insinúan cardinales proposiciones modernas. Son fin y principio»31.

4. La tesis doctoral de Jorge Guillen: «Notas para una edición comentada de

Góngora». Debido a la estrecha amistad existente entre los miembros de la

generación del 27, cada uno seguía con interés los proyectos de sus

compañeros, y esto fue especialmente cierto en el caso de la ambiciosa

empresa del homenaje a Góngora. Salinas, Alberti, Fernández Almagro y
Gerardo Diego se habían reunido, desde la primavera de 1926, con el

26 Ibid.,p. 793.
27 Ibid.,p. 793.
28 D.Alonso, «Góngora entre sus dos centenarios», art. n'i., pp. 59-60.
29 J. Guillen, Notas para una edición comentada de Góngora, ed., notas y acotaciones de A. Piedra y J.

Bravo, prólogo dej. M. Micó.Valladolid, Fundación J. Guillen, 2002, p. 151.
30 J. Guillen, «Su originalidad», contribución al homenaje madrileño, publicada en el mes de junio de

1927 en el núm. 11 de La Gaceta Literaria, ahora en G Morelli, Gerardo Diego y el III Centenario de

Góngora, op. cit., p. 201.
31 Ibid., p. 201.

158



CUATRO POETAS DEL 27 ANTE GÓNGORA

objeto de preparar las celebraciones del tercer centenario de la muerte del

poeta. A la primera asamblea de los gongoristas concurrieron, además de

los citados, Federico García Lorca, José Bergamín, José Moreno Vida y
Dámaso Alonso32. Los universitarios Salinas y Gudlén, por su parte, se

veían con frecuencia en las bibliotecas de la capital. Pero incluso en los

períodos en que cada uno vivía retirado en su ciudad de origen, un
intenso intercambio epistolar -sobre todo en torno a García Lorca, cuyas
desbordantes cartas eran proverbiales- mantenía vivos los contactos entre
edos.

Así, el 19 de febrero de 1926, el historiador granadino Melchor
Fernández Almagro envió un recorte de periódico a Jorge Guidén,
entonces profesor de hteratura en Murcia, para tenerle informado sobre

la conferencia «La imagen de Góngora» que Federico acababa de dictar

con éxito en su ciudad. «Soberbia a juzgar por el resumen. Llena de cosas.

Me alegro en el alma de tantas riquezas, y de riquezas coincidentes. ¿La

piensas publicar? Si no, y si la tuvieras escrita, mándame una copia»,
escribe Gudlén el mismo día a Lorca33, quien, de inmediato, le proporciona

detades adicionales:

Mi conferencia sobre Góngora fue muy divertida para la gente porque yo me

propuse explicar las Soledades para que las entendieran y no fueran brutos ¡y se

enteraron! A lo menos eso dijeron. La he trabajado tres meses.Tú me dices como
maestro los disparates críticos que tenga.

Pero fue seria. Mi voz era otra. Era una voz serena y llena de años... ¡los que
tengo! Me dio un poco de pena ver que soy capaz de dar una conferencia sin

reírme del público34.

La carta de Federico iba acompañada de tres esbozos poéticos, como era

costumbre en su correspondencia con los amigos poetas. Tres meses

después, el 9 de junio de 1926, Gudlén mandó a Lorca la décima El
ruiseñor, dedicada «a nuestro Don Luis de Góngora»35. Federico correspondía

con poemas de su Romancero gitano y, el 14 de febrero de 1927, con

32 Ibid.,p. 10.
33 Jorge Guillen, Federico in persona, (con el epistolario Guillén-Lorca), trad, de Margherita Guidacci,
Milano, Scheiwiller, 1960, p. 86.
34 Ibid., p. 88. El subrayado es de García Lorca.
35 Ibid., p. 98.

159



GEORGES GÜNTERT

un fragmento de estilo gongorino titulado «Soledad insegura». Esta vez,
Guidén no estaba del todo convencido, ya que observó, en su carta del
25 de febrero, que ese fragmento no había «degado a su momento
cristalizado». Añadió, con todo, que «lo que más me gusta es el punto de

gongorismo en que lo detienes: punto en sazón —con ecos y analogías-

pero sin imitación formal demasiado estrecha, sin incurrir en un à la

manière de. Haz esta soledad»36. Lorca debía de saber desde hacía tiempo
que Guidén había consagrado su tesis doctoral a la obra poética del

cordobés, ya que, por más que esa labor permaneciera inédita, es poco
probable que no hubiesen hablado de eda durante sus primeros encuentros37.

Las Notas para una edición comentada de Góngora, elaboradas en 1924 y
presentadas al año siguiente como tesis en la Universidad Central, pero
caídas en el olvido y exhumadas hace apenas un decenio, representan la

primera contribución académica de un miembro del grupo al estudio de

Góngora. Se trata, pues, de una tesis desechada por su autor, quien debió
de considerar esas notas como provisionales, razón por la que decidió
sustituirlas, en los años cincuenta, por un magistral ensayo sobre Góngora,
integrado en Lenguaje y poesía38. Atendiendo al carácter a veces poco
académico, pero a menudo felizmente original de estas páginas, Alberto
Blecua, en su presentación, las elogia como «la tesis más anti-tesis que he

tenido que gozar y no sufrir»39. Se diría que Guidén la redactó, en primer
lugar, para un público de aficionados, entre los que contaba a sus amigos

poetas, Pedro Salinas y Gerardo Diego, y solo, en segundo lugar, para los
académicos que habían de juzgarla40. En sus observaciones prescinde, casi

36 Ibid., p. 182. Adviértase que también Rafael Alberti había intentado una continuación de las
Soledades. Cfr. con lo que dice Dámaso Alonso, en sus Estudios y ensayos gongorinos, reimpr. en Obras

completas, t.V, Madrid, Gredos, 1978, p. 763.
37 En una carta a su mujer del 5 de febrero de 1925, período en que ponía fin a su tesis, Guillen se
refiere a su primer encuentro con Lorca (3 de febrero de 1925). La correspondencia entre ambos se

inicia el 25 de febrero de aquel año. Véase F. García Lorca, Epistolario completo, al cuidado de Ch.
Maurer (vol. I) y Andrew A. Anderson (vol. II), Madrid, Cátedra, 1997, p. 263n.
38 J. Guillen, Lenguaje y poesía, Madrid, Alianza, 1969 (en realidad, 1961), pp. 33-71.
39 A. Blecua, «Apuntes sobre Jorge Guillen y su lectura de Góngora», en Signos viejos y nuevos. Estudios
de historia literaria, ed. X.Tubau, Barcelona, Crítica, 2006, pp. 443-449 (la cita, en la p. 445).
40 De la correspondencia entre Guillen y Salinas se desprende que este seguía con vivo interés los

progresos en la carrera de su amigo, apremiándole primero «para que se hiciera doctor» y expresando,
finalmente, su satisfacción «por verle seguro». Véase Pedro Salinas y Jorge Guillen, Correspondencia
(1923-1951), ed. A. Soria Olmedo, Barcelona,Tusquets, 1992, pp. 51 y 56.

160



CUATRO POETAS DEL 27 ANTE GÓNGORA

por completo, de la crítica erudita del siglo XX: conoce, claro está, el

manuscrito Chacón, editado por Foulché-Delbosc, y el estudio de

Alfonso Reyes sobre el Polifemo, pero es posible que, a la hora de redactar

su texto, no conociese aún la monografía de Artigas.Tiene más en cuenta
a los comentaristas antiguos, cuyas glosas utiliza para aclarar las dificultades
léxicas y sintácticas de los textos o, sencillamente, para señalar contradicciones

entre edos. Gudlén está convencido de que «el nuevo comentarista
de Góngora deberá ante todo colegir, compulsar y expurgar los comentarios

antiguos, que tanto ayudan a la inteligencia de los textos»41. Pero

cuando el problema pendiente de aclaración requiere un juicio estético,
los puntos de referencia de Guidén suelen ser los autores de la modernidad

y, sobre todo, los franceses, desde Baudelaire y Madarmé hasta Max
Jacob, Apollinaire y Valéry, sin perder de vista, claro está, la tradición
Hteraria de la que procedía Góngora, representada por Garcdaso, Herrera,
Lope, Quevedo y, también, por Petrarca.

Sus apuntes sobre la obra de Góngora se organizan en dos partes,
desiguales desde el punto de vista del objetivo que se proponen: la

primera (« Varia poesía») está dedicada al estudio del valor estético de las

poesías breves y la segunda, a la explicación del Polifemo. Solo esta puede
considerarse, en rigor, un comentario de texto propiamente dicho. La

parte primera, que trata de los géneros líricos y sus características, se

compone de tres capítulos («Obras», «Genio» y «Tema central»), divididos
a su vez en capituldlos. Este procedimiento obedece a un orden jerárquico

que implica una valoración: se parte de lo más ocasional para degar

a lo más auténtico y genial. Los primeros ejemplos contienen, por tanto,
«versos de circunstancia», denominación no necesariamente peyorativa,
dado que, según Goethe, «toda poesía es poesía de circunstancia». Lo
ocasional, con todo, puede quedar reducido, en ocasiones, a «comentario
anecdótico de la actualidad», cuando el poeta se asemeja al gacetillero en
busca de noticias y se dedica al costumbrismo o a la caricatura. Existe, de

hecho, este Góngora «más próximo a la singularidad de la circunstancia

histórica», aunque se trata, en la jerarquía poética de Gudlén, «del peor
Góngora».

41 Notas para una edición comentada de Góngora, op. dt.,p. 21.

161



GEORGES GÜNTERT

Siempre en la parte primera, notable por la coherencia de su reflexión,
Guidén reflexiona sobre las propiedades de los géneros líricos («la sátira

linda con la comedia, con la novela») y sobre las cualidades específicas que
estos asumen en Góngora («las letridas lucen garbo y agudezas»). Después
de declarar que «lo mejor, poéticamente, en 'No sé qué me diga, diga' es

el estribdlo», admira la alacridad de la palabra que impulsa al «candido

disparate», al «nihilismo poético», por reconocer en edo un principio de

disolución verbal que «debía de atraer a algunos poetas recientes», como
Apodinaire y Max Jacob. Prosiguiendo en su jerarquía estética, Guidén

pasa del realismo burlesco a la mezcla de lo realista y lo lírico. Aprecia esta

ambigüedad en «Ándeme yo caliente», un poema que propone en tono
burlesco el motivo horaciano del Beatus ille y que incluye «bodegones» e

incluso «paisajes»: «Busque muy en buena hora / el mercader nuevos
soles; / yo conchas y caracoles / entre la menuda arena, / escuchando a

Fdomena / sobre el chopo de la fuente»42. Pero la obra maestra de esta

mezcla de costumbrismo y poesía es el romance «Hermana Marica», que
se reduce a simple enumeración de «cosas», de objetos de la vida real;

ninguna metáfora, ningún ornamento, solo «nombres»: «el poeta nombra
a los seres: a todos los nombra, y solo los nombra»43.

Otro Góngora, el del «genio», se nos presenta en los sonetos, que, desde

su ejemplo más antiguo, «De pura honestidad templo sagrado», muestran

una tendencia a la «monumentalización»: la naturaleza del cuerpo
femenino se convierte en materia plástica y en arquitectura, figuras
—diríamos hoy, completando la lectura de Gudlén— de la realidad transformadas

en arte de lenguaje. Se observa, al mismo tiempo, una preddección

por la hipérbole, confirmada puntualmente por la pieza capital del joven
Góngora, «Mientras por competir con tu cabedo»: soneto-edificio, este, que
culmina en una «nada madarmeana», caso poco común en Góngora,
gustoso de «asentar su universo, más que de pulverizarlo». El parangón con
Garcdaso revela que mientras el toledano mantiene una línea de

movimiento y una fluidez aún petrarquistas que, sobre todo en los cuartetos,
envuelven emotivamente al poeta y a su lector, Góngora habla a la dama
«desde el poema», desde el texto, que es «el punto central de todo riguroso

42 L. de Góngora, Letrillas, ed. de Robert Jammes, Madrid, Castalia, 1980, p. 116.
43 Notas para una edición comentada de Góngora, op. cit., p. 54.

162



CUATRO POETAS DEL 27 ANTE GÓNGORA

clasicismo»44. La tendencia a la monumentalización se manifiesta asimismo

en los sonetos fúnebres, donde lo que aparece no es el muerto ni mucho

menos la Muerte, sino el túmulo, el sepulcro. Una vez más, se procede del

cuerpo al monumento, de la frágd vida humana al objeto de arte.

Pero el género poético que coordina las diversas inspiraciones de

Góngora es la égloga, o bien «la pastoral», y con esto degamos a lo que
Gudlén considera el «tema central» de la obra del cordobés. Los

monumentos son caducos; las selvas, en cambio, permanecen: y tanto más

si se transforman en bedeza de lenguaje. Según la fórmula definitoria de

Gudlén, Herrera nos ofrece «una poesía del enamorado con fondo de

paisaje», Góngora, en cambio, «una poesía de la Naturaleza con figuras de

amor»45. Su obra abunda en escenas venatorias y piscatorias: mar y
serenidad, noche y sdencio le otorgan escenarios que se prestan a la

orquestación, a la composición musical. La culminación del estudio de

Gudlén, ya se ve, había de ser una lectura de las Soledades. Prefirió, con
todo, «dejarla por ahora intacta» y pasar al comentario del Polifemo,

«maravida accesible» en su brevedad.

El comentario de texto obliga a una disciplina de erudito, a la que
Guillen no quiso sustraerse. Mayor atención, sin embargo, debemos prestar
a los contados paréntesis que el comentarista-poeta se concede, también

en esta segunda parte. Elijo algunos ejemplos: ante el verso I, 2, «culta sí,

aunque bucólica Talia», Gudlén se detiene a redexionar sobre el concepto
de «cultura» que implica, según él, «composición, estructuración, estilización

de algo dado, por sí indiferente». El asunto del Polifemo es, en parte,
rústico, pero su composición es culta, y el elemento básico de esta es la

sintaxis, que merece, por tanto, particular atención. Guidén lo demuestra

en la octava XI, donde esclarece un problema sintáctico de los más

complejos: se trata del «zurrón», que no puede ser «erizo de la encina», ya

que lo es «del tributo de la encina»: es, de hecho, corteza de la castaña, de

la manzana y de la bedota. Guidén aprovecha esta dificultad sintáctica para
mostrar que no hay ambigüedad espiritual ni vaguedad en el texto gongorino.

«El poeta y sus versos se proponen decir algo preciso» y, cuando

44 lbíd.,p. 71. En este soneto, según Guillen, «el poeta se identifica poéticamente con el galanteador

que aguarda». Hoy diríamos, más exactamente, que el eje de comunicación visible (yo)-tú configura la

relación que se establece entre el texto y el lector.
45 Ibid., p. 97.

163



GEORGES GÜNTERT

parece que no lo consigue, se debe a la malinterpretación de la sintaxis, que
puede generar equívocos. En la octava XIII, por fin, la ingeniosa descripción

de Galatea le induce a detenerse primero en el hipérbaton, sobre el que
se pronunciaba ya Salcedo («es muy frecuente en Don Luis, cúlpanle
algunos por esto, yo no quiero alargarme en su defensa, por no parecer
apasionado»)46. Pero la octava, que termina con el verso «pavón de Venus

es, cisne de Juno», también abunda en acumulaciones de objetos, en
metáforas y en quiasmos, dándonos la impresión de asistir a un «trabajo de

ajuste de piezas heteróclitas» en la máquina-texto. Góngora se parece aquí,

en palabras de Gudlén, «al inventor industrioso, al relojero».
Sabido es que el asunto mitológico tratado en esta fábula damò la

atención de varios poetas, no solo en la antigüedad, sino también en la

época de Góngora, donde había sido tratado por Marino y Stigliani47.

Pero, ¿qué valor conviene atribuir al tema, al argumento? Gudlén advierte

que el Polifemo de Góngora no es una narración de aventuras y que lo
importante no es el interés novelesco. «La aceptación de un asunto ya
inventado significa, de pronto, que el asunto no existe»48. Dicho de otro
modo: lo que cuenta no es el contenido, sino los significados, y estos se

producen mediante la creación verbal, que es mérito del poeta.
El valor de este comentario es doble. Se trata, a la vez, de una labor

erudita que, de haberse publicado, podría haber servido a otros comentaristas,

y de un texto que deva la impronta de un joven poeta de los años

veinte, consciente de su deuda con Madarmé yValéry. Tanto Guillen como
otros poetas del 27 intuían cierta afinidad entre la invención de las Soledades

y las acrobacias verbales del «alucinado profesor Stefano Madarmé» (Lorca),

aun sabiendo que el poeta francés no había leído a Góngora49. Alberto
Blecua, por su parte, relaciona la poética del gran poeta barroco directamente

con el Cántico de Jorge Gudlén: «Dice Gudlén, quizá como síntesis de su

46 Ibid., p. 155. Cfr. con García de Salcedo Coronel, Las obras de don Luis de Góngora, comentadas por
don...: Polifemo, Madrid,Juan Gonzalez, 1629; y Madrid, Imprenta Real, 1636 (esta última edición
con el texto del Polifemo).
47 Sobre la influencia italiana en el Polifemo, véase J. P. Crawford, «Italian Sources of Gongora's
Poetry», Romanic review, XX, 1929, pp. 122-130, y A.Vilanova, Las fuentes y los temas del «Polifemo» de

Góngora, Madrid, CSIC, 1957.
48 Ibid.,p. 160.
49 Antes de 1927 habían disertado sobre este tema: Z. Milner, «Góngora et Mallarmé: La connaissance

de l'absolu par les mots», en L'Esprit Nouveau, n. 3, 1920; y A. Reyes, «De Góngora y de

Mallarmé», Cuestiones gongorinas, op. cit., pp. 253-261.

164



CUATRO POETAS DEL 27 ANTE GÓNGORA

lectura crítica de Góngora, que el cordobés "inventa la realidad".Trescientos
años después "la realidad inventa" a Jorge Gudlén, es su leyenda»50.

5. En defensa de la poesía: Federico García Lorca conferenciante. La famosa

conferencia de Lorca sobre «La imagen poética de don Luis de Góngora»,
preparada desde el mes de diciembre de 1925, fue leída por primera vez
el 13 de febrero de 1926, en el entonces recién fundado Ateneo de

Granada. En mayo de 1927, Lorca volvió a presentarla, con algunas
variantes sobre todo en la captatio, ante sus compañeros de la madrileña
Residencia de Estudiantes. Acogida desde 1932 en la revista Residencia,

esta segunda versión se incluyó en las Obras completas de Aguilar, por lo

que debe considerarse la más conocida51. Pero, como se desprende del

Epistolario, el manuscrito del discurso granadino fue utilizado también en

otra ocasión, puesto que sirvió para una de las conferencias de Federico

en La Habana, en 193CP2. Es evidente que Lorca, en esa ocasión, tuvo que
modificar otra vez su texto y que estas modificaciones refiejaban su nueva

poética orientada hacia el surrealismo, como queda documentado en la

edición de las Conferencias de Christopher Maurer53.

Las fechas, aquí aducidas, demuestran que Federico concibió su

entusiasmo por el gran «poeta de Andalucía» bastante antes de convocarse
la primera asamblea de los gongoristas presidida por Gerardo Diego.
Puede extrañar que, a pesar de haber participado en aquel encuentro, no

aparezca entre los colaboradores del proyecto de ediciones ideado por el

santanderino. Sus relaciones con Gerardo Diego, empero, distaban de ser
excelentes: este se queja en varias ocasiones de su sdencio y llegó a

definirle, en sus cartas a Manuel de Fada, como «el imposible y dudoso y
problemático Federico García Lorca» y como «el sordomudo epistolar»54.

50 «Apuntes sobre Jorge Guillen y su lectura de Góngora», en Signos viejos y nuevos, op. cit., p. 449.
51 Sobre las variantes que existen entre la versión granadina de 1926 y la versión de 1930, que el poeta
presentó en Cuba, véase Ch. Maurer, Conferencias, vols. I—II, Madrid: Alianza, 1984, vol. I, pp. 87-88.
52 F. García Lorca, Epistolario completo, op. cit.,p. 678.
53 E García Lorca, «La imagen poética de don Luis de Góngora», en Conferencias, ed. de Ch. Maurer,
op. rit., vol. I, pp. 87-125.
54 Federico alude en tres cartas a problemas que tenía con Diego: en la del 1 de enero de 1922 a

Adolfo Salazar, en la del 30 de junio de 1923 a Fernández Almagro y en la de 7 de julio del 1926 a

Jorge Guillen, cfr. con Epistolario completo, op. cit., pp. 139,197 y 352. Sobre las observaciones críticas
del santanderino véase: Gerardo Diego y Manuel de Falla, Correspondencia, ed. F. Sopeña Ibáñez,
Guarnizo-Cantabria, Fundación Marcelino Botín, 1988, pp. 76 y 79.

165



GEORGES GÜNTERT

Añádase que Lorca era, en opinión de sus compañeros, «el poeta» por
antonomasia, a quien no se debía encargar un fatigoso trabajo editorial.
Ahora bien: su obstinado silencio ante las solicitudes de Gerardo Diego
se debe, en parte, al hecho de que abrigaba dudas acerca de su colaboración

en el homenaje55. Su imitación de las Soledades, esbozada en febrero
de 1927, no había encontrado la aprobación de su amigo Guidén y se

quedó, por tanto, en fragmento.
Pero había algo más: la pasión de Lorca por Góngora fue pasajera, y ya

a finales de 1928 confesó su insatisfacción ante la estética del cordobés,
declarando en una entrevista: «Inspiración, puro instinto, razón única del

poeta. La poesía lógica me es insoportable. Ya está bien la lección de

Góngora»56. A la actitud de quien componía sus textos mediante el raciocinio

contraponía su «vuelta a la inspiración». Un fragmento de la

conferencia «Imaginación, inspiración, evasión», de octubre de 1928, de la

que solo se conocen reseñas de prensa, confirma esta postura:

La exaltación de Góngora que ha sentido toda la juventud poética española ha

correspondido con la madurez del cubismo, pintura de raciocinio puro, austero
de color y arabesco, que culminó en el castellanísimo Juan Gris. Pero en general
pintores y poetas, después de la brisa pura del cubismo, vuelven los ojos «al puro
instinto, a la creación virginal incontrolada, a la fuente fresquísima de la

emoción directa, descansando bajo la fuerza irrefrenable de sus propias almas

descubiertas»57.

En opinión de Lorca (y de otros poetas del 27), el resurgimiento del
interés por Góngora coincidía con el movimiento cubista, nacido a

consecuencia de la Gran Guerra y caracterizado por la creación de

construcciones geométricas y plásticas58. Pero al cubismo le había
sucedido el surrealismo, menos cerebral, ciertamente, y más acorde con un
genio intuitivo como el suyo. Aunque Lorca nunca dejó de admirar a

55 Véase su carta del 14 de febrero de 1927 a Jorge Guillen y la respuesta de este, en Federico García

Lorca, Carteggio, trad, de M. Guidacci, pròlogo de Jorge Guillen, Milano, Scheiwiller, 1960, pp. 172-
186.
56 «Entrevista con E. Giménez Caballero», director de La Gaceta Literaria, citada por Ch. Maurer, en
su edición de las Conferencias, vol. I, p. 19.
57 Conferencias, II, p. 26. Entre comillas se reproducen las citas textuales de la conferencia de Lorca.
58 Cfr. con lo que Lorca dice acerca del cubismo en su conferencia «Sketch de la nueva pintura»
(1928), en Conferencias, vol. II, pp. 37-49.

166



CUATRO POETAS DEL 27 ANTE GÓNGORA

Góngora, se dio cuenta de que sus respectivas poéticas divergían esencialmente09.

Reparemos ahora en la argumentación del conferenciante, sustancial-

mente análoga en ambas versiones. Es preferible, con todo, servirse de la

revisión madrileña, más auto-irónica y desenvuelta que el texto granadino.

Para captar la estructura básica de la reflexión que subyace a la

conferencia lorquiana, es preciso destacar el condicio existente entre dos

discursos incompatibles entre sí: el estético, propio de los poetas, y el de la

cultura nacional, vinculado con el pensamiento positivista y condicionado

por el anatema de Menéndez Pelayo. Federico percibe en Góngora un
auténtico afán creador, semejante al suyo; contrapone, por consiguiente,
los valores del artista deseoso de crear una realidad estética a las ideas

pseudo-estéticas de la erudición y, en particular, de la escuela española,

que, obcecadas e injustas, «habían maltratado a Góngora». Con una
graciosa sonrisa recuerda a sus oyentes cómo en el Instituto les «elogiaban
a Núñez de Arce el insípido, a Campoamor, poeta de estética periodística,
bodas, bautizos, entierros, viajes en expreso, etcétera, o al Zorrida malo» a

la vez que les repetían, acerca de Góngora, la consabida retahda «del ángel
de luz que se convirtió en ángel de tinieblas». Pero, cuando denuncia las

«irreverencias» de la historia literaria erudita, su voz asume las tonalidades

del sarcasmo:

M. Lucien-Paul Thomas lo achaca a perturbación cerebral y el señor Fitzmaurice-
Kelly, dando prueba de la incapacidad crítica que le distingue cuando trata de un
autor no clasificado, se inclina a creer que el propósito del poeta de las Soledades

no fue otro que el de llamar la atención sobre su personalidad literaria. Nada más

pintoresco que estas serias opiniones60.

Es evidente que Lorca se complace en ridiculizar esos lugares comunes
antes de pasar a su propia argumentación, cuya tesis central va a ser que
Góngora no es oscuro, sino todo lo contrario: algunas veces, en efecto,

59 Es sintomático que, en la versión cubana de su conferencia, Federico cancelase la expresión
«inspiradísima», atribuida originariamente a la poesía del cordobés, y la sustituyese por «inteligentísima»,
véase Conferencias, vol. I, p. 29. En cuanto al influjo que Góngora pudo ejercer sobre Lorca, concuerdo

con Dámaso Alonso, quien, a propósito de estas posibles «influencias», afirma: «si llegan a existir, son
difíciles de fijar»; véanse sus Estudios y ensayos gongorinos, op. cit., vol.V, p. 763.
60 Conferencias, II, p. 26.

167



GEORGES GÜNTERT

peca «de luminoso». «Los oscuros somos nosotros, que no tenemos
capacidad para penetrar su inteligencia». Es cierto que la comprensión de

sus poemas mayores exige una sólida cultura clásica y un profundo
conocimiento de la mitología, ya que el poeta, familiarizado con la
herencia cultural greco-latina, procede por alusiones que requieren una
actualización de ese saber. Góngora, sin embargo, no busca la oscuridad

en sí: huye de la expresión fácd, «no por odio al vulgo», sino «por una
preocupación de andamiaje que haga la obra resistente al tiempo».

Después de mostrar que tanto la corriente popular de Góngora como
la culta son parte del patrimonio poético nacional, el conferenciante se

interroga sobre los motivos que indujeron a Góngora a crear su propio
estilo culterano. Evoca, a tal propósito, «la aristocrática soledad» del
cordobés, que le hizo despreciar las formas tradicionales y le indujo a

volver a la lectura de los clásicos, a la vez que sentía «una nativa necesidad
de bedeza nueva» y un anhelo por conseguir una «bedeza objetiva, pura,
exenta de congojas comunicables» que le salvase de lo efímero y de lo
convencional, y diese a su estilo un valor de eternidad. El núcleo de la

interpretación lorquiana coincide con esta idea de la superación de lo
transitorio para conseguir un mundo más estable, el de las bedas formas

que -al representar a la Naturaleza- no son ficción vana, sino otra realidad
más verdadera que «la realidad real». Consciente de que «la eternidad de

un poema depende de la calidad y trabazón de sus imágenes», Góngora
inventa «un nuevo método para cazar y plasmar las metáforas». En las

Soledades, por tanto, la narración no es sino el «esqueleto», «envuelto en la

carne magnífica de las imágenes». Conviene tener presente que Lorca usa

«imagen» y «metáfora» como sinónimos y que, en su conferencia,
desatiende otros procedimientos retóricos (metonimia, perífrasis, hipérbole,

etc.), a mi modo de ver no menos relevantes en Góngora.
«Un poeta tiene que ser profesor en los cinco sentidos», sentencia el

conferenciante en otro lugar. Las imágenes hablan primeramente a la vista,

que dedmita y confiere consistencia a los objetos. Pero el cordobés no se

aplica «a crear sus imágenes sobre la misma naturaleza»: mientras los objetos
imaginados salen de su mente transformados en pensamiento, la construcción

del poema, arte de lenguaje, se realiza gracias a la ingeniosa disposición
de las palabras. Aun siendo principalmente un poeta de la imaginación,
Góngora sabe suscitar emociones con la musicalidad y el ritmo del verso.
Otro sentido importante, en su estilo, es el tacto, capaz de subrayar la

168



CUATRO POETAS DEL 27 ANTE GÓNGORA

calidad pictórica de las imágenes. Lorca ejemplifica este efecto con los

versos 34-41 de la «Soledad primera», recordando cómo el Océano, ese

«dragón de sol», embiste con su tibia lengua el traje mojado del joven.
Concluye su reflexión acerca de la imaginación y los cinco sentidos

señalando que Góngora es un poeta «esencialmente plástico, que siente la

bedeza del verso en sí mismo y tiene una percepción para el matiz expresivo

y la calidad del verbo hasta entonces desconocida en el castedano».

Como todo gran poeta, Góngora crea un mundo aparte, específicamente

suyo. ¿Será una casualidad que muestre una preddección por las

«islas» y los espacios delimitados? Es interesante, en este contexto, la
observación del conferenciante acerca de la supresión de las jerarquías, por lo

que «formas y objetos de pequeño tamaño» merecen la misma atención

que las que se consideran comúnmente de gran importancia: «Una

manzana es tan intensa como el mar y una abeja tan sorprendente como
un bosque». Y es que la poesía opera una reinterpretación del mundo,
conforme a la cual la soledad de la naturaleza puede parecer mucho más

fascinante que los emblemas del poder y de la riqueza. En contra de las

exigencias del discurso social que tiende a exaltar estos últimos, el poeta
trata con el mismo rasero todas sus materias, y, de este modo, «cada

imagen puede convertirse en un mito creado».

No todas las citas aducidas por el conferenciante son fiables: algunas

resultan erróneas y, otras, imposibles de hadar61. Parece como si Lorca
citara los ejemplos de memoria, sin verificar su literalidad. En cuanto a sus

interpretaciones de las Soledades, tampoco convencían siempre a los

filólogos, a quienes pudieron parecer, en palabras de Dámaso, «un poquito
caprichosas»62. Pero Dámaso no deja de recordar, en defensa de su amigo,

que «era la suya (la de Lorca) genial interpretación de poeta, que, traspasando

la letra y su sentido material, calaba hondo en el espíritu» de la obra
de Góngora63.

61 Conferencias, vol. I, p. 100. Cfr. con lo que Ch. Maurer esclarece en sus notas: una de las citas, según

muestra, proviene de la obra de Quevedo. Entre los ejemplos que Lorca aduce, las expresiones «verdes

voces» y «canto alado» no pertenecen a Góngora. También habla del «Istmo de Suez», tratándose, en
realidad, del de Panamá.
62 «Góngora entre sus dos centenarios», art. cit., p. 61. Cfr. con Jack de Groot, Intertextuality through

Obscurity. The Poetry of Federico García Lorca and Luis de Góngora, New Orleans, Univ. Press of the

South, 2002, pp. 166-167.
63 Ibid., p. 61.

169



GEORGES GÜNTERT

En resumen: a Lorca le corresponde el mérito de haber sido uno de

los primeros apreciadores de la bedeza poética de Góngora y de haber
intentado revalorizarla desde el punto de vista de la estética contemporánea.

Lo más específico de su aproximación a Góngora consiste en su

solidaridad de creador: Lorca intenta comprender el genio del cordobés a

partir de su propia experiencia como poeta, identificándose con su

angustia ante la muerte y su anhelo de eternidad. En su disertación, hay

momentos en que no se sabe muy bien si Lorca habla de Góngora o de sí

mismo, porque se refiere a la experiencia poética tout court64. El ejemplo
más llamativo es el siguiente (reproducimos, también aquí, la versión
auto-irónica de 1927):

El poeta que va a hacer un poema (lo sé por experiencia propia) tiene la sensación

vaga de que va a una cacería nocturna en un bosque lejanísimo. Un miedo

inexplicable rumorea en el corazón. Para serenarse, siempre es conveniente beber

un vaso de agua fresca y hacer con la pluma negros rasgos sin sentido. Digo
negros, porque... ahora voy a hacerles una revelación íntima... yo no uso tinta de

colores.Va el poeta a una cacería... Delicados aires enfrían el cristal de sus ojos. La

Luna, redonda como una cuerna de blando metal, suena en el silencio de las ramas

últimas. Ciervos blancos aparecen en los claros de los troncos. La noche entera se

recoge bajo una pantalla de rumor. Aguas profundas y quietas cabrillean entre los

juncos... Hay que salir. Es éste el momento peligroso para el poeta. El poeta debe

llevar un plano de los sitios que va a recorrer y debe estar sereno frente a las mil
bellezas y las mil fealdades disfrazadas de belleza que han de pasar ante sus ojos.
Debe tapar sus oídos como Ulises frente a las sirenas, y debe lanzar sus flechas

sobre las metáforas vivas y no figuradas o falsas que le van acompañando65.

En esta narración de una aventura poética, los críticos han advertido
insistentes reminiscencias del lenguaje místico: se perciben, en efecto, ecos
de la «Noche oscura» de San Juan de la Cruz y alusiones al voyage simbolista,

en frases como éstas: «El poeta debe ir a su cacería limpio y sereno,
hasta disfrazado» o bien «se vuelve de la inspiración como se vuelve de un
país extranjero». El propio Lorca compara la experiencia poética con la

del místico, cuando dice: «No creo que ningún artista trabaje en estado de

64 I. Gibson, en Federico García Lorca, a Life, London, Faber & Faber, 1989, observa a propósito de este

pasaje: «[...] the impression is inevitable that here [...] Lorca is really glossing his own work and

practice» (p. 159).
65 Conferendas, vol. II, pp. 141-142.

170



CUATRO POETAS DEL 27 ANTE GÓNGORA

fiebre. Aun los místicos trabajan cuando ya la inefable paloma del Espíritu
Santo abandona sus celdas y se va perdiendo por las nubes». No cabe duda

de que Lorca habla aquí principalmente de sí mismo -y lo demuestran las

variantes, identificadas por Christopher Maurer, entre la versión madrileña,

donde todavía distinguía entre bedeza y fealdad, y la versión cubana,

reelaborada en pleno clima surrealista, donde ya no le importaba esa

distinción-66. Las diferentes versiones de la conferencia de Lorca sobre

Góngora contienen, pues, declaraciones que contribuyen a iluminar la

poética in fieri de su propia obra. El problema que se plantea, en este

punto, es el de la validez universal de sus afirmaciones: es lícito dudar de

la hipótesis de que Lorca, poeta del instinto atraído por el surrealismo, y
Góngora, creador de un mundo estético objetivo, perseguían los mismos
fines. La equiparación de las dos experiencias resulta, en realidad, algo
forzada, y la reacción del propio Lorca, obligado a tomar distancia

respecto de la estética del poeta barroco, no se hizo esperar.

6. Los criterios del historiador: Dámaso Alonso, editor de las «Soledades».

Historiador de la literatura, poeta y eminente filólogo, Dámaso Alonso
fue, junto con Gerardo Diego, uno de los principales animadores del

homenaje a Góngora. A él se deben no solo una tesis doctoral sobre la

evolución de la sintaxis de Góngora y un esclarecedor estudio estdístico

sobre «Alusión y elusion en la poesía de Góngora», que representa, de por
sí, una aportación determinante a la inteligencia del estilo gongorino, sino

también la primera edición crítica de las Soledades, aparecida en la primavera

del año 1927 y reeditada cuatro veces hasta hoy67. Esta magistral obra

tuvo una enorme resonancia dentro y fuera de España, suscitando
intervenciones y nuevos estudios de Spitzer, Vossler, Pabst, Brunn, Borges,

Ortega, Salinas, Crawford, Wilson y Parker, y no resulta exagerado
sostener que contribuyó a cambiar la actitud del hispanismo internacional

66 Conferendas, vol. I, pp. 26-29.
67 D.Alonso, Evolución de la sintaxis de Góngora, tesis doctoral (entregada el 8 de junio de 1928 en la

Univ. Central), Madrid,Aguirre, 1928; «Alusión y elusion en la poesía de Góngora», cit..;y Don Luis
de Góngora, Lííí Soledades, ed. de D.Alonso, Madrid, Revista de Occidente, 1927. Es, además, autor de

una reseña sobre la Antología poética en honor de Góngora de Gerardo Diego, op. cit., y del artículo
«Góngora y Ascálafo», publicado en el homenaje gongorino de La Gaceta Literaria de Madrid (ahora

en Morelli, op. cit., pp. 197-199).

171



GEORGES GÜNTERT

frente al poeta de las Soledades. Aunque hasta entonces Dámaso no había

publicado sino un único libro de poemas, se sentía orgudoso de pertenecer

a la vanguardia de los años veinte: se opuso, de hecho, a la inclusión
de Reyes y Artigas en el grupo, por tratarse de consagrados literatos que,
según él, no debían participar en «un homenaje de artistas jóvenes»68.

Además de poseer excepcionales dotes como filólogo, Dámaso era un
historiador de la cultura atento a los cambios de mentalidad y estdo.

Admite haber participado en el homenaje con una viva «preocupación de

historiador de la literatura»: le importaba

rescatar a Góngora del ambiente del simbolismo, adonde los entusiasmos de

Verlaine le habían querido colocar. Góngora no era vago ni impreciso; correspondía

su arte a un afán de nitidez estructural como el que preocupaba entonces

a mi generación y como el que había llevado en pintura a los análisis de formas,
del cubismo69.

También le animaba a Dámaso un anhelo justiciero, producto del «escaso

reconocimiento internacional del valor de la lírica española del Siglo de

Oro»70. Había que superar de una vez por todas los prejuicios contra el

arte barroco, que en España había producido a poetas de tan extraordinaria

personalidad como Góngora y Quevedo.
En una de sus primeras definiciones de la poética de Góngora, formulada

en 1927, Dámaso señala el cambio de actitud frente a la literatura y el

arte que se había operado en la conciencia de sus contemporáneos. Le

parece, por tanto, que la nueva estética de los años veinte, con su búsqueda
de una poesía «pura», ofrece el terreno indicado para intentar una
revalorización del arte aristocrático de Góngora. He aquí sus palabras literales:

En el primer cuarto del siglo XX, poco a poco, por causas muy varias y muy
complejas, se produce un cambio total en la manera de considerar la vida como
materia de ciencia o de arte. Al nuevo modo de entender el fenómeno estético,

acompaña una nueva valoración crítica de la literatura del pasado. Y vuelve a

adquirir importancia un poeta como Góngora, cuyo central empeño fue la

creación de un cosmos poético en el que la realidad del mundo está traducida,
término a término, en materia irreal, orden, sistema, nitidez, depuración: un

Morelli, Gerardo Diego y el IIIcentenario de Góngora, op. cit., p. 45.

«Góngora entre sus dos centenarios», art. cit., p. 65.

Ibid., p. 65.

172



CUATRO POETAS DEL 27 ANTE GÓNGORA

mundo estético, superpuesto y paralelo al contingente de aquí abajo, como un
cielo inmutable sobre un mar polimorfico y tornadizo71.

En su tesis doctoral sobre La evolución de la sintaxis de Góngora parte de

las erróneas creencias que acerca de este poeta circulaban: según estas,

había, primero, un poeta fácd e inteligible, el Góngora anterior a 1611, y,

después, un poeta «oscuro», el de los poemas de mayor extensión. Las

razones de este cambio se atribuían, entre la crítica erudita, a influencia

extranjera, italiana en particular, o bien a una perturbación mental del

poeta. Pues bien: Dámaso concibe su tesis doctoral como un enérgico
rechazo de aquedas interpretaciones; demuestra que «todo lo que
Góngora usa —como cultismos— después de 1611, lo había usado ya antes

de esa fecha»72. Lo que sí se puede observar, puntualiza el futuro catedrático,

es la intensificación de algunas peculiaridades sintácticas (como el

hipérbaton, la anfibología, las fórmulas A, si (no) B, el acusativo griego, el

ablativo absoluto, etc.), que en la obra juvend de don Luis aparecían con
menor frecuencia. El verso largo de los grandes poemas permitía,
evidentemente, construcciones sintácticas más complejas, pero es preciso
subrayar que el poeta recurría a estos giros en el intento de conseguir
efectos expresivos y de potenciar el tenor semántico de sus versos. El
hipérbaton, en especial, creaba cierta tensión en el orden de la frase: hacía

surgir nítido un verso o destacaba el valor eufónico de una palabra. Pero

incluso la figura del hipérbaton aparece en Góngora ya desde el año 1582,

pudiendo considerarse uno de los recursos estilísticos más comunes en su

estilo. Por consiguiente, quien intente proponer una división en la obra
de Góngora, tendrá que hacerlo no por épocas, sino por géneros Uterarios

y estdos, que, en cuanto tales, exigían tradicionalmente tratamientos
distintos.

Las mayores dificultades de la poesía de Góngora no son de orden

léxico, sino sintáctico. Para demostrarlo, Dámaso analiza los w. 5-28 de la

«Soledad primera», que forman un solo y complicadísimo período. Este

«se desarroda como un hdo enredado y vuelto a enredar, pero nunca roto,

que se va amoldando a las más variadas y complejas formas sintácticas,

71 D.Alonso, «Antología poética en honor de Góngora, recogida por Gerardo Diego», op. cit., p. 397.
72 D.Alonso, Evoludón de la sintaxis de Góngora, op. cit., p. 93.

173



GEORGES GÜNTERT

hasta dejar rotunda la madeja total, perfecta, exacta, resuelta con la

hmpidez de un problema matemático»73. Es evidente que, para un
historiador de la literatura como Dámaso, Góngora no debe verse como un
fenómeno aislado, puesto que «recibe y aprovecha todos los elementos
sintácticos usados por la poesía española del Renacimiento, desde Juan de

Mena hasta Herrera». Su estilo puede definirse, por tanto, como la fijación
e intensificación de algunos procedimientos estilísticos que Dámaso
considera «normales», en cuanto pertenecen a la lengua poética del

Renacimiento. La insistencia final en la «normalidad», término nunca
empleado por Diego, Gudlén o Lorca (mientras Dámaso sostiene incluso

que no hay «nada más normal que el desarrodo de la lírica de Góngora»),
obedece a una clara intención provocativa, dirigida contra quienes
hablaban de perturbación mental y locura. Pensamos, no obstante, que si

es correcto afirmar que el gongorismo es «la síntesis y la condensación
intensificada de la lírica del Renacimiento», también es cierto que solo un
genio singular como Góngora fue capaz de elevar la poesía española a esta

cumbre.
El artículo «Alusión y elusion en la poesía de Góngora» podría constituir,

en cuanto a su tema, otro capítulo de la tesis de Dámaso Alonso. Pero

esta vez la reflexión asume un carácter más estético que histórico y se

dirige a los aficionados del estdo gongorino.Ya la frase inicial del artículo
es un acierto; Dámaso escribe: «Todo el arte de Góngora consiste en un
doble juego: esquivar los elementos de la realidad cuotidiana, para
sustituirlos por otros que corresponden, de hecho, a realidades distintas del
mundo fisico o del espiritual, y que solo mediante el prodigioso puente
de la intuición poética pueden ser referidos a los reemplazados»74. La
afirmación debe completarse teniendo en cuenta los procedimientos
lingüísticos característicos de quien gusta de sustituir «el complejo
noción-palabra», correspondiente a un término de la realidad circundante,

por otro metafórico. La metáfora es, de hecho, la primera aplicación de

este arte de la sustitución.
Otro procedimiento intensificador es el recurso a la perífrasis, en la que

la imaginación, aun sin perder de vista la noción, describe un círculo en

Ibid., p. 11.

«Alusión y elusion en la poesía de Góngora», art. cit., p. 177.

174



CUATRO POETAS DEL 27 ANTE GÓNGORA

torno a la palabra no expresada. Conforme a este procedimiento, las

gadinas se nos aparecen como «crestadas aves / cuyo lascivo esposo
vigdante / doméstico es del Sol nuncio canoro etc.», a la vez que su
caracterización se carga de nuevos matices semánticos, y el incienso se

convierte en «aroma dulcemente lagrimado, / que era como un fragrante
luto del aire», despertando sensaciones olfativas asociadas a memorias
fúnebres. Por lo general, no se trata de eufemismos: Góngora, que no
teme decir «cecina» ni «coscojas», no esquiva categóricamente las palabras

vulgares. Debe de haber, por tanto, una razón más profunda para la

omisión de los nombres concretos. Según Dámaso, a don Luis le interesa

dar «un coloreado relieve» y un «dinamismo particular» a los fenómenos

representados. La designación concreta no es capaz de sugerir la misma

riqueza de sensaciones e imágenes que la construcción perifrástica. Y es

que al poeta le importa la potencialidad semántica de las palabras. En las

perífrasis, la imaginación «se desvía, un momento, de su senda para deleitarse

con las bedas incidencias del rodeo». En la alusión, en cambio, la

noción primera se relaciona con «un sistema fijo de referencia», tal y
como la mitología o el repertorio de los adagios. La poesía gongorina
demuestra así, una vez más, lo que constituye su nota constante: el ser una
«exageración, una intensificación dinámica, una condensación cuantitativa
de los elementos renacidos de la tradición clásica»75.

No es este el lugar apropiado para valorar el comentario de Dámaso a

las Soledades. Conviene, sin embargo, detenerse en algunas observaciones
críticas de su prólogo «Claridad y bedeza de las Soledades». Dámaso está

convencido de que «no hay obra más típicamente gongorina» que las

Soledades: en otros poemas, el desenvolvimiento narrativo está sujeto a los

vínculos de la fábula o de la historia; la octava real pone, a su vez, límites

precisos al período poético. Aquí, en cambio, el poeta se propone fingir
una fábula sin antecedentes directos y elige como forma métrica la sdva,

cuya extensión indeterminada le permite la máxima libertad expresiva.
Dotadas de un léxico exquisito, las Soledades resultan, en efecto, «suntuosas

y recargadas como ninguna obra del cordobés»: difíciles, eso sí, desde el

punto de vista sintáctico, y tanto que fueron consideradas, durante dos

Ibid., p. 198.

175



GEORGES GÜNTERT

siglos, como «la piedra de escándalo de la literatura europea». Edo no
obstante, los ataques contra la inexistencia de la trama y la oscuridad de

los versos no tienen fundamento. Para invalidar este argumento, Dámaso

se aplica a resumir el asunto: lo identifica con la peregrinación del joven
náufrago a través de la Naturaleza y la vida elemental de los cabreros y
pescadores, experiencia que dignifica las pasiones y fuerzas naturales del
hombre. No parece casualidad, así, que «los desengaños del peregrino»,
relacionados con «los desastres de la ambición» en las guerras y en la vida

cortesana, procedan paralelos a la exaltación de las fuerzas naturales: el

menosprecio de corte conduce, lógicamente, a la alabanza de la edad

dorada. Conviene señalar que no se nos presentan «las emociones del

peregrino ante lo natural», sino los fenómenos de la Naturaleza como
tales: estilizados y embedecidos, eso sí, «a bien deshndados contornos, a

espléndidos colores y armoniosas sonoridades». De este modo, la poesía
de las Soledades exalta la hermosura de la Naturaleza y esquiva sus

fealdades.

Las conclusiones a las que dega el prologuista coinciden con las que
habían formulado Lorca y Guidén. En las Soledades, afirma también
Dámaso, no hay oscuridad, sino dificultad; puede hablarse incluso de su
«claridad deslumbrante», tanto en el nivel de la expresión como en el de

los objetos representados. Tampoco se encuentra ningún «vacío» o
«nihilismo poético» en ellas, contrariamente a lo que creía Menéndez y
Pelayo, sino «iluminada plenitud», «exuberancia barroca». El símbolo más

característico de esta poesía resplandeciente y suntuosa, rica en enumeraciones,

concisa en lo pomposo, es, por tanto, «la cornucopia».

7. Una generación de pioneros. Releyendo, a día de hoy, estas cuatro
interpretaciones, todas de altísima calidad, no puede sino admirar la ingente
labor exegética devada a cabo por el grupo del 27. Estos poetas, inicial-
mente más bien aristocráticos e induidos por modelos extranjeros,
consiguieron efectivamente revalorizar a Góngora e integrar su obra en
la tradición literaria nacional y europea. No creo que ninguna generación
de poetas españoles del siglo XX haya realizado un esfuerzo común
comparable ni pueda, por tanto, atribuirse un mérito análogo en el

terreno de los estudios histórico-literarios. Treinta años más tarde, con
motivo del cuarto centenario de Góngora,Jorge Gudlén podrá proclamar

que «hoy por hoy, la obra gongorina es la mejor explicada de nuestra

176



CUATRO POETAS DEL 27 ANTE GÓNGORA

poesía»76.Y Dámaso Alonso, que aún en 1935 había publicado su estudio
sobre La lengua de Góngora, escribirá con legítimo orgudo:

Góngora ha entrado en el cuadro normal de la literatura española: ya no puede ser

un proscrito.Y esa entrada en la normalidad de la historia de la literatura española

es precisamente lo que nos permite hoy una visión mucho más clara de la poesía

del Siglo de Oro. Sin Góngora y Quevedo, el siglo XIX ni siquiera pudo columbrar

lo que era y valía el desarrollo lírico de los siglos XVI y XVII. La nueva

integración de la lírica es lo que ha hecho avanzar grandemente nuestro conocimiento

del Siglo de Oro, y, en definitiva, de España77.

Para rehabditar el arte barroco de Góngora, fue necesario que los

poetas del 27 hubiesen entrado de pleno en la modernidad y concibiesen
el arte, en sus propias obras, como apartado de los esquemas del realismo

decimonónico. Es cierto que la generación posterior, debido a una

experiencia histórica radicalmente diversa, no pudo seguir pisando las

mismas huedas: el fantasma orteguiano de la «deshumanización del arte»

comenzaba a preocupar a intelectuales y artistas. Incluso entre los del 27

hubo entonces quienes denunciaron las limitaciones éticas y estéticas de la

«poesía pura» y del gongorismo, bien por haberse orientado hacia posturas
surrealistas o por haberse convertido a un nuevo humanismo. En los años

de la guerra, la poesía española «se cargó de pasión y de alucinado

vaticinio», apartando de sí los ideales que habían entusiasmado a la

generación del 2778. La obra de Góngora, en este nuevo clima, continuó
siendo un fascinante objeto de estudio, al menos para Dámaso Alonso y
Jorge Gudlén. Pero su estética dejó de aparecer como un punto obligado
de referencia o como un modelo. Cernuda que, en 1937, quiso escribir

un ensayo en defensa de Góngora, no consiguió terminarlo. La afirmación
central, en su fragmento, venía a ser: «Lo que a Góngora no se ha perdonado,

es eso, ser ante todo un artista, y no ser nada más que un artista.Y
edo porque en España no han existido apenas los artistas»79. En 1961, el

76 J. Guillen, «Lenguaje y poesía», cit., p. 34.Véanse, además, los dos ensayos gongorinos de Gerardo

Diego, redactados con motivo del IV centenario: «Nuevo escorzo de Góngora» y «Góngora en la

Academia», Obras completas. Prosa, op. cit., vol.VI, pp. 804-826 y pp. 827-838.
77 D.Alonso, «Góngora entre sus dos centenarios (1927-1961)», art. cit., p. 76.
78 Ibid., p. 74.
79 L. Cernuda, «Góngora y el gongorismo», en Prosa completa, op. cit., p. 1429.

177



GEORGES GÜNTERT

propio Gudlén concluyó su ensayo sobre la obra del cordobés con una
paradoja, dena de admiración, pero no exenta de un temeroso respeto: «Lo

que nos conduce a Góngora es, en definitiva, lo que nos separa de él: su

terrible pureza, el lenguaje poético»80.

Georges Güntert
Universidad de Zurich

geoguent@bluewin.ch

J. Guillen, «Lenguaje y poesía», op. cit., p. 70.El subrayado es nuestro.

178


	Cuatro poetas del 27 ante Góngora : Gerardo Diego, Jorge Guillén, Federico García Lorca, Dámaso Alonso

