Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 58 (2011)

Heft: 3: Fasciculo espafiol. Federico Garcia Lorca, 75 afios después
Artikel: El teatro modernista de Lorca como negacién de la sociedad politica
Autor: Maestro, Jesus G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-271913

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-271913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

El teatro modernista de Lorca como negacion
de la sociedad politica

All things that are,

Are with more spirit chased than enjoy’d.
Shakespeare, The Merchant of Venice (I, 6, vv. 13-14)'.

1. Introduccién

Cuando Garcia Lorca comienza a escribir y estrenar sus obras
teatrales, la escena espafiola estd determinada por la presencia de autores
como Benavente, Dicenta, Mufioz Seca, Linares Rivas, Marquina y los
Alvarez Quintero. Arniches representa mas bien limitindose al sainete
madrilefio, los Machado tienen una presencia testimonial, Gémez de la
Serna se entrega a formas experimentales que apenas se difunden mas
alld de grupos minoritarios, y Valle-Inclan, cual Cervantes del siglo XX,
se entrega a la composicidon y difusién de un teatro leido antes que
representado. Los géneros dramaticos se codifican en la alta comedia, el
drama rural y el social, el teatro modernista, el sainete y el astracan. La
impronta del naturalismo decimonoénico resulta aGn dominante en los
primeros afios del XX, y la renovacidn del teatro espaiiol estd por hacer
en esos momentos, si bien no tarda en llegar de la mano deValle y Lorca.
El primero de ellos da lugar a un teatro modernista, farsesco y mitico,
cuya expresion evolutiva mas original serd el esperpento. El segundo, a
partir de obras inicial y tardiamente modernistas, liricas y poéticas (El
maleficio de la mariposa, Mariana Pineda, Dosia Rosita la soltera...), hard
posible un teatro de farsa y titeres (Tragicomedia de don Cristébal y la sefia
Rosita, Retablillo de don Cristobal, La zapatera prodigiosa, Amor de don
Perlimplin con Belisa en su jardin...), que evolucionari hacia la renovacién
de la tragedia en la literatura espafiola (Bodas de sangre, Yerma, La casa de

! W. Shakespeare, ed. esp. de M. A. Conejero, El mercader de Venecia, Madrid, Citedra, 1998, p. 91:
«Todo lo que hacemos / lo hacemos con mis anhelo que deleite».

43

Jesiis G. MAESTRO, «El teatro modernista de Lorca como negacidns, Versants 58:3, fasciculo espafiol, 2011, pp. 43-57



JESUS G. MAESTRO

Bernarda Alba) y hacia la exultacion del surrealismo (EI piblico, Asi que
pasen cinco afios...)%. El teatro lorquiano ilumina, junto con Valle-Inclan,
toda la vanguardia espafiola’, desde las cenizas del naturalismo decimo-
noénico hasta la demolicidn que supuso, en todos los drdenes de la vida,
la Guerra Civil.

El teatro lorquiano contribuyd ademais de forma decisiva a la renova-
cidén dramatica* del siglo XX gracias a la importancia y desarrollo que
adquiere en esos afios la tecnologia de la dramaturgia, junto con una serie
de fenémenos sociales y pragmaticos que dejarin su impronta en los
procesos de composicidn, interpretacién y transduccidn teatrales®’, como
las nuevas valoraciones y posibilidades en el uso de los sistemas de signos
no verbalesS; la influencia de las investigaciones filoséficas y de las motiva-
ciones sociologicas y psicologicas del especticulo teatral (surrealismo,
expresionismo, evasidn, absurdo, simbolismo); el estudio de los medios de
produccidn, captacion y transformacion del sentido (fendémenos lumino-
técnicos y cibernéticos, comunicacion, lingiiistica, semiosis, luz, muasica,
etc.); la importancia que adquiere el director de escena, cuyo estatuto se
caracteriza desde ahora por su autonomia frente a la actividad del actor y
del empresario; la intervencién y mediacion de la prensa periddica, cada
vez mis poderosa desde comienzos del siglo XX; asi como la influencia
del cine, especialmente entonces en cuanto a la estética y sentido
realistas’.

A continuacidn voy a referirme a dos obras teatrales de Lorca, propias
de su estética modernista y simbolista, y muy distantes cronolégicamente.

% Vid. al respecto el monogrifico sobre Federico Garcla Lorca vy el teatro. Theatralia 11,Vigo, Editorial
Academia del Hispanismo, 2009.

*> E.Kunicka, «La recuperacidn del guifiol en la dramaturgia moderna espafiola:Valle-Inclin y Garcia
Lorcar, en J. G. Maestro (ed.), Federico Garcia Lorca y el teatro, Theatralia, 11, op. cit., pp. 185-196.

* Cfr. al respecto A. M. Gémez Torres, Experimentacion y teoria en el teatro de Federico Garcia Lorca,
Milaga, Editorial Arguval, 1995,y Una teoria teatral de la ruptura: Lorca y la Esparia de anteguerra, Malaga,
1996.

3 Sobre el concepto de transduccién en el teatro, vid. mis trabajos Pragmdtica y transduccién, Kassel,
Reichenberger, 1994, y «Lingiiistica y poética de la transduccidn teatrals, en J. G. Maestro (ed.), El
signo teatral: texto y representacion. Theatralia, 1, 1996, pp. 175-211.

¢ Vid. T. Kowzan, «Le signe au théitre», Diogéne, 61, 1968, pp. 59-90.Trad. esp. de C. Bobes Naves y
J. G. Maestro: «El signo en el teatro. Introduccion a la semiologia del arte del especticulo», en C.
Bobes Naves (ed.), Teoria del teatro, Madrid, Arco-Libros, 1997, pp. 121-153.

7 Cfr. C. Becerra (ed.), Teatro y Cine. Lecturas: Imdgenes, 6,Vigo, Editorial Academia del Hispanismo,
2009.

44



EL TEATRO MODERNISTA DE LORCA

Podria decirse que en cierto modo sefalan un alfa y un omega en la
expresion de las formas simbolicas de su materia dramatica, envolventes
historicamente de las tres sefieras tragedias (La casa, Bodas, Yerma), de su
teatro farsesco y guifiolesco (la serie de los retablos y piezas de figuras
como don Perlimplin, Cristdbal, la zapatera...), y su experimentalismo
surrealista (El publico, Asi que pasen cinco afios...). Me refiero a El maleficio

de la mariposa, de 1920,y a Dofia Rosita la soltera o el lenguaje de las flores,
de 1935.

2. El maleficio de la mariposa (1920) o la negacién de la
sociedad politica

En El maleficio de la mariposa Lorca lleva al teatro el tratamiento de
dos temas eternos: el amor y la muerte. La novedad, en esta ocasidn,
reside en objetivar su interpretacion teatral en un espacio antropoldgico
que excluye las exigencias e imperativos de una sociedad humana politi-
camente organizada. Los protagonistas son insectos, es decir, animales,
que, lejos de seguir las pautas de la literatura de fibulas y moralinas,
adoptan el formato de la lirica, el simbolismo y el naturalismo. El deseo
y sus imperativos estin por encima de cualesquiera indicaciones racio-
nales.

Como en Aleixandre (La destruccion o el amor, 1935), Lorca aproxima el
amor a la muerte, si bien, a diferencia de aquél, el dramaturgo confiere a
estas experiencias un sentido trigico y numinoso que no esti presente en
el poeta malaguefo:

(Y es que la Muerte se disfraza de Amor! [...] Parece que el nifio Cupido duerme
muchas veces en las cuencas vacias de su calavera. jEn cuintas antiguas historietas,
una flor, un beso o una mirada hacen el terrible oficio de pufial!®

Sin embargo, al final del mismo prélogo a EI maleficio de la mariposa,
Lorca parece coincidir con el aparente panteismo amoroso presente en la
lirica de Aleixandre, en virtud del cual la Naturaleza toda quedaria

® E Garcia Lorca, «Prélogo», El maleficio de la mariposa, Obras completas, ed. de M. Garcia-Posada,
Madrid, Circulo de Lectores-Galaxia Gutenberg, II, 1997, p. 168.



JESUS G. MAESTRO

reducida a una fuerza matriz, auténtico monismo axiomatico de la
sustancia, que seria el amor:

Di, poeta, a los hombres que el amor nace con la misma intensidad en todos los
planos de la vida; que el mismo ritmo que tiene la hoja mecida por el aire tiene la
estrella lejana, y que las mismas palabras que dice la fuente en la umbria las repite
con el mismo tono el mar: dile al hombre que sea humilde, jtodo es igual en la
Naturaleza!’

Esta propiedad, tendente a situar la esencia de la vida en la naturaleza,
incluso por encima del papel del ser humano en su terrenal mundo social,
estard también muy presente en la obra poética de Aleixandre, especial-
mente desde Pasion de la Tierra (1935) hasta Historia del corazén (1954).

El espacio antropolégico que presenta Lorca en El maleficio de la
mariposa es bidimensional, al quedar reducido a los ejes radial y angular, es
decir, a la naturaleza y a lo animal y numinoso. El ser humano, como
expresion de la sociedad politica, estd excluido del espacio antropologico
que instituye e inspira la obra. Los protagonistas son animales, si bien
revestidos de cualidades antropolégicas, y lejos del moralismo de la fabula
como género literario que pueda servir de precedente intertextual. En
consecuencia, y tras derogar toda operatividad del eje circular o humano
(sociedad politica), el dramaturgo se limita al eje radial o de la naturaleza
y al eje angular, al que confiere un valor exclusivamente numinoso, nunca
mitolégico ni teoldgico (hadas, nigromantes, «los secretos del agua y de
las flores», «los dulces profetas ruisefioresy, «yo soy el espiritu / de la seda»,
etc., seran las figuras que pueblen la flora y la fauna de esta pieza lirica,
simbdlica y modernista).

La obra exalta el goce y el placer —en un ideario afin al Carpe diem—,
amenazado por el paso fugaz del tiempo, y por la frustracién y muerte
finales:

Desechad tristeza y melancolias;
La vida es amable, tiene pocos dias,
Y tan s6lo ahora la hemos de gozar®®

® Ibid., p. 169.
© Ibid., p. 173,

46



EL TEATRO MODERNISTA DE LORCA

Y subraya de forma recurrente y obsesiva el mismo impulso que todo
el teatro lorquiano: el amor sexual insatisfecho, explicitado, en este caso
como en Dona Rosita la soltera, en el matrimonio como demostraciéon
de consumacién de aquél:

CURIANITA SILVIA: Me queda
Mucho tiempo que llorar.
Yo me enterraré en la arena
A ver si un amante bueno
Con su amor me desentierra [...]
DoNA CURIANA: Se cuenta
De una curiana muy santa
Que permanecio soltera
Y vivid seis afios. Yo
Dos meses tengo y soy vieja.
iTodo por casarme! jAy! [...]
CURIANITA SILVIA:  jAmor, quién te conociera!!!

A su vez, la mariposa blanca, herida, numinosa, sedosa, simboliza la
pureza mayor y la mas poderosa carencia de amor, supremamente
anhelado: «No sé lo que es amor, / ni lo sabre jamis»'?. La obra es una
tragedia simbolista, materializada en la forma de una fabula amorosa cuya
protagonista muere, provocando el llanto o planto final de su enamorado.
La escena VII y Gltima constituye un mondlogo elegiaco de intenso
lirismo, protagonizado por el amante, y al que s6lo responde el silencio
tragico de la muerte de su amada.

3. Dona Rosita la soltera (1935) o la nostalgia del Modernismo
Pese a ser un drama de fecha tan avanzada como es 1935, Dofia Rosita

la soltera o el lenguaje de las flores recupera en todos sus actos un ambiente
modernista y decadente innegable!®, donde el lirismo simbolista de las

1 Ibid., pp. 176-177.

2 Ibid., p. 206.

3 La plenitud decadentista, con la que la obra concluye, hace que resulte inevitable pensar en el
Chejov de El jardin de los cerezos (1904).

47



JESUS G. MAESTRO

metiforas y presencias florales resulta omnipresente («pero como tierna
flor / sus pétalos encendidos / se fueron cayendo heridos / por el beso
del amor»!%). Asimismo, la decoracién funeraria, igualmente propia del
modernismo, impregna de forma constante la totalidad de la obra: «Pero el
veneno que vierte / amor, sobre el alma sola / tejera, con tierra y ola / el
vestido de mi muerte»’. Se sostiene en este contexto la idea de un amor
preservado de todo placer, un deseo intacto y crudo, una vida abocada a
la soledad del célibe donde ante todo permanece el complejo de una
sexualidad nunca satisfecha. Son temas omnipresentes tanto en la obra
lorquiana como en la obra de los exégetas de Lorca, que, no nos
engafiemos, desde hace décadas vienen repitiendo casi lo mismo, confi-
tado con la radioactividad del psicoanilisis'®.

Ha de subrayarse en esta pieza teatral la recurrencia del verso, de la
expresidn lirica, del lenguaje floral y modernista al servicio de la expre-
sibn del deseo insatisfecho: «Mil flores dicen mil cosas / para mil
enamoradas, / y la fuente esti contando / lo que el ruisefior se calla»'’,
Los personajes se convierten en figuras poéticas, simbolicas, que recitan
sus propios papeles en una esgrima de celos, deseos, soledades y anhelos
cruzados, en este «Poema granadino del novecientos, dividido en varios
jardines, con escenas de canto y baile», tal como reza el subtitulo o
paratexto de la obra.

Como es habitual en Lorca, los personajes representan esencialmente
impulsos psicologicos. Su forma consiste en otorgar funcionalidad poética
al deseo.Todo cuanto les rodea esta en funcién de sus pulsiones psiquicas,
y de la forma emotiva de expresarlas. Asi se explica que el personaje
quede reducido a una alegoria del deseo. Se trata de figuras planas, guifio-
lescas en cierto modo, habitantes de un mundo en el que todo, excepto el
valor social y personal de vivir en pareja, es anecdético.

Los pretendientes de Rosita son personajes formal y funcionalmente
ridiculos. Es el caso del grotesco y pedante Sefior X, cuyo lenguaje artifi-

' E Garcia Lorca, Dofia Rosita la soltera, Obras completas, ed. de M. Garcia-Posada, op. cit., p. 541.

B Ibid., p. 542.

' Uno de los trabajos mis respetables sobre psicoanilisis en el teatro lorquiano puede leerse en 1.
Marful, Lorca y sus dobles. Interpretacién psicoanalitica de la obra dramética y dibujistica, Kassel,
Reichenberger, 1991,

7 E Garcia Lotca, Dofia Rosita la soltera, Obras completas, ed. de M. Garcia-Posada, op. cit., p. 558.

48



EL TEATRO MODERNISTA DE LORCA

cial y académico lo aparta del mundo normal. Incluso los personajes que
rodean a la familia protagonista asumen funciones alegdricas y corales
saturadas de ridiculez y formalismos grotescos. Asi sucede con la madre y
las tres hijas solteras, empobrecidas y engreidas, cuyos nombres son Amor,
Caridad y Clemencia’. Lo mismo cabe decir de las sucesivas visitas,
protagonizadas por las llamadas Nifas de Aloya, que «vienen con la moda
exagerada de la época», si bien, frente a las tres cursis solteronas y su
madre, «ricamente vestidas»!®.

De un modo u otro, ni uno sélo de los personajes de este drama hace
absolutamente nada por evitar cuanto sucede. Ni Rosita, ni sus tios, ni su
ama, ni nadie, actan frente a la solteria de la protagonista, que tanto les
amarga la existencia. El mundo se descompone ante ellos en todos los
aspectos. Ante tal perspectiva, el objetivo del drama no parece ser otro que
el de retratar estéticamente una carencia, una insatisfaccién, un deseo
frustrado, y pretender emocionar al espectador con su contemplacién.
Cuanto mas ruinoso es el mundo, mas fascinante resulta atesorar un deseo
frustrado. Lorca no ofrece soluciones a los conflictos dramiticos que
plantean sus obras. En su parlamento final, Rosita se muestra consciente
de su estado social y animico, y lo asume desde una actitud poética,
emotiva, retorica y francamente teatral y metaférica. Sus palabras son casi
de un estoicismo fabuloso y mistico®: «Me he acostumbrado a vivir
muchos afios fuera de mi, pensando en cosas que estaban muy lejos, y
ahora que estas cosas ya no existen, sigo dando vueltas y mis vueltas por
un sitio frio, buscando una salida que no he de encontrar nunca»?'. La
protagonista se acredita finalmente como un personaje dotado de razén
tedrica, pero despreocupado de toda razdén prictica. Poco o nada ha
hecho por casarse, por buscar otro hombre posible y factible, por encon-
trar un amor nuevo que le permitiera organizar su vida al margen del
amor inasequible del hombre al que —no se olvide— inducen a que la

8 «Las tres Solteronas vienen con inmensos sombreros de plumas malas, trajes exageradisimos,
guantes hasta el codo con pulseras encima y abanicos pendientes de largas cadenas. La Madre viste de
negro pardo con un sombrero de viejas cintas moradas», E Garcia Lorca, Obras completas, ed. de Miguel
Garcia-Posada, op. cit., p. 552.

1% Ibid., p. 555.

% «Hay cosas que no se pueden decir porque no hay palabras para decirlas, y si las hubiera, nadie
entenderia su significado, op. cit., III, p. 575.

2! E Garcia Lorca, Obras completas, ed. de Miguel Garcia-Posada, op. cit., p. 574.

49



JESUS G. MAESTRO

abandone. Rosita esti concebida —en manos del dramaturgo Lorca—
para ser una victima relativamente voluntaria de sus propios anhelos, una
figura alegorica del deseo, al que el autor del drama s6lo permite existir
en tanto que portadora de un deseo insatisfecho. Lorca no quiere
soluciones practicas a la infelicidad. Lorca es un explotador literario de la
insatisfaccion sexual. No quiere deseos cumplidos. Le fascinan los deseos
extraviados, no su solucién.

Ya soy vieja. Ayer le of decir al Ama que todavia podia yo casarme. De ningin
modo. No lo pienses.Ya perdi la esperanza de hacerlo con quien quise con toda
mi sangre, con quien quise y... con quien quiero. Todo estd acabado... y sin
embargo, con toda la ilusién perdida, me acuesto, y me levanto con el mas terrible
de los sentimientos, que es el sentimiento de tener la esperanza muerta. Quiero
huir, quiero no ver, quiero quedarme serena, vacia (;es que no tiene derecho una
pobre mujer a respirar con libertad?).Y sin embargo la esperanza me persigue, me
ronda, me muerde; como un lobo moribundo que apretara sus dientes por tltima
vez?,

La belleza verbal de estas palabras conclusivas de Rosita no debe
eclipsar el racionalismo que exige su comprensidén. Lorca hace que la
soltera protagonista imponga sus sentimientos amorosos hacia una
persona concreta por encima de todo lo demas, incluidos el resto de los
posibles personajes de los que podria haberse enamorado. Este es el proce-
dimiento mas eficaz para no sobrevivir a los propdsitos personales. Es
hacer de la experiencia amorosa frustrada una obstinacion permanente. El
camino mas corto para llegar al fracaso. Sin duda es un tema bonito para
el arte...Y sobre todo para una literatura y un teatro que ante todo evitan
soluciones, porque ni buscan ni pretenden racionalizar las causas de los
problemas que explotan artisticamente. Una vez mas, en Lorca triunfa lo
sensible frente a lo inteligible.

El tiempo y su paso introducen el lirismo metaférico y el idealismo
formalista de la obra en el realismo del deseo humano insatisfecho. En un
principio, al personaje protagonista y a su entorno parece objetirsele, por
boca del ama, que «no se da cuenta de cdmo pasa el tiempo»?®. De hecho,

2 Ibid., p. 575.
2 Ibid., p. 547.

50



EL TEATRO MODERNISTA DE LORCA

R osita, consciente del imperativo temporal, pretende imponerse a €l, al
menos en los primeros momentos, mediante la evasién o incluso la
negacion: «Pero es que en la calle noto como pasa el tiempo y no quiero
perder las ilusiones.Ya han hecho otra casa nueva en la placea. No quiero
enterarme de como pasa el tiempo»?*.

Entre el primer y segundo acto se sugiere un lapso de tiempo de
quince afios®, mientras que entre el segundo y el tercero «han pasado diez
afios», seguin reza la acotacién inicial. Todo en el dltimo acto es signo y
simbolo de vejez esplendente: personajes, figuras, declaraciones, objetos,
escenario, decoracidn, bienes e inmuebles... Desde el punto de vista
humano, uno de los personajes mas expresivos en este sentido es Martin,
«un viejo con el pelo rojo. Lleva una muleta con la que sostiene una
pierna encogida. Tipo noble, de gran dignidad, con un aire de tristeza
definitiva»®®. Esta figura representa ante todo el paso del tiempo, la fragi-
lidad fisica y la impotencia practica (esta Gltima, comiin a todos los
personajes). Simboliza un mundo académico incapaz de contener la
degradaciéon de un alumnado que se burla de forma tan cruenta como
ridicula de sus docentes. Es personaje que simboliza formalmente el
fracaso con el que de modo convencional se identifican sofiadores, genios
o figuras fascinantes a las que un mundo malvado margina pese a todos
sus supuestos valores: «;Qué mundo! Yo sofiaba siempre ser poeta. Me
dieron una flor natural y escribi un drama que nunca se pudo repre-
sentar»?’ (III, p. 569). Su conversacién con la tia de Rosita expresa la
inanidad de un didlogo propio de quien no desempenian en la realidad de
este mundo ninguna funcién esencialmente operativa. Es innegable que
Lorca deprecia de esta manera todo lo relacionado con el mundo y la vida
académicos, tomando en este caso como referencia un contexto escolar:
«Son los nifios de los ricos y, como pagan, no se les puede castigar»®. Es

% Ibid., p. 552.

3 «Ayola 2*: A mi, Rosita y su novio me ensefiaban las letras B-C-D-... ;Cuinto tiempo hace esto?
/ Tia: {Quince afiosl, op. cit., II, p. 557.

% E Garcia Lorca, Obras completas, ed. de Miguel Garcia-Posada, op. cit., p. 568.

7 Ibid., p. 569.

% Esta maldicién de los ricos no es causal, sino recurrente, en Lorca: «Por eso siempre diré: jMalditos,
malditos sean los ricos! {No quede de ellos ni las ufias de las manos!», op. cit., III, p. 572. No sabemos
qué habria dicho Lorca de los pobres, de haber sido uno de ellos.

51



JESUS G. MAESTRO

indudable que Lorca se refiere a gentes de su propia clase social, no
conviene olvidarlo. Pero la devaluacién torna de nuevo al personaje de
Martin al subrayarse su solteria involuntaria:

Ama: [...] sPor qué no se casd, hombre de Dios? jNo estaria tan sélo en esta vida!
Martin: {No me han querido!®

Dofia Rosita la soltera presenta, pues, el celibato como una experiencia
forzada e indeseada, que hace de la vida del ser humano, particularmente
de la mujer, una existencia marcada por la penuria. Ciertamente, esta obra
lorquiana, lejos de suavizar la ansiedad por el hecho de estar soltera, la
agrava explicitamente, mediante todo tipo punzadas contra el celibato
femenino involuntario y forzoso.

Ayola 1*[...] En cuanto yo pueda me caso.

Tfa: jNifia!

Ayola 1% [...] Las mujeres sin novio estin pochas, recocidas y todas ellas... (Al ver
a las Solteronas.) bueno, todas no, algunas de ellas... En fin, jtodas estin rabiadas!

[...]
Solterona 1*: Hay muchas que no se casan porque no quieren.
Ayola 2* Eso no lo creo yo®.

Hay una explicita devaluacion de la mujer soltera. Y también de la
mujer viuda. La ausencia de vardn instaura una forma de vida sufrida,
castigada por las circunstancias, primero sexuales, después econdémicas. La
madre viuda de las tres solteronas cursis lamenta la muerte de su esposo
por la situacién de pobreza a la que se ven abocadas®. La tia de Rosita se
ve obligada a vender su casa y su hacienda por las deudas que sobrevienen
tras la muerte de su conyuge: «Desde que murié mi marido esta la casa
tan vacia que parece el doble de grande» *.

Esta pieza lorquiana de teatro poético hace de la solteria femenina un
drama insoportable. El dramaturgo no regatea incluso vejaciones a la

# E Garcia Lorca, Obras completas, ed. de Miguel Garcia-Posada, op. cit., p. 571.

* Ibid., p.557.

* «Gusto no me falta,lo que me falta es dinero! [...] No nos oye nadie. Pero usted lo sabe muy bien:
desde que faltd mi pobre marido hago verdaderos milagros para administrar la pensién que nos
queday, op. cit., II, pp. 553-554.

%2 Jbid., p. 565.

52



EL TEATRO MODERNISTA DE LORCA

protagonista, Rosita, la soltera: «Porque, ;quién quiere ya a esta mujer? ;Ya
estd pasadal»®. En el tercer acto aparece de hecho demacrada, y acusando
fisicamente el paso del tiempo («Estd muy avejentada»®®). Asi se presentan
los hechos al descubrirse que su prometido lleva en América ocho afios
casado. De un modo u otro, desde tales planteamientos formales y funcio-
nales, es manifiesto que esta obra, lejos de ayudar a superar o a solucionar
los complejos sociales de la solteria femenina, tanto en su época como en
la nuestra, contribuye a intensificarlos.

4. Lorca, ¢dramaturgo critico?

Con frecuencia se ha insistido en que el teatro de Lorca es critico
con la realidad, la autoridad, la represion, etc.

Los teatros estin llenos de engafiosas sirenas coronadas con rosas de invernadero,
y el ptblico esti satisfecho y aplaude viendo corazones de serrin y didlogos a flor
de dientes; pero el poeta dramitico no debe olvidar, si quiere salvarse del olvido,
los campos de rocas, mojados por el amanecer, donde sufren los labradores, y ese
palomo, herido por un cazador misterioso, que agoniza entre los juncos sin que
nadie escuche su gemido®.

Sin embargo, el teatro de Lorca esta plagado de simbolos, metaforas y
tropos que, lejos de denunciar nada, intensifican incluso la pena, el dolor
y el fracaso. Lejos de aportar soluciones o ideas, su teatro expresa, desnu-
damente, y con frecuencia también de forma impotente, pasiones y
ansiedades que, con pretensiones deliberadas, optan por despreciar todo
respeto o consideracion por cualquier tipo de sociedad politica o Estado.
Y ha de advertirse que, al margen del Estado, no nada que denunciar,
porque no hay donde ni cémo hacer efectiva una denuncia. La
Naturaleza, a la que habla Lorca, no dispone de tribunales de Justicia.
Negar la sociedad politica, como sucede en Gltima instancia en El maleficio

% Ibid., p. 566.

* Ibid., p. 567.

% Apud. Garcia-Posada, «El teatro de Federico Garcia Lorcay, introduccién a Obras completas, op. cit.,
1997, p. 15.

53



JESUS G. MAESTRO

de la mariposa, o sustraerse a ella, desde un sentimentalismo psicologista y
estetizante, como de hecho ocurre en Dofia Rosita la soltera, tiene como
consecuencia la imposibilidad de ejercer toda forma efectiva de critica,
para acogerse finalmente a una suerte de renuncia sin derecho ni amparo,
cual resignacién inofensiva.

Lorca tiene mucho en comin con tres grandes dramaturgos:
Cervantes, Lope y Calderén®. Pero todas las analogias observables, a las
que me refiero a continuacion, son cuestiones formales e incluso fenome-
noldgicas, mas no de ideas ni de conceptos. La analogia de Lorca con los
clasicos deja intacta toda posible critica de ideas.

Como Calderdn, Lorca explicita en el teatro la «grandeza» de lo
trascendente, la inconmensurabilidad de lo que rebasa la razén humana,
las fuerzas de una naturaleza —el Ginico dios, irracional por mas sefias, en
el que cree Lorca— que el ser humano no puede controlar, ni dominar,
ni siquiera conocer. Lo sobrenatural y la irrealidad presente en EI pablico
y Asi que pasen cinco afios remite sin duda a una concepcidn teatral
netamente calderoniana, en la que lo imposible y lo misterioso de un
«auto sacramental sin sacramento» —en palabras de Garcia-Posada®—
resultan determinantes para la interpretacion del simbolismo y la
alegoria. Lo Absoluto, en Lorca, no es el Dios teologico de Calderon,
evidentemente, sino una naturaleza instintiva, impulsiva, inconsciente
incluso, muy a propésito de lo que el siglo XX, desde la inventiva litera-
tura freudiana, dara en llamar precisamente asi, lo inconsciente, esto es, el
nombre que la centuria novecentista otorga a lo que los antiguos
filésofos denominaban, concretamente, metafisica. Pero el inconsciente,
es decir, la metafisica del siglo XX, no estara, como en el pasado, mis alla
de lo fisico, sino mds ac4, es decir, en el interior del hombre (o de la
mujer, ahora con rasgos psicoldgicos propios, desde la fantasia freudiana),
en su psicologia mas personal, profunda y arcana. Es decir, el inconsciente
no estid en ningln lugar fisico, como si lo estd de hecho el higado, el

% Tampoco han de descartarse los paralelismos sefialados por Garcia-Posada (1997) entre Lorca y
Shakespeare, que conviene entender en su justa medida, pues no es dificil establecer paralelismos con
un dramaturgo que, como el isabelino inglés, contiene en sus obras todo cuanto es posible codificar
en un teatro universal.
7 Op.cit., 1997, p. 31.

54



EL TEATRC MODERNISTA DE LORCA

pulmoén o el timpano. A la inventiva literaria de Freud sucedera la sofis-
ticada retdérica de Lacan, que acabard por instaurar definitivamente lo
inconsciente en el lugar que desde siempre habia ocupado la metafisica
tradicional. Un lugar que salvaguarda de nuevo toda interpretacion
imaginaria —a la que no tarda en incorporarse la hermenéutica posmo-
derna— de hechos literarios, particularmente como los aducidos en el
teatro lorquiano: pasiones, adulterios, impotencias, represiones, esterili-
dades insufribles, homosexualidad, frustraciones, imposibilidades
sexuales, y toda una celebérrima gama de martirios y dolencias especta-
culares.

Con Lope de Vega comparte Lorca la espontaneidad y naturalidad del
canto, la lirica y el verso. La impronta musical adquiere por este camino su
mayor desarrollo y expresividad. La elegia, el mondlogo lirico, la rima
aurisecular, el lenguaje gricil, el romance, el baile y el movimiento
corales, el descriptivismo de la fibula lorquiana, lo legendario y lo
mitico..., ofrecen desde el teatro de Lope un amplio campo de fuentes
referenciales.

Cervantes, a su vez, brinda los modelos de la farsa y del titere, de lo
grotesco y lo ridiculo, del marido impotente y de la moza sexualmente
fogosa, objetivados en entremeses como El juez de los divorcios, La eleccion
de los alcaldes de Daganzo, El retablo de las maravillas, El viejo celoso o La cueva
de Salamanca. Pero, se mire como se mire, en Lorca no hay la critica social
ni la incisién politica que hay en Cervantes. El autor del Quijote parodia
y critica en su teatro entremesil, comico y tragico, una sociedad politica-
mente deficiente y sin posibilidades de desarrollo, cuyas grietas quedan al
descubierto con discreta amargura; Lorca, por su parte, ofrece al lector y
espectador un teatro de protesta mas que de critica, de llanto y queja mas
que de soluciones y luchas, de heroinas que lamentan su suerte antes que
de mujeres capaces de imponer un racionalismo que conduzca a la
libertad politica de su sociedad. Las heroinas de Cervantes son mucho mas
valientes y audaces que las lorquinas, cuyos prototipos se reducen bésica-
mente a dos: la victima y la verdugo. Yerma y Bernarda. Mujer contra
mujer. Porque Bernarda —ha de subrayarse pese a su obviedad— es una
mujer que maltrata a las de su sexo como ningin hombre se propone
hacerlo en toda la literatura lorquiana.

Varios autores se han referido a la huella del teatro espafiol del Siglo de
Oro en algunas piezas dramaticas de Lorca, como por ejemplo La zapatera

55



JESUS G. MAESTRO

prodigiosa®®. Desde este punto de vista, es posible identificar en algunas
obras dramaticas de Lorca la influencia de una tradicidn teatral peninsular,
adscrita al entremés aurisecular’ y también afin al esperpento valleincla-
nesco*.

Con motivo de la representacion de Peribafiez de Lope, Lorca elogid
«el ritmo, la sabiduria, la gracia totalmente modernos del entremés de don
Miguel de Cervantes»*!. Segin testimonia Francisco Garcia Lorca,
Federico habria definido los entremeses cervantinos como «trama y
lenguaje de farsa humana eterna»*. Ademas, en el repertorio de represen-
taciones de la compania de teatro de La Barraca, se escenifican tres
entremeses cervantinos: La cueva de Salamanca, La guarda cuidadosa y El
retablo de las maravillas®. Parece que el resto de los entremeses cervantinos
se ensayaron, pero no llegaron a representarse ante el ptiblico, si tenemos
en cuenta los documentos aducidos por E. Trépanier*,

Canavaggio propone comparar los prologos del teatro lorquiano con
los prélogos de las obras cervantinas, en los que ve la misma subversién
frente a los modos y canones tradicionales de concebir los exordios de las

* Vid. en este sentido especialmente J. Canavaggio («Garcia Lorca ante el entremés cervantino: el
telar de La zapatera prodigiosa», El teatro menor en Espafia, Anejo 4 de Segismundo, Madrid, CSIC, 1985,
pp- 141-153, reed. en Cervantes entre vida y creacién, Madrid, CEC, 2000, pp. 175-185), y la edicién de
J. Forradellas a La zapatera prodigiosa de Lorca (Salamanca, Almar, 1978). Sobre la huella en Lorca del
teatro del Siglo de Oro, vid. entre otros F Olmos Garcia, «Garcia Lorca y el teatro clasico», Les Langues
Néolatines, 54, 1960, pp. 36-67; C. Ramos-Gil, «Hacia una revisién del teatro lorquiano», Revista de
Literatura, 42, 1960, pp. 140-146. Sobre la labor de Lorca en La Barraca, vid. E. Trépanier, «Garcia
Lorca et La Barraca», Revue d’Histoire du Thédtre, 18, 1966, pp. 163-181; E Masini, Federico Garcla Lorca
e La Barraca, Rocca San Casciano, Cappelli, 1966, especialmente pp. 58-65; M. Laffranque, Les idées
esthétiques de Federico Garcla Lorca, Paris, Centre de Recherches Hispaniques, Institut d’Etudes
Hispaniques, 1967, esp. pp. 284-295; L. Sienz de la Calzada, La Barraca: Teatro Universitario, Madrid,
Biblioteca de la Revista de Occidente, 1976. Desde una perspectiva mis amplia, vid. E. Honing,
«Reality and Realism in Cervantes and Lorca»r, New Mexico Quarterly, 34, 1964, pp. 31-47,y E Garcia
Lorca, Federico y su mundo, Madrid, Alianza, 1981.

¥ J. Huerta Calvo, «La recuperacién del entremés y de los géneros teatrales menores en el primer
tercio del siglo XX», en D. Dougherty v E Vilches de Frutos {eds.), E! teatro en Espaia entre la tradicion
y la vanguardia (1918-1939)), Madrid, CSIC -Fundacién Garcia Lorca -Tabacalera, 1992, pp. 285-294,
% Cfr. a este respecto A. Buero Vallejo (1973), «Garcia Lorca ante el esperpenton, Ties maestros ante el
phblico (Valle-Inclan, Veldzquez, Lorca), Madrid, Alianza, 1973, pp. 97-171.

“ Cfr. E Garcia Lorca, «Presentacidn de Peribdriez y el comendador de Ocafia, de Lope de Vega, represen-
tado por el Club Teatral Anfistoras, en F Garcia Lorca, Federico y su mundo, op. cit., p. 492.

# Texto recogido por su hermano, E Garcia Lorca, Federico y su mundo, op. cit., p. 441.

“ Cfr. E Garcia Lorca, Obras completas, ed. de Arturo del Hoyo, Madrid, Aguilar, 1974, I11, p. 951,

# E. Trépanier, «Garcia Lorca et La Barracas, Revue d’Histoire du Thédtre, 18, 1966, pp. 163-181,
p. cit. 171,

56



EL TEATRO MODERNISTA DE LORCA

obras dramaticas. Formalmente, es decir, estéticamente, si: Lorca pudo
haber sido tan heterodoxo en su tiempo histérico como Cervantes en el
suyo; pero criticamente, no: la critica de Lorca es mis sensible que inteli-
gible. Lorca no tiene la profundidad critica de Cervantes. Lorca busca la
expresion de la queja, no su solucidn.

Autores como J. Forradellas han sefialado ciertas analogias entre los
entremeses de Cervantes y el teatro menor de Lorca®: uso recurrente de
una gestualidad semejante; lenguaje pintoresco, lleno de invectivas, impre-
caciones y “energia patética’; uso frecuente de recursos sonoros, entre
ellos la misica y el canto; presencia de bailes y otros elementos coreogra-
ficos; presencia, en el reparto de personajes de La zapatera prodigiosa, de
figuras que se configuran a partir de la lectura y observaciéon del teatro
cervantino, antes de que resultaran tipificadas y mecanizadas por los poste-
riores cultivadores del entremés peninsular; el tema central de muchas
piezas dramaiticas lorquianas es idéntico a uno de los motivos mis
populares del entremés cervantino: el viejo casado con mujer moza.
Canavaggio finalmente hace suyas las consideraciones de diferentes
criticos que le han precedido en sus estudios comparativos entre
Cervantes y Lorca, y concluye en que

La zapatera prodigiosa nos parece ser creacidn genuina, pero estimulada, entre otros
alicientes, por una libre interpretacién de los ocho entremeses, cuyo contrapunto
tanto se percibe en ‘en color de la obra’, como en lo esencial, su tema, su ‘sustan-
cia’ [...]. En un momento clave en que se iniciaba una nueva etapa en la trayectoria
dramitica lorquiana, La zapatera prodigiosa no podia seguir los derroteros de la
estética valleinclanesca. Otro camino fue el que eligié [Lorca] para regenerar a su
modo la escena espaifiola: aquel que abrieron, mas de tres siglos antes, los mufiecos
del compadre Miguel®.

JESUs G. MAESTRO
Universidad de Vigo
maestro@academiaeditorial.com

% Cfr.la edicidn de J. Forradellas a La zapatera prodigiosa de Lorca (Salamanca, Almar, 1978).

% Cfr.]. Canavaggio, «Garcia Lorca ante el entremés cervantino: el telar de La zapatera prodigiosa», El
teatro menor en Espafia, Anejo 4 de Segismundo, Madrid, CSIC, 1985, pp. 141-153. Reed. en Cervantes
entre vida y creacién, Madrid, CEC, 2000, pp. 175-185, pp. cits. 183-184. La misma idea la habia expre-
sado anteriormente, B. W. Wardropper, «Ambiguity in El viejo celoso», Cervantes, 1981, 1, pp. 19-27.

57






	El teatro modernista de Lorca como negación de la sociedad política

