
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 58 (2011)

Heft: 3: Fascículo español. Federico García Lorca, 75 años después

Artikel: El teatro modernista de Lorca como negación de la sociedad política

Autor: Maestro, Jesús G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-271913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-271913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


El teatro modernista de Lorca como negación
de la sociedad política

All things that are,

Are with more spirit chased than enjoy'd.

Shakespeare, The Merchant ofVenice (II, 6, w. 13-14)1

1. Introducción

Cuando García Lorca comienza a escribir y estrenar sus obras

teatrales, la escena española está determinada por la presencia de autores

como Benavente, Dicenta, Muñoz Seca, Linares Rivas, Marquina y los

Alvarez Quintero. Arniches representa más bien Umitándose al saínete

madrüeño, los Machado tienen una presencia testimonial, Gómez de la

Serna se entrega a formas experimentales que apenas se difunden más

allá de grupos minoritarios, y VaUe-Inclán, cual Cervantes del siglo XX,
se entrega a la composición y difusión de un teatro leído antes que
representado. Los géneros dramáticos se codifican en la alta comedia, el

drama rural y el social, el teatro modernista, el saínete y el astracán. La

impronta del naturalismo decimonónico resulta aún dominante en los

primeros años del XX, y la renovación del teatro español está por hacer

en esos momentos, si bien no tarda en Uegar de la mano deVaUe y Lorca.
El primero de ellos da lugar a un teatro modernista, farsesco y mítico,

cuya expresión evolutiva más original será el esperpento. El segundo, a

partir de obras inicial y tardíamente modernistas, líricas y poéticas (El
maleficio de la mariposa, Mariana Pineda, Doña Rosita la soltera...), hará

posible un teatro de farsa y títeres (Tragicomedia de don Cristóbal y la seña

Rosita, Retablillo de don Cristóbal, La zapatera prodigiosa, Amor de don

Perlimplín con Belisa en su jardín...), que evolucionará hacia la renovación
de la tragedia en la literatura española (Bodas de sangre, Yerma, La casa de

1 W. Shakespeare, ed. esp. de M. Á. Conejero, El mercader de Venecia, Madrid, Cátedra, 1998, p. 91:
«Todo lo que hacemos / lo hacemos con más anhelo que deleite».

43

Jesús G. Maestro, «El teatro modernista de Lorca como negación-*, Versants 58:3, fascículo español, 2011, pp. 43-57



JESUS G. MAESTRO

Bernarda Alba) y hacia la exultación del surreaUsmo (El público, Así que

pasen cinco años...)2. El teatro lorquiano ilumina, junto con VaUe-Inclán,
toda la vanguardia española3, desde las cenizas del naturaUsmo decimonónico

hasta la demoUción que supuso, en todos los órdenes de la vida,
la Guerra Civü.

El teatro lorquiano contribuyó además de forma decisiva a la renovación

dramática4 del siglo XX gracias a la importancia y desarroUo que
adquiere en esos años la tecnología de la dramaturgia, junto con una serie
de fenómenos sociales y pragmáticos que dejarán su impronta en los

procesos de composición, interpretación y transducción teatrales5, como
las nuevas valoraciones y posibüidades en el uso de los sistemas de signos

no verbales6; la influencia de las investigaciones filosóficas y de las motivaciones

sociológicas y psicológicas del espectáculo teatral (surrealismo,
expresionismo, evasión, absurdo, simbolismo); el estudio de los medios de

producción, captación y transformación del sentido (fenómenos lumino-
técnicos y cibernéticos, comunicación, Ungüística, semiosis, luz, música,
etc.); la importancia que adquiere el director de escena, cuyo estatuto se

caracteriza desde ahora por su autonomía frente a la actividad del actor y
del empresario; la intervención y mediación de la prensa periódica, cada

vez más poderosa desde comienzos del siglo XX; así como la influencia
del cine, especialmente entonces en cuanto a la estética y sentido
reaUstas7.

A continuación voy a referirme a dos obras teatrales de Lorca, propias
de su estética modernista y simboUsta, y muy distantes cronológicamente.

2 Vid. al respecto el monográfico sobre Federico García Lorca y el teatro. Theatralía 11,Vigo, Editorial
Academia del Hispanismo, 2009.
3 E. Kunicka, «La recuperación del guiñol en la dramaturgia moderna española:Valle-Inclán y García
Lorca», enJ. G.Maestro (ed.),Federico García Lorca y el teatro,Theatralia, 11, op. cit.,pp. 185-196.
4 Cfr. al respecto A. M. Gómez Torres, Experimentación y teoría en el teatro de Federico García Lorca,

Málaga, Editorial Arguval, 1995, y Una teoría teatral de la ruptura: Lorca y la España de anteguerra, Málaga,
1996.
5 Sobre el concepto de transducción en el teatro, vid. mis trabajos Pragmática y transducción, Kassel,

Reichenberger, 1994, y «Lingüística y poética de la transducción teatral», en J. G. Maestro (ed.), El
signo teatral: texto y representación. Theatralia, 1,1996, pp. 175-211.
6 Vid. T. Kowzan, «Le signe au théâtre», Diogene, 61,1968, pp. 59-90.Trad. esp. de C. Bobes Naves y
J. G. Maestro: «El signo en el teatro. Introducción a la semiología del arte del espectáculo», en C.
Bobes Naves (ed.), Teoría del (cairo, Madrid, Arco-Libros, 1997, pp. 121-153.
7 Cfr. C. Becerra (ed.), Teatro y Cine. Lecturas: Imágenes, 6,Vigo, Editorial Academia del Hispanismo,
2009.

44



EL TEATRO MODERNISTA DE LORCA

Podría decirse que en cierto modo señalan un alfa y un omega en la

expresión de las formas simbóUcas de su materia dramática, envolventes
históricamente de las tres señeras tragedias (La casa, Bodas, Yerma), de su

teatro farsesco y guiñolesco (la serie de los retablos y piezas de figuras
como don Perlimplín, Cristóbal, la zapatera...), y su experimentalismo
surreaUsta (El público, Así que pasen cinco años...). Me refiero a El maleficio
de la mariposa, de 1920, y a Doña Rosita la soltera o el lenguaje de las flores,
de 1935.

2. El maleficio de la mariposa (1920) o la negación de la
sociedad política

En El maleficio de la mariposa Lorca Ueva al teatro el tratamiento de

dos temas eternos: el amor y la muerte. La novedad, en esta ocasión,
reside en objetivar su interpretación teatral en un espacio antropológico
que excluye las exigencias e imperativos de una sociedad humana poUti-
camente organizada. Los protagonistas son insectos, es decir, animales,

que, lejos de seguir las pautas de la literatura de fábulas y moralinas,
adoptan el formato de la lírica, el simbolismo y el naturalismo. El deseo

y sus imperativos están por encima de cualesquiera indicaciones racionales.

Como en Aleixandre (La destrucción o el amor, 1935), Lorca aproxima el

amor a la muerte, si bien, a diferencia de aquél, el dramaturgo confiere a

estas experiencias un sentido trágico y numinoso que no está presente en
el poeta malagueño:

¡Y es que la Muerte se disfraza de Amor! [...] Parece que el niño Cupido duerme
muchas veces en las cuencas vacías de su calavera. ¡En cuántas antiguas historietas,

una flor, un beso o una mirada hacen el terrible oficio de puñal!8

Sin embargo, al final del mismo prólogo a El maleficio de la mariposa,

Lorca parece coincidir con el aparente panteísmo amoroso presente en la

lírica de Aleixandre, en virtud del cual la Naturaleza toda quedaría

8 E García Lorca, «Prólogo», El maleficio de la mariposa, Obras completas, ed. de M. García-Posada,

Madrid, Círculo de Lectores-Galaxia Gutenberg, II, 1997, p. 168.

45



JESÚS G. MAESTRO

reducida a una fuerza matriz, auténtico monismo axiomático de la

sustancia, que sería el amor:

Di, poeta, a los hombres que el amor nace con la misma intensidad en todos los

planos de la vida; que el mismo ritmo que tiene la hoja mecida por el aire tiene la

estrella lejana, y que las mismas palabras que dice la fuente en la umbría las repite
con el mismo tono el mar: dile al hombre que sea humilde, ¡todo es igual en la

Naturaleza!9

Esta propiedad, tendente a situar la esencia de la vida en la naturaleza,
incluso por encima del papel del ser humano en su terrenal mundo social,
estará también muy presente en la obra poética de Aleixandre, especialmente

desde Pasión de la Tierra (1935) hasta Historia del corazón (1954).
El espacio antropológico que presenta Lorca en El maleficio de la

mariposa es bidimensional, al quedar reducido a los ejes radial y angular, es

decir, a la naturaleza y a lo animal y numinoso. El ser humano, como
expresión de la sociedad política, está excluido del espacio antropológico
que instituye e inspira la obra. Los protagonistas son animales, si bien
revestidos de cualidades antropológicas, y lejos del moraUsmo de la fabula

como género literario que pueda servir de precedente intertextual. En
consecuencia, y tras derogar toda operatividad del eje circular o humano
(sociedad política), el dramaturgo se Umita al eje radial o de la naturaleza

y al eje angular, al que confiere un valor exclusivamente numinoso, nunca
mitológico ni teológico (hadas, nigromantes, «los secretos del agua y de
las flores», «los dulces profetas ruiseñores», «yo soy el espíritu / de la seda»,

etc., serán las figuras que pueblen la flora y la fauna de esta pieza lírica,
simbólica y modernista).

La obra exalta el goce y el placer —en un ideario afín al Carpe díem—,
amenazado por el paso fugaz del tiempo, y por la frustración y muerte
finales:

Desechad tristeza y melancolías;
La vida es amable, tiene pocos días,

Y tan sólo ahora la hemos de gozar10

Ibid., p. 169.
5 Ibid., p. 173.

46



EL TEATRO MODERNISTA DE LORCA

Y subraya de forma recurrente y obsesiva el mismo impulso que todo
el teatro lorquiano: el amor sexual insatisfecho, expUcitado, en este caso

como en Doña Rosita la soltera, en el matrimonio como demostración
de consumación de aquél:

Curianita Silvia: Me queda
Mucho tiempo que llorar.
Yo me enterraré en la arena

A ver si un amante bueno
Con su amor me desentierra [...]

Doña Curiana: Se cuenta
De una curiana muy santa

Que permaneció soltera

Y vivió seis años.Yo

Dos meses tengo y soy vieja.
¡Todo por casarme! ¡Ay! [...]

Curianita Silvia: ¡Amor, quién te conociera!11

A su vez, la mariposa blanca, herida, numinosa, sedosa, simboUza la

pureza mayor y la más poderosa carencia de amor, supremamente
anhelado: «No sé lo que es amor, / ni lo sabre jamás»12. La obra es una
tragedia simboUsta, materiaUzada en la forma de una fábula amorosa cuya
protagonista muere, provocando el Uanto o planto final de su enamorado.

La escena VII y última constituye un monólogo elegiaco de intenso
Urismo, protagonizado por el amante, y al que sólo responde el süencio

trágico de la muerte de su amada.

3. Doña Rosita la soltera (1935) o la nostalgia del Modernismo

Pese a ser un drama de fecha tan avanzada como es 1935, Doña Rosita

la soltera o el lenguaje de las flores recupera en todos sus actos un ambiente
modernista y decadente innegable13, donde el Urismo simbolista de las

11 Ibid., pp. 176-177.
12 Ibid., p. 206.
13 La plenitud decadentista, con la que la obra concluye, hace que resulte inevitable pensar en el

Chejov de El jardín de los cerezos (1904).

47



JESUS G. MAESTRO

metáforas y presencias florales resulta omnipresente («pero como tierna
flor / sus pétalos encendidos / se fueron cayendo heridos / por el beso

del amor»14). Asimismo, la decoración funeraria, igualmente propia del

modernismo, impregna de forma constante la totalidad de la obra: «Pero el

veneno que vierte / amor, sobre el alma sola / tejerá, con tierra y ola / el

vestido de mi muerte»15. Se sostiene en este contexto la idea de un amor
preservado de todo placer, un deseo intacto y crudo, una vida abocada a

la soledad del célibe donde ante todo permanece el complejo de una
sexualidad nunca satisfecha. Son temas omnipresentes tanto en la obra

lorquiana como en la obra de los exégetas de Lorca, que, no nos

engañemos, desde hace décadas vienen repitiendo casi lo mismo, confitado

con la radioactividad del psicoanáüsis16.

Ha de subrayarse en esta pieza teatral la recurrencia del verso, de la

expresión lírica, del lenguaje floral y modernista al servicio de la expresión

del deseo insatisfecho: «Mil flores dicen mil cosas / para mil
enamoradas, / y la fuente está contando / lo que el ruiseñor se caüa»17.

Los personajes se convierten en figuras poéticas, simbóUcas, que recitan
sus propios papeles en una esgrima de celos, deseos, soledades y anhelos

cruzados, en este «Poema granadino del novecientos, dividido en varios

jardines, con escenas de canto y baile», tal como reza el subtítulo o

paratexto de la obra.

Como es habitual en Lorca, los personajes representan esencialmente

impulsos psicológicos. Su forma consiste en otorgar funcionaUdad poética
al deseo. Todo cuanto les rodea está en función de sus pulsiones psíquicas,

y de la forma emotiva de expresarlas. Así se explica que el personaje
quede reducido a una alegoría del deseo. Se trata de figuras planas, guiño-
leseas en cierto modo, habitantes de un mundo en el que todo, excepto el

valor social y personal de vivir en pareja, es anecdótico.
Los pretendientes de Rosita son personajes formal y funcionalmente

ridículos. Es el caso del grotesco y pedante Señor X, cuyo lenguaje artifi-

14 E García Lorca, Doña Rustía ¡a soltera, Obras completas, ed. de M. García-Posada, op. cit., p. 541.
15 Ibid., p. 542.
16 Uno de los trabajos más respetables sobre psicoanálisis en el teatro lorquiano puede leerse en I.
Marful, Lorca y sus dobles. Interpretación psicoanalítica de la obra dramática y dibujística, Kassel,

Reichenberger, 1991.
17 E García Lorca, Doña Rosita la soltera, Obras completas, ed. de M. García-Posada, op. cit., p. 558.

48



EL TEATRO MODERNISTA DE LORCA

cial y académico lo aparta del mundo normal. Incluso los personajes que
rodean a la famüia protagonista asumen funciones alegóricas y corales

saturadas de ridiculez y formalismos grotescos. Así sucede con la madre y
las tres hijas solteras, empobrecidas y engreídas, cuyos nombres son Amor,
Caridad y Clemencia18. Lo mismo cabe decir de las sucesivas visitas,

protagonizadas por las Uamadas Niñas de Aloya, que «vienen con la moda

exagerada de la época», si bien, frente a las tres cursis solteronas y su

madre, «ricamente vestidas»19.

De un modo u otro, ni uno sólo de los personajes de este drama hace

absolutamente nada por evitar cuanto sucede. Ni Rosita, ni sus tíos, ni su

ama, ni nadie, actúan frente a la soltería de la protagonista, que tanto les

amarga la existencia. El mundo se descompone ante eUos en todos los

aspectos. Ante tal perspectiva, el objetivo del drama no parece ser otro que
el de retratar estéticamente una carencia, una insatisfacción, un deseo

frustrado, y pretender emocionar al espectador con su contemplación.
Cuanto más ruinoso es el mundo, más fascinante resulta atesorar un deseo

frustrado. Lorca no ofrece soluciones a los conflictos dramáticos que
plantean sus obras. En su parlamento final, Rosita se muestra consciente
de su estado social y anímico, y lo asume desde una actitud poética,
emotiva, retórica y francamente teatral y metafórica. Sus palabras son casi

de un estoicismo fabuloso y místico20: «Me he acostumbrado a vivir
muchos años fuera de mí, pensando en cosas que estaban muy lejos, y
ahora que estas cosas ya no existen, sigo dando vueltas y más vueltas por
un sitio frío, buscando una salida que no he de encontrar nunca»21. La

protagonista se acredita finalmente como un personaje dotado de razón

teórica, pero despreocupado de toda razón práctica. Poco o nada ha

hecho por casarse, por buscar otro hombre posible y factible, por encontrar

un amor nuevo que le permitiera organizar su vida al margen del

amor inasequible del hombre al que —no se olvide— inducen a que la

18 «Las tres Solteronas vienen con inmensos sombreros de plumas malas, trajes exageradísimos,

guantes hasta el codo con pulseras encima y abanicos pendientes de largas cadenas. La Madre viste de

negro pardo con un sombrero de viejas cintas moradas», F. García Lorca, Obras completas, ed. de Miguel
García-Posada, op. cit., p. 552.
19 Ibid., p. 555.
20 «Hay cosas que no se pueden decir porque no hay palabras para decirlas, y si las hubiera, nadie
entendería su significado», op. cit., Ill, p. 575.
21 F. García Lorca, Obras completas, ed. de Miguel García-Posada, op. cit., p. 574.

49



JESUS G. MAESTRO

abandone. Rosita está concebida —en manos del dramaturgo Lorca—

para ser una víctima relativamente voluntaria de sus propios anhelos, una
figura alegórica del deseo, al que el autor del drama sólo permite existir
en tanto que portadora de un deseo insatisfecho. Lorca no quiere
soluciones prácticas a la infeUcidad. Lorca es un explotador Uterario de la

insatisfacción sexual. No quiere deseos cumpUdos. Le fascinan los deseos

extraviados, no su solución.

Ya soy vieja. Ayer le oí decir al Ama que todavía podía yo casarme. De ningún
modo. No lo pienses.Ya perdí la esperanza de hacerlo con quien quise con toda

mi sangre, con quien quise y... con quien quiero.Todo está acabado... y sin

embargo, con toda la ilusión perdida, me acuesto, y me levanto con el más terrible
de los sentimientos, que es el sentimiento de tener la esperanza muerta. Quiero
huir, quiero no ver, quiero quedarme serena, vacía (¿es que no tiene derecho una
pobre mujer a respirar con libertad?)Y sin embargo la esperanza me persigue, me
ronda, me muerde; como un lobo moribundo que apretara sus dientes por última
vez22.

La beUeza verbal de estas palabras conclusivas de Rosita no debe

ecUpsar el racionaUsmo que exige su comprensión. Lorca hace que la

soltera protagonista imponga sus sentimientos amorosos hacia una

persona concreta por encima de todo lo demás, incluidos el resto de los

posibles personajes de los que podría haberse enamorado. Éste es el
procedimiento más eficaz para no sobrevivir a los propósitos personales. Es

hacer de la experiencia amorosa frustrada una obstinación permanente. El
camino más corto para Uegar al fracaso. Sin duda es un tema bonito para
el arte...Y sobre todo para una Uteratura y un teatro que ante todo evitan
soluciones, porque ni buscan ni pretenden racionalizar las causas de los

problemas que explotan artísticamente. Una vez más, en Lorca triunfa lo
sensible frente a lo inteUgible.

El tiempo y su paso introducen el Urismo metafórico y el ideaUsmo
formalista de la obra en el reaUsmo del deseo humano insatisfecho. En un
principio, al personaje protagonista y a su entorno parece objetársele, por
boca del ama, que «no se da cuenta de cómo pasa el tiempo»23. De hecho,

Ibid., p. 575.
Ibid., p. 547.

50



EL TEATRO MODERNISTA DE LORCA

Rosita, consciente del imperativo temporal, pretende imponerse a él, al

menos en los primeros momentos, mediante la evasión o incluso la

negación: «Pero es que en la caUe noto cómo pasa el tiempo y no quiero
perder las üusiones.Ya han hecho otra casa nueva en la placea. No quiero
enterarme de cómo pasa el tiempo»24.

Entre el primer y segundo acto se sugiere un lapso de tiempo de

quince años25, mientras que entre el segundo y el tercero «han pasado diez

años», según reza la acotación inicial. Todo en el último acto es signo y
símbolo de vejez esplendente: personajes, figuras, declaraciones, objetos,
escenario, decoración, bienes e inmuebles... Desde el punto de vista

humano, uno de los personajes más expresivos en este sentido es Martín,
«un viejo con el pelo rojo. Lleva una muleta con la que sostiene una

pierna encogida. Tipo noble, de gran dignidad, con un aire de tristeza
definitiva»26. Esta figura representa ante todo el paso del tiempo, la fragilidad

física y la impotencia práctica (esta última, común a todos los

personajes). SimboUza un mundo académico incapaz de contener la

degradación de un alumnado que se burla de forma tan cruenta como
ridicula de sus docentes. Es personaje que simboliza formalmente el

fracaso con el que de modo convencional se identifican soñadores, genios

o figuras fascinantes a las que un mundo malvado margina pese a todos

sus supuestos valores: «¡Qué mundo! Yo soñaba siempre ser poeta. Me
dieron una flor natural y escribí un drama que nunca se pudo
representar»27 (III, p. 569). Su conversación con la tía de Rosita expresa la

inanidad de un diálogo propio de quien no desempeñan en la realidad de

este mundo ninguna función esencialmente operativa. Es innegable que
Lorca deprecia de esta manera todo lo relacionado con el mundo y la vida
académicos, tomando en este caso como referencia un contexto escolar:

«Son los niños de los ricos y, como pagan, no se les puede castigar»28. Es

24 Ibid.,p. 552.
25 «Ayola 2*: A mí, Rosita y su novio me enseñaban las letras B-C-D-... ¿Cuánto tiempo hace esto?

/Tía: ¡Quince años!», op. cit., II, p. 557.
26 E García Lorca, Obras completas, ed. de Miguel García-Posada, op. cit., p. 568.
27 Ibid., p. 569.
28 Esta maldición de los ricos no es causal, sino recurrente, en Lorca: «Por eso siempre diré: ¡Malditos,
malditos sean los ricos! ¡No quede de ellos ni las uñas de las manos!», op. cit., Ill, p. 572. No sabemos

qué habría dicho Lorca de los pobres, de haber sido uno de ellos.

51



JESUS G. MAESTRO

indudable que Lorca se refiere a gentes de su propia clase social, no
conviene olvidarlo. Pero la devaluación torna de nuevo al personaje de

Martín al subrayarse su soltería involuntaria:

Ama: [...] ¿Por qué no se casó, hombre de Dios? ¡No estaría tan sólo en esta vida!

Martín: ¡No me han querido!29

Doña Rosita la soltera presenta, pues, el ceUbato como una experiencia
forzada e indeseada, que hace de la vida del ser humano, particularmente
de la mujer, una existencia marcada por la penuria. Ciertamente, esta obra

lorquiana, lejos de suavizar la ansiedad por el hecho de estar soltera, la

agrava expUcitamente, mediante todo tipo punzadas contra el ceUbato

femenino involuntario y forzoso.

Ayola Ia: [...] En cuanto yo pueda me caso.

Tía: ¡Niña!
Ayola 1*: [...] Las mujeres sin novio están pochas, recocidas y todas ellas... (Al ver

a las Solteronas.) bueno, todas no, algunas de ellas... En fin, ¡todas están rabiadas!

[...]
Solterona Ia: Hay muchas que no se casan porque no quieren.
Ayola 2a: Eso no lo creo yo30.

Hay una expUcita devaluación de la mujer soltera. Y también de la

mujer viuda. La ausencia de varón instaura una forma de vida sufrida,
castigada por las circunstancias, primero sexuales, después económicas. La
madre viuda de las tres solteronas cursis lamenta la muerte de su esposo

por la situación de pobreza a la que se ven abocadas31. La tía de Rosita se

ve obUgada a vender su casa y su hacienda por las deudas que sobrevienen
tras la muerte de su cónyuge: «Desde que murió mi marido está la casa

tan vacía que parece el doble de grande» 32.

Esta pieza lorquiana de teatro poético hace de la soltería femenina un
drama insoportable. El dramaturgo no regatea incluso vejaciones a la

29 F. García Lorca, Obras completas, ed. de Miguel García-Posada, op. cit., p. 571.
30 Ibid., p. 557.
31 «¡Gusto no me falta, lo que me falta es dinero! [...] No nos oye nadie. Pero usted lo sabe muy bien:
desde que faltó mi pobre marido hago verdaderos milagros para administrar la pensión que nos
queda», op. cit., II, pp. 553-554.
32 ft(íi.,p.565.

52



EL TEATRO MODERNISTA DE LORCA

protagonista, Rosita, la soltera: «Porque, ¿quién quiere ya a esta mujer? ¡Ya

está pasada!»33. En el tercer acto aparece de hecho demacrada, y acusando

físicamente el paso del tiempo («Está muy avejentada»34). Así se presentan
los hechos al descubrirse que su prometido Ueva en América ocho años

casado. De un modo u otro, desde tales planteamientos formales y funcionales,

es manifiesto que esta obra, lejos de ayudar a superar o a solucionar
los complejos sociales de la soltería femenina, tanto en su época como en
la nuestra, contribuye a intensificarlos.

4. Lorca, ¿dramaturgo crítico?

Con frecuencia se ha insistido en que el teatro de Lorca es crítico
con la realidad, la autoridad, la represión, etc.

Los teatros están llenos de engañosas sirenas coronadas con rosas de invernadero,

y el público está satisfecho y aplaude viendo corazones de serrín y diálogos a flor
de dientes; pero el poeta dramático no debe olvidar, si quiere salvarse del olvido,
los campos de rocas, mojados por el amanecer, donde sufren los labradores, y ese

palomo, herido por un cazador misterioso, que agoniza entre los juncos sin que
nadie escuche su gemido35.

Sin embargo, el teatro de Lorca está plagado de símbolos, metáforas y
tropos que, lejos de denunciar nada, intensifican incluso la pena, el dolor

y el fracaso. Lejos de aportar soluciones o ideas, su teatro expresa,
desnudamente, y con frecuencia también de forma impotente, pasiones y
ansiedades que, con pretensiones deUberadas, optan por despreciar todo

respeto o consideración por cualquier tipo de sociedad poUtica o Estado.

Y ha de advertirse que, al margen del Estado, no nada que denunciar,

porque no hay dónde ni cómo hacer efectiva una denuncia. La

Naturaleza, a la que habla Lorca, no dispone de tribunales de Justicia.

Negar la sociedad política, como sucede en última instancia en El maleficio

33 Ibid., p. 566.
34 Ibid., p. 567.
35 Apud. García-Posada, «El teatro de Federico Garcia Lorca», introducción a Obras completas, op. cit.,

1997, p. 15.

53



JESUS G. MAESTRO

de la mariposa, o sustraerse a eUa, desde un sentimentalismo psicologista y
estetizante, como de hecho ocurre en Doña Rosita la soltera, tiene como
consecuencia la imposibüidad de ejercer toda forma efectiva de crítica,

para acogerse finalmente a una suerte de renuncia sin derecho ni amparo,
cual resignación inofensiva.

Lorca tiene mucho en común con tres grandes dramaturgos:
Cervantes, Lope y Calderón36. Pero todas las analogías observables, a las

que me refiero a continuación, son cuestiones formales e incluso fenome-
nológicas, mas no de ideas ni de conceptos. La analogía de Lorca con los

clásicos deja intacta toda posible crítica de ideas.

Como Calderón, Lorca explicita en el teatro la «grandeza» de lo
trascendente, la inconmensurabiUdad de lo que rebasa la razón humana,
las fuerzas de una naturaleza —el único dios, irracional por más señas, en
el que cree Lorca— que el ser humano no puede controlar, ni dominar,
ni siquiera conocer. Lo sobrenatural y la irreaUdad presente en El público

y Así que pasen cinco años remite sin duda a una concepción teatral

netamente calderoniana, en la que lo imposible y lo misterioso de un
«auto sacramental sin sacramento» —en palabras de García-Posada37—

resultan determinantes para la interpretación del simboUsmo y la

alegoría. Lo Absoluto, en Lorca, no es el Dios teológico de Calderón,
evidentemente, sino una naturaleza instintiva, impulsiva, inconsciente
incluso, muy a propósito de lo que el siglo XX, desde la inventiva literatura

freudiana, dará en Uamar precisamente así, lo inconsciente, esto es, el
nombre que la centuria novecentista otorga a lo que los antiguos
filósofos denominaban, concretamente, metafísica. Pero el inconsciente,
es decir, la metafísica del siglo XX, no estará, como en el pasado, más aüá

de lo físico, sino más acá, es decir, en el interior del hombre (o de la

mujer, ahora con rasgos psicológicos propios, desde la fantasía freudiana),
en su psicología más personal, profunda y arcana. Es decir, el inconsciente
no está en ningún lugar físico, como sí lo está de hecho el hígado, el

36 Tampoco han de descartarse los paralelismos señalados por García-Posada (1997) entre Lorca y
Shakespeare, que conviene entender en su justa medida, pues no es difícil establecer paralelismos con
un dramaturgo que, como el isabelino inglés, contiene en sus obras todo cuanto es posible codificar
en un teatro universal.
37 Op. cit., 1997, p. 31.

54



EL TEATRO MODERNISTA DE LORCA

pulmón o el tímpano. A la inventiva literaria de Freud sucederá la
sofisticada retórica de Lacan, que acabará por instaurar definitivamente lo
inconsciente en el lugar que desde siempre había ocupado la metafísica
tradicional. Un lugar que salvaguarda de nuevo toda interpretación
imaginaria —a la que no tarda en incorporarse la hermenéutica
posmoderna— de hechos Uterarios, particularmente como los aducidos en el

teatro lorquiano: pasiones, adulterios, impotencias, represiones, esterilidades

insufribles, homosexualidad, frustraciones, imposibilidades
sexuales, y toda una celebérrima gama de martirios y dolencias espectaculares.

Con Lope deVega comparte Lorca la espontaneidad y naturaUdad del

canto, la lírica y el verso. La impronta musical adquiere por este camino su

mayor desarroUo y expresividad. La elegía, el monólogo lírico, la rima
aurisecular, el lenguaje grácü, el romance, el baüe y el movimiento
corales, el descriptivismo de la fábula lorquiana, lo legendario y lo
mítico..., ofrecen desde el teatro de Lope un ampUo campo de fuentes
referenciales.

Cervantes, a su vez, brinda los modelos de la farsa y del títere, de lo
grotesco y lo ridículo, del marido impotente y de la moza sexualmente

fogosa, objetivados en entremeses como El juez de los divorcios, La elección

de los alcaldes de Daganzo, El retablo de las maravillas, El viejo celoso o La cueva

de Salamanca. Pero, se mire como se mire, en Lorca no hay la crítica social

ni la incisión política que hay en Cervantes. El autor del Quijote parodia

y critica en su teatro entremesil, cómico y trágico, una sociedad poUtica-
mente deficiente y sin posibilidades de desarroUo, cuyas grietas quedan al

descubierto con discreta amargura; Lorca, por su parte, ofrece al lector y
espectador un teatro de protesta más que de crítica, de Uanto y queja más

que de soluciones y luchas, de heroínas que lamentan su suerte antes que
de mujeres capaces de imponer un racionalismo que conduzca a la

Ubertad poUtica de su sociedad. Las heroínas de Cervantes son mucho más

vaUentes y audaces que las lorquinas, cuyos prototipos se reducen básicamente

a dos: la víctima y la verdugo. Yerma y Bernarda. Mujer contra
mujer. Porque Bernarda —ha de subrayarse pese a su obviedad— es una

mujer que maltrata a las de su sexo como ningún hombre se propone
hacerlo en toda la literatura lorquiana.

Varios autores se han referido a la hueUa del teatro español del Siglo de

Oro en algunas piezas dramáticas de Lorca, como por ejemplo La zapatera

55



JESUS G. MAESTRO

prodigiosa38. Desde este punto de vista, es posible identificar en algunas
obras dramáticas de Lorca la influencia de una tradición teatral peninsular,
adscrita al entremés aurisecular39 y también afín al esperpento vaüeincla-
nesco40.

Con motivo de la representación de Peribáñez de Lope, Lorca elogió
«el ritmo, la sabiduría, la gracia totalmente modernos del entremés de don

Miguel de Cervantes»41. Según testimonia Francisco García Lorca,
Federico habría definido los entremeses cervantinos como «trama y
lenguaje de farsa humana eterna»42. Además, en el repertorio de representaciones

de la compañía de teatro de La Barraca, se escenifican tres

entremeses cervantinos: L<j cueva de Salamanca, La guarda cuidadosa y El
retablo de las maravillas421. Parece que el resto de los entremeses cervantinos
se ensayaron, pero no Uegaron a representarse ante el público, si tenemos
en cuenta los documentos aducidos por E. Trepanier44.

Canavaggio propone comparar los prólogos del teatro lorquiano con
los prólogos de las obras cervantinas, en los que ve la misma subversión
frente a los modos y cánones tradicionales de concebir los exordios de las

38 Vid. en este sentido especialmente J. Canavaggio («García Lorca ante el entremés cervantino: el
telar de La zapatera prodigiosa», El teatro menor en España, Anejo 4 de Segismundo, Madrid, CSIC, 1985,

pp. 141-153, reed. en Cervantes entre vida y creación, Madrid, CEC, 2000, pp. 175-185), y la edición de
J. Forradellas a La zapatera prodigiosa de Lorca (Salamanca, Almar, 1978). Sobre la huella en Lorca del
teatro del Siglo de Oro, vid. entre otros E Olmos García, «García Lorca y el teatro clásico», Les Langues
Néolatines, 54, 1960, pp. 36-67; C. Ramos-Gil, «Hacia una revisión del teatro lorquiano», Revista de

Literatura, 42, 1960, pp. 140-146. Sobre la labor de Lorca en La Barraca, vid. E. Trepanier, «García
Lorca et La Barraca», Revue d'Histoire du Théâtre, 18,1966, pp. 163-181; F. Masini, Federico Garcia Lorca
e La Barraca, Rocca San Casciano, Cappelli, 1966, especialmente pp. 58-65; M. Laffranque, Les idées

esthétiques de Federico Garcia Lorca, Paris, Centre de Recherches Hispaniques, Institut d'Études

Hispaniques, 1967, esp. pp. 284-295; L. Sáenz de la Calzada, La Barraca: Teatro Universitario, Madrid,
Biblioteca de la Revista de Occidente, 1976. Desde una perspectiva más amplia, vid. E. Honing,
«Reality and Realism in Cervantes and Lorca», New Mexico Quarterly, 34,1964, pp. 31-47, y F. García
Lorca, Federico y su mundo, Madrid, Alianza, 1981.
39 J. Huerta Calvo, «La recuperación del entremés y de los géneros teatrales menores en el primer
tercio del siglo XX», en D. Dougherty y F. Vilches de Frutos (eds.), El teatro en España entre la tradición

y la vanguardia (1918-1939)), Madrid, CSIC -Fundación García Lorca -Tabacalera, 1992, pp. 285-294.
40 Cfr. a este respecto A. Buero Vallejo (1973), «García Lorca ante el esperpento», Tres maestros ante el

público (Valle-Inclán, Velázquez, Lorca), Madrid, Alianza, 1973, pp. 97-171.
41 Cfr. E García Lorca, «Presentación de Peribáñez y el comendador de Ocaña, de Lope deVega, representado

por el Club Teatral Anfistora», en E García Lorca, Federico y su mundo, op. cit., p. 492.
42 Texto recogido por su hermano, E García Lorca, Federico y su mundo, op. cit., p. 441.
43 Cfr. F. García Lorca, Obras completas, ed. de Arturo del Hoyo, Madrid, Aguilar, 1974, III, p. 951.
44 E. Trepanier, «García Lorca et La Barraca», Revue d'Histoire du Théâtre, 18, 1966, pp. 163-181,
p. cit. 171.

56



EL TEATRO MODERNISTA DE LORCA

obras dramáticas. Formalmente, es decir, estéticamente, sí: Lorca pudo
haber sido tan heterodoxo en su tiempo histórico como Cervantes en el

suyo; pero críticamente, no: la crítica de Lorca es más sensible que inteligible.

Lorca no tiene la profundidad crítica de Cervantes. Lorca busca la

expresión de la queja, no su solución.
Autores como J. ForradeUas han señalado ciertas analogías entre los

entremeses de Cervantes y el teatro menor de Lorca45: uso recurrente de

una gestuaUdad semejante; lenguaje pintoresco, Ueno de invectivas,
imprecaciones y "energía patética"; uso frecuente de recursos sonoros, entre
eUos la música y el canto; presencia de baües y otros elementos coreográficos;

presencia, en el reparto de personajes de La zapatera prodigiosa, de

figuras que se configuran a partir de la lectura y observación del teatro
cervantino, antes de que resultaran tipificadas y mecanizadas por los posteriores

cultivadores del entremés peninsular; el tema central de muchas

piezas dramáticas lorquianas es idéntico a uno de los motivos más

populares del entremés cervantino: el viejo casado con mujer moza.
Canavaggio finalmente hace suyas las consideraciones de diferentes
críticos que le han precedido en sus estudios comparativos entre
Cervantes y Lorca, y concluye en que

La zapatera prodigiosa nos parece ser creación genuina, pero estimulada, entre otros

alicientes, por una libre interpretación de los ocho entremeses, cuyo contrapunto
tanto se percibe en 'en color de la obra', como en lo esencial, su tema, su 'sustancia'

[...].En un momento clave en que se iniciaba una nueva etapa en la trayectoria
dramática lorquiana, La zapatera prodigiosa no podía seguir los derroteros de la

estética valleinclanesca. Otro camino fue el que eligió [Lorca] para regenerar a su

modo la escena española: aquel que abrieron, más de tres siglos antes, los muñecos
del compadre Miguel46.

Jesús G. Maestro
Universidad de Vigo

maestro@academiaeditorial. com

45 Cfr. la edición de J. Forradellas a La zapatera prodigiosa de Lorca (Salamanca, Almar, 1978).
46 Cfr.J. Canavaggio, «García Lorca ante el entremés cervantino: el telar de La zapatera prodigiosa», El
teatro menor en España, Anejo 4 de Segismundo, Madrid, CSIC, 1985, pp. 141-153. Reed. en Cervantes

entre vida y creación, Madrid, CEC, 2000, pp. 175-185, pp. cits. 183-184. La misma idea la había expresado

anteriormente, B.W.Wardropper, «Ambiguity in El viejo celoso», Cervantes, 1981, l,pp. 19-27.

57




	El teatro modernista de Lorca como negación de la sociedad política

