
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 58 (2011)

Heft: 2: Fascicolo italiano. Stazio e Virgilio in Dante e altri studi danteschi

Artikel: Il bosco delle reticenze : appunti per una lettura di "Inferno" XIII

Autor: Battista Boccardo, Giovanni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-271908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-271908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Il bosco delle reticenze. Appunti per una lettura
di Inferno XIII

§ 1. Potrebbe ben attribuirsi anche al canto XIII dell'Inferno ciò che

neU'Ottimo Commento si trova scritto del XXVII, e cioè che «questo
capitolo immantenente il suo volto poggia sopra le spaUe del
precedente».1 Già il suo incipit rimanda necessariamente aUa chiusa del XII,
fungendo come da cerniera di un dittico: «Non era ancor di là Nesso

arrivato, | quando noi ci mettemmo per un bosco | che da neun sentiero

era segnato».2 Se i w. 2-3 segnano un punto di svolta neUa diegesi e un
netto cambiamento d'ambiente, ilv. 1 rimane invece legato con l'ultimo
del canto XII, là dove il centauro Nesso - dopo aver scortato D. eVirgUio
lungo la «proda» del Flegetonte, e averne poi permesso U guado facendosi

montare D. «in su la groppa»3 — «si rivolse, e ripassossi U guazzo» (Inf. XII
138). Considerando la perentorietà aspettuale di quest'ultimo v. (aoristica:
«si rivolse», «ripassossi») e U valore relativo del piuccheperfetto che apre
Inf. XIII (cioè la sua necessaria relazione con la subordinata seguente
introdotta da «quando»), si potrebbe anzi notare come questo XIII canto
incominci - per così dire - prima ancora che U XII sia terminato. Il
passato remoto è infatti neU'itahano antico e in D. il tempo deU'azione
conclusa: alla fine di Inf. XII Nesso ha quindi completato U suo ritorno
suUa sponda esterna di Flegetonte («ripassossi»: dove l'aspetto perfettivo

1 L'Ottimo Commento della Divina Commedia. Testo inedito d'un contemporaneo di Dante, a cura di
Alessandro Torri, voi. I, Pisa, presso Niccolò Capurro, 1827, p. 458.
2 Ettore Paratore considera questo del XIII uno dei più significativi «inizi di salda connessione» della
Commedia. Cfr. Ettore Paratore, Analisi «retorica» del canto di Pier della Vigna, in «Studi Danteschi», 42

(1956), pp. 281-336 (lo studio delle tipologie di connessione è alle pp. 281-285); su incipit e transizioni

in D vd. anche Guglielmo Gorni, La teoria del «cominciamene», in Id., lì nodo della lingua e il
verbo d'amore. Studi su Dante e altri duecentisti, Firenze, Olschki, 1981, pp. 143-186; Teodolinda
Barolini, The undivine Comedy.* detheologizing Dante, Princeton, Princeton University Press, 1992,

pp. 257-265 (trad. it. La "Commedia" senza Dio. Dante e la creazione di una realtà virtuale, Milano,
Feltrinelli, 2003, pp. 348-357).
3 In una narrazione fortemente ellittica, dove molto più spazio è dedicato al discorso diretto di
Nesso che non alla successione degli eventi, l'esatta dinamica di questo guado rimane in realtà

imprecisata: il fatto stesso che Dante salga sulla groppa del centauro è da considerarsi sottinteso, sulla
base della pregressa richiesta diVirglio a Chirone: «danne un de' tuoi, a cui noi siamo a provo, | e

che ne mostri là dove si guada, | e che porti costui in su la groppa, | che non è spirto che per l'aere
vada» (w. 93-96).

109

Giovanni Battista BOCCARDO, «Il bosco delle reticenze», Versants 58:2, fascicolo italiano, 2011, pp. 109-145



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

imphca U raggiungimento deUa sponda);4 ma al principio di Inf.XUl lo
ritroviamo nuovamente neU'atto del guado («Non era ancor di là [...]
arrivato»), con un effetto quasi 'cinematografico' di sovrapposizione
temporale.5

Franca BrambiUa Ageno ha rUevato che «neUa Commedia U modulo
prop, iniziale al piuccheperf. + prop, terminale al pass, rem., costituisce un
artificio destinato a dare movimento e varietà alla narrazione: questa viene
ripresa un po' più avanti del punto a cui era stata lasciata o interrotta, e si

danno come già avvenuti i fatti intermedi» (così ad es. in Inf. XXXII 124:

«Noi eravam partiti già da eUo, / ch'io vidi due ghiacciati in una buca»).6

Nel caso di Inf XIII1-2 è ü cambio degli avverbi — «non ancora» in luogo
di «già» — a invertire la direzione del movimento, e così sarà pure per Inf.
XXXII 142-146; Purg. X 28-32, XIX 25-27; Par. XIV 91-92; ma qui
soltanto il ribaltamento deU'artificio rimanda indietro l'azione — pur se

per pochi 'fotogrammi' - per innestarvi l'episodio successivo. Il ritmo
serrato con cui l'un canto segue aU'altro - cominciando U XIII prima
deU'approdo diegetico del XII — è lo stesso ritmo con cui il peUegrino
oltremondano procede nel suo viaggio: senza far sosta tra un girone e

l'altro, fra «proda» e «bosco».

§ 2. Secondo i calcoh di Tullio De Mauro, U 70% circa del nostro vocabolario

fondamentale sarebbe già saldamente dantesco.7 A quest'alto tasso di
lessemi basüari rimasti stabümente neU'uso daUe origini fino ad oggi
corrisponde l'elevata accessibilità lessicale del poema, così come in genere
deUa letteratura toscana antica. Molte parole deUa Commedia non necessitano

in effetti di essere spiegate, o anche solo precisate, a uso del lettore
moderno: tra queste sembra trovarsi per esempio la voce bosco (qui al v. 2),
che appartiene in effetti al nostro lessico fondamentale, e dunque al 70%

4 Passare e il suo derivato ripassare sono infatti verbi telici, per i quali l'aspetto perfettivo «focalizza il
raggiungimento del punto finale intrinseco al predicato» (vd. Grammatica dell'italiano antico, a cura di
Giampaolo Salvi e Lorenzo Renzi, Bologna, Il Mulino, 2010, voi. I, p. 519).
5 Nella tecnica cinematografica, varie possibilità di manipolazione temporale sono offerte dal

montaggio: 1'overlapping editing, nella fattispecie, permette di estendere i tempi facendo incominciare
un'inquadratura B un po' prima della fine della precedente A, così che B ripeta l'ultima parte del
movimento di A.
6 Riccardo Ambrosini-Franca Brambilla Ageno, Verbo in Enciclopedia Dantesca. Appendice: biografia,

lingua e stile, opere, seconda edizione riveduta, Roma, Istituto dell'Enciclopedia Italiana, 1984, p. 228.
7 Vd.Tullio De Mauro, Storia linguistica dell'Italia unita, Bari, Laterza, 1970, pp. 219-20.

110



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

suddetto. Il designatum pare qui immediatamente evidente: tant'è che

nessuno tra i commenti canonici deU'ultimo secolo dedica a bosco chiose

puntuah. Bisogna d'altra parte considerare che lo spostamento semantico
— o allargamento, o specializzazione — cui i lessemi vanno talvolta soggetti
nel corso deUa loro storia non lascia sempre e necessariamente immune U

vocabolario di base; dunque, dove pure una voce dantesca sia ancora ben

presente neU'italiano contemporaneo, non dovrebbe per questo mai
darsene per scontato U significato: neppure nel caso in cui questa appartenga

al lessico fondamentale. Anche U bosco andrà quindi indagato - per
quanto possibUe — neUa sua semantica storica.

I boschi deUa Commedia — va intanto ricordato — sono tre: procedendo
in ordine topografico, si trova subito la «selva oscura» di Inf. I-II; poi il
«bosco» di Inf. XIII; infine la «divina foresta» di Purg. XXVIII-XXXIII.
Tre sono pure le voci cui l'autore ricorre per designarli: appunto selva,

bosco e foresta. Si tratta di sinonimi variamente attestati nei volgari deUe

origini: interrogando U corpus del TLIO si trovano per il XIII sec. circa

120 occorrenze di «bosco» (toponimi esclusi) in testi documentari e letterari

di area lombarda e toscana; 53 occorrenze di «selva» in testi

prevalentemente letterari; 70 occorrenze di «foresta» in testi unicamente
letterari.8 Una varia presenza che riflette la storia dei lessemi: selva, che

continua U latino classico silva (spissum nemus et breve, secondo la definizione

isidoriana), aveva perso terreno già nel IX-X sec. in favore deUe

neoformazioni romanze bosco e foresta, derivate rispettivamente dal

francone *busk e dalla locuzione mediolatina forestis silva per tramite
franciano o provenzale (il longobardo cafaggio non ha invece lasciato altra

traccia neU'italiano che pochi residui toponomastici);9 è poi bosco a

imporsi definitivamente come voce standard (ne è indice la prevalenza
netta neUa scrittura documentale), mentre i sinonimi rimangono vivi
come mere varianti letterarie: per selva pesa evidentemente a tenerla in

8 Corpus di 1979 testi, aggiornato al 16 novembre 2010, interrogabile tramite GattoWeb

(http : / /gattoweb.ovi.cnr.it).
9 Cfr. Bruno Migliorini, Storia della lingua italiana, Firenze, Sansoni, 1960, p. 81.Vd. anche le voci
foresta e buscus in Charles Du Cange, Glossarium ad scriptores mediae et infimae Latinitatis, ora disponibile
anche online sui siti internet http://www.uni-mannheim.de/mateo/camenaref/ducange.html
(riproduzione fotografica integrale dell'ed. Frankfurt, Zunner, 1710) e http://ducange.enc.sorbonne.fr (ed.

Niort, Favre, 1883-1887). In Toscana boscus si trova attestato a partire dalla metà dell'XI sec: vd. Par

Larson, Glossario diplomatico toscano avanti il 1200, Firenze, Accademia della Crusca, 1995, pp. 103-4.

111



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

vita il prestigio del latino (poi anche deU'autorità dantesca); per foresta
l'influenza culturale del franciano (dove in effetti forest ha una presenza
più consistente, anche rispetto a bois).10

L'oscillazione bosco-selva-foresta sembrerebbe dunque svolgersi, in
questi primi secoh, tutta sul piano deUa diafasia. Il caso specifico dantesco

rivela però una tendenza diversa, perché neUa Commedia i tre vocaboli
non sono pienamente sinonimici. Infatti, se sélva viene riferito indifferentemente

ai tre luoghi suddetti (per un totale di 14 occorrenze),11 U solo
bosco è queUo di Inf XIII (3 occorrenze: al v. 2 e poi ai w. 75 e 140 del

canto successivo),12 mentre foresta è unicamente il paradiso terrestre (3

occorrenze: Purg. XXVIII 2,85 e XXVIX 17). Selva è dunque iperonimo
deUe altre due voci (un 'bosco' generico, in piena continuità con la silva

latina), mentre bosco e foresta sono lessemi relativi a realtà specifiche, non
intercambiabUi e anzi opposti: al contrario dell'Eden, rigoglioso locus

amoenus, questo di Inf. XIII si caratterizza come bosco secco, spinoso, fitto
di sterpaglia. La tripla correctio dei w. 4-6 («Non fronda verde, ma di color
fosco; | non rami schietti, ma nodosi e 'nvolti; | non pomi v'eran, ma
stecchi con tòsco») marca fortemente questo rapporto antonimico: tutto
ciò che non è di questo «bosco» potrebbe in effetti ben riferirsi alla

«foresta» edenica.13 In evidenza fin da queste prime terzine è soprattutto
U carattere di selvatichezza, inospitalità e impenetrabilità, su cui insistono

l'aspro fonosimbolismo che attraversa tutto ü canto (e su cui si dovrà

tornare: vd. infra, § 8) e poi l'evocazione deUa macchia maremmana ai

10 Nei soli romanzi di Chretien de Troyes, ad esempiojorest è presente ben 65 volte, contro le 52 di bois.

Indicativo di questo peso culturale franciano è il fatto che le prime testimonianze afforesta in area italiana
siano fornite dal Tesoretto di Brunetto Latini, dal Tesoro volgare, dal Novellino e dal Tristano Riccardiano.
11 Inf. I 2,5;XIII 97,107,117,124;XIV 10,77;XV 13;XX 129;Purg. XXVIII 23,108;XXXII 31,
158.A queste occorrenze vanno aggiunti tre casi di impiego metaforico (Inf. IV 65-66: «ma passavam
la selva tuttavia, ¡ la selva, dico, di spiriti spessi»; e la «trista selva» di Purg. XIV 64, cioè Firenze) e un

quarto all'interno di un paragone (Inf. IX 65-70: «un fracasso d'un suon [...] non altrimenti fatto che
d'un vento [...] che fier la selva e sanz'alcun rattento | li rami schianta, abbatte e porta fori»).
12 Ci sarebbero due altre occorrenze (Purg. XXV 130, XXXII 42), che individuano però luoghi
extratestuali: nell'un caso il «bosco» in cui Diana visse ritirata per custodire la propria castità; nell'altro
i «boschi» degli Indi.Va poi precisato che questi due passi fanno riferimento a fonti latine (Ovidio,
Met. II 401 e segg.;Virgilio, Georg. II 122), dove i vocaboli utilizzati sono nemus e lucus. I volgarizzamenti

toscani trecenteschi mostrano l'uso sistematico di «bosco» per la traduzione di queste voci,
essendo ovviamente già impegnato «selva» per silva.
13 Lo notava già Patrick Boyde, «Inferno XIII», in Cambridge Readings, 1981, pp. 1-21, a p. 5: «the

travellers find themselves in a pathless wood, which is the negation in every possible way of the forest
that Dante will enter in the Garden of Eden on the summit ofMount Purgatory».

112



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

w. 7-9: «Non han sì aspri sterpi né si folti | queUe fiere selvagge che 'n
odio hanno | tra Cecina e Corneto i luoghi cólti» (un paragone che -
come spesso in D. - non è simUitudine, ma serve a rimarcare una distanza:

a mostrare come tutto, in inferno, ecceda l'umana, terrena misura).
Resta da vedere se ü lemma dantesco bosco si caratterizzi, rispetto a

selva e foresta, solo per connotazione, oppure se possieda una sua specificità
di denotato. Già Cristoforo Landino si muoveva in quest'ultima direzione,
così precisando la semantica del bosco infernale: «Selva dico non d'alberi,
ma di sterpi spinosi».14 Bisogna in effetti notare come in tutto il canto

non si faccia mai riferimento ad alberi (la sola eccezione è al v. 15, dove

si dice deUe Arpie che «fanno lamenti in su h alberi strani»), ma sempre a

«sterpi» (w. 7, 37), «bronchi» (v. 26), «pruni» (w. 32,108), «cespugli» (w.
123, 131) e «cesti» (142). Sul v. 15 va peraltro ricordata l'opinione di
Umberto Bosco,15 secondo cui la «stranezza» sarebbe tutta degli «alberi»

(non cioè dei «lamenti»), e alluderebbe proprio aUa loro natura di sterpi o
cespugh. E anche a voler far salvo l'iperbato, «alberi» potrebbe qui essere

detto genericamente per 'piante'. Stando aUa lettera del testo, insomma,

questo del VII cerchio non risulta essere un bosco neUa sua moderna
accezione prima (dove gli alberi ad alto fusto parrebbero elementi costitutivi

imprescindibili),16 ma piuttosto una sterpala, una boscaglia di
cespugh, uno spesso e disteso roveto: ambiente che, peraltro, bene si

accorda con i contigui Flegetonte e sabbione nel ricostituire per l'intero
VII cerchio un pur trasfigurato paesaggio fluviale.

Un indizio rUevante, nel precisare in questo senso l'esatta referenza del

lemma dantesco, ci viene dall'etimo germanico *busk, che pure si trova
aU'origine del francese buisson (ant. boisson), deU'inglese bush e del tedesco
busch. Trattandosi di una base ricostruita, ü significato resta incerto;17 va

però registrata, aU'altro capo del filo diacronico, la concordanza di buisson-

bush-busch nel designare non già ü 'bosco' ma ü 'cespuglio'. Così è anche

nei dialetti del Canton Ticino, dove bosch può essere U singolo arbusto o,
coUettivamente, la 'macchia', il 'coltivo invaso da erbacce', ü 'terreno insel-

14 Cristoforo Landino, Comento sopra la Comedia, a cura di Paolo Procaccioli, Roma, Salerno Editrice,
2001, tomo II, p. 641.
15 Umberto Bosco, Dante vicino. Contributi e letture, Caltanisetta-Roma, Sciascia, 1966, pp. 255-273.
16 Così il Grande Dizionario Italiano dell'uso di De Mauro: «terreno coperto di alberi, gener. di alto
fusto, arbusti e altre piante selvatiche; l'insieme di tali alberi: b. di abeti, di querce».
17 REW 1419 dà wald 'bosco'; ma il LEI lega bosk al lat. buxus 'busso' o, genericamente, 'arbusto'.

113



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

vaticinio';18 e in Itaha settentrionale, dove sono capiUarmente diffuse -
come mostra bene la carta 531 deU'AIS — forme dialettali busk, bosk, busko

per indicare, anche coUettivamente, i 'cespugh'.19
Si prenda più nel dettagho la voce bolognese nel dizionario di

Carolina Coronedi Berti:20

Bosch, s.m. Cespuglio, Mucchio d'erbe o di virgulti, Sterpeto, Spineto, Pruname,
Prunaia. Luogo pieno di sterpi, di pruni, e simili.

La definizione combacia perfettamente con i dati testuali di Inf. XIII,
mostrando U lemma dantesco assai più prossimo agli esiti dialettali
settentrionali che non aU'italiano standard. QueUe caratteristiche costitutive -
non solo connotative — che oppongono ü bosco aUa foresta e lo circoscrivono

aU'interno del più ampio campo deUa selva (l'essere, cioè, luogo di
«aspri sterpi» e «folti») dovrebbero dunque essere già intrinsecamente (ed

etimologicamente?) contenute nel lessema.

Del bosco come 'cespuglio' o 'roveto' esiste del resto, fuori di Firenze,
anche qualche attestazione antica. Volgarizzando i Dialoghi di Gregorio
Magno, ü pisano Domenico Cavalca (f 1342) scrive infatti di alcuni pastori
che, trovando San Benedetto «fra quelli bosconi vestito di pelli», lo presero

per una bestia selvatica; e poco oltre che U Santo, «vedendo un grande
boscone di spine e d'ortiche», si spogliò e vi si gettò dentro per penitenza.21

In entrambi i casi boscone/-i traduce üfrutecía 'cespugho/-i' deU'originale:22

18 Vd. voce bósch in Lessico dialettale della Svizzera italiana, voi. I, Bellinzona, Centro di dialettologia e di
etnografia, 2004. E vd. anche la voce bóSk 'cespuglio' del dialetto della Val Leventina registrata in Paolo
A. Fare, Postille italiane al «Romanisches Etymologisches Wörterbuch» di W. Meyer-Lübke comprendenti le

«Postille italiane e ladine» di Carlo Salmoni, Milano, Istituto Lombardo di Scienze e Lettere, 1972,1419b.
" Vd. Karljaberg-Jakob Jud, Sprach- und Sachatlas Italiens und der SüdSchweiz, III 531,'I cespugli' (e in
part, i punti 184 Calizzano, 185 Noli, 209 Isolaccia, 218 Grosio, 222 Germasino, 310 Piazzola, 311
Castelfondo, 322 Tuenno, 340 Roncone, 341 Tiarno di Sotto, 412 Carpaneto, 427 Baura-Ferrara, 459
Ravenna, 529 Fano).
20 Vocabolario Bolognese-Italiano, compilato da Carolina Coronedi Berti, Bologna, Stab. Tipografico di
G. Monti, 1869-1874.
21 Dialogo di Santo Gregorio. Volgarizzamento di Fra Domenico Cavalca. Testo di lingua ridotto alla vera

lezione da Carlo Bandi Di Vesme,Torino, Stamperia Reale, 1851, p. 64-5.
22 Cfr. Dialogorum Gregorii Papae libri quattuor de miraculis Patrum Italicorum, II 1,8: «Eodem quoque
tempore hunc in specu latitantem etiam pastores inuenerunt. Quem, dum uestitum pellibus inter
frutecía cernèrent, aliquam bestiam esse crediderunt»; II 2,2: «Cum subito superna gratia respectus,
ad semetipsum reuersus est, atque urticarum et ueprium iuxta densa succrescere frutecta conspiciens,
exutus indumentum, nudum se in Ulis spinarum aculéis et urticarum incendhs proiecit» (ed. a cura di
Manlio Simonetta, Milano, Fondazione Lorenzo Valla, Mondadori, 2005, pp. 110-111,112).

114



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

scelta lessicale apparentemente singolare, ma confermata (attorno aUa

metà del sec.) anche daUa versione ligure: «vegando [Benedetto] infra

queli buschi vestio de peUe pensém ch'elo fuse una bestia sarvaiga»; e

ancora: «vegando h preso un gram busco de spine e de ortige, despoiàse e

butàsege dentro».23 Per la forma alterata andrà raccolta anche la testimonianza

di Carlo Salvioni, che registra a Roggiano (Valtravaglia) una forma
boscón 'cespuglio' «che è pure di qualche antico testo lombardo».24

Potrebbe aUora U bosco così inteso andar sotto ciò che Giovanni
Nencioni ha definito come U «contributo deU'esüio aUa lingua di D»?25

Difficüe anche solo ipotizzarlo, stando a queste rare (pur centrifughe)
testimonianze antiche; le quali comunque, se pure sono troppo poche per
informarci deUa reale consistenza e diffusione del lessema in diatopia e

diacronia, bastano però a renderci certi almeno deUa sua esistenza, nel

primo Trecento, suU'asse Liguria-Toscana occidentale (asse su cui lo stesso

D. ha probabümente raccolto qualche altra forma peculiare).26 E d'altra

parte solo ex silentio possiamo fare ipotesi suUa coeva diffusione del

(geo?)sinonimo cespuglio. DeUa voce, oggi ad alta frequenza (ma, suUa carta
dei dialetti, stretta al centro di Toscana),27 U corpus TLIO non conserva
infatti che testimonianze fiorentine, esclusivamente post-dantesche.28 La

mancanza di tracce fuori di Firenze sembrerebbe indicare un'assenza;

certo comunque non doveva trattarsi di parola di comune dominio oltre

Appennino, se i primi commentatori bolognesi, giunti a questo XIII
canto, si fanno scrupolo di precisarla: giustapponendone un'altra in coppia
sinonimica (così il Bambaglioli: «unum ex dictis stirpibus sive quodam

23 Dialogo de Sam Gregorio composito in vorgà, a cura di Marzio Porro, Firenze, presso l'Accademia della

Crusca, 1979, pp. 114-115.
24 Carlo Salvioni, «Giunte italiane alla Romanische Formenlehre di W. Meyer-Luebke», in Studi di

Filologia Romanza pubblicati da Ernesto Monaci.VII, 1899, p. 227; e ora in Id., Scritti linguistici, voi. II,
a cura di Michele Loporcaro, Lorenza Pescia, Romano Broggini, Paola Vecchio, Edizioni dello Stato
del Cantone Ticino, 2008, p. 57.
25 Giovanni Nencioni, Il contributo dell'esilio alla lingua di Dante, in Dante e le città dell'esilio, Pitti del

Convegno Internazionale di Studi, Ravenna 11-13 settembre 1987, Ravenna, Longo Editore, 1989,

pp. 177-198.
26 Ad esempio il «ringavagncìre» di Inf. XXIV 12 (su cui si vedano Nencioni, ibid.,p. 181, e la voce
Cavagna in Alberto Varvara, Vocabolario Etimologico Siciliano, voi. I, Palermo, Centro di studi filologici
e linguistici siciliani, 1986).
27 Vd. ancora l'AIS nella carta cit. (punti 532 Montespertoli, 534 Incisa, 543 Radda, 545 Chiavaretto).
28 Da questo baricentro strettamente fiorentino eccedono, ovviamente, i commenti danteschi: Lana,

Maramauro, Buti. Prima del 1321, la voce cespuglio si trova soltanto nel Volgarizzamento B dell'ars
amandi ovidiana (a. 1313) e nell'Eneide volgarizzata da Andrea Lancia (a. 1316).

115



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

cespulhum»; poi anche: «dictum cespuUium sive stirpem»),29 oppure
tentandone una spiegazione pseudo-etimologica (così Iacomo deUa Lana:

«et appeUam cespuglo, quasi impagamento de frasche»).30

§ 3. Un'interpretazione che, fondandosi suUa lettera del testo, precisi U significato

del bosco dantesco in 'roveto', 'macchia', 'boscaglia', trova ampio
riscontro neU'iconografia antica relativa a questo episodio. A illustrazione di
Inf. XIII i manoscritti conservano infatti miniature che mostrano D. e

Virgiho farsi strada o sostare tra cespugh e arbusti che generalmente arrivano
loro ai ginocchi o alla vita. Così, anzitutto, quel celebre codice Poggiali (o
Palatino 313) che pur neU'incertezza deUa datazione (comunque assai alta:

secondo quarto del '300)31 è probabilmente «U primo manoscritto deUa

Commedia completamente illustrato» per una serie di 32 vignette incorniciate

e alternate al testo, a formare «un vero e proprio "canone" stabilito dai

primi commentatori del poema».32 L'ampia miniatura a penneUo di e. 2>0v,

attribuita aUa seconda deUe tre mani che hanno concorso aUa serie, mostra
in apertura di InfXill un terreno piuttosto bruUo: ü bosco è qui costituito «di

rari e irti cespugh» e ciuffi d'erbaccia bruna; solo sul margine destro si

trovano tre esili alberelli — il più grande dei quali non supera in altezza D. e

Virgilio — a sorreggere le Arpie che vi stanno sopra appoUaiate.
Lo Strozziano 152 deUa Bibhoteca Medicea Laurenziana, appartenente

al gruppo fiorentino del Cento e pressoché coevo del Poggiali, cui è

anche contiguo per le immagini (attribuite, per entrambi i codici, aUa

bottega di Pacino di Bonaguida), compone invece U bosco di piante dal
fusto sottile e ramificazioni corte, puntute e senza foghe, i cui cespi

29 Graziolo Bambaglioli, Commento all'«Inferno» di Dante, a cura di Luca Carlo Rossi, Pisa, Scuola
Normale Superiore, 1998, p. 107.
30 Iacomo della Lana, Commento alla 'Commedia', a cura di Mirko Volpi, con la collaborazione di
Arianna Terzi, Roma, Salerno Editrice, 2009,1.1, p. 411.
31 Vd. Marisa Boschi Rotiroti, Codicologia trecentesca della Commedia. Entro e oltre l'antica vulgata,
Roma.Viella, 2004, p. 126; Fabio Romanini, Manoscritti e postillati dell'«antica vulgata», in Nuove prospettive

sulla tradizione della «Commedia». Una guida filologico-linguistica al poema dantesco, a cura di Paolo
Trovato, p. 57. E vd. ancora, sulle polemiche pregresse circa la datazione, la sintesi di Giorgio Petrocchi
in D. Alighieri, La Commedia secondo l'antica vulgata, a cura di Giorgio Petrocchi, Milano, Mondadori,
1966-1967, vol. I, pp. 80-81
32 Alvaro Spagnesi, Le miniature del «Dante Poggiali», in Chiose Palatine, a cura di Rudy Abardo,
Edizione Nazionale dei Commenti Danteschi, Roma, Salerno Editrice, 2005, pp. 30-42, a p. 30.

Spagnesi riprende qui l'autorevole giudizio dato da Millard Meiss nel suo saggio The Smiling Pages (in
Peter Brieger-Millard Meiss-Charles S. Singleton, Illuminated Manuscripts of the 'Divine Comedy',
Princeton, Princeton University Press, 1969, vol. I, pp. 33-80, aile pp. 48-80).

116



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

¦S-.At*»*. i

.*

Kì>m.Jk ê

Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, Pai. 313, e. 30t> (su concessione del Ministero per
i Beni e le Attività Culturali della Repubblica Italiana)

*m—mÊ*tm&^~*—im*tmKsm

,,; V-

L
'^fl'V >-

IT YWvftr

::;:?¦.¦'¦ ¦

Roma, Biblioteca Angelica, 1102, e. llr (su concessione del Ministero per i Beni e le Attività
Culturali della Repubblica Italiana)

117



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

partono dal liveUo del suolo, sul margine inferiore deUa carta (llr). Su

questa medesima hnea rappresentativa è anche U ms. Add. 19587 del
British Museum di Londra, di composizione napoletana e più tardo (ca.

1370), ma di cui in effetti sono note le relazioni di dipendenza da Strozzi
152 circa l'apparato Ulustrativo. Qui, a dire ü vero, le piante si svüuppano
un poco più in altezza, e appaiono più fronzute; non si potrebbero in ogni
caso definire alberi: paiono piuttosto lunghi rami di palma che germinano
direttamente da terra (e. 2Ir). Restando tra i codici italiani del British —

ma tornando entro i limiti dell'antica vulgata — va poi citato l'Egerton
943, di scuola emiliana, che inequivocabUmente rappresenta il bosco

come un insieme di bassi cespugh, secchi e spinosi (e. 23f).
Per U primo '400 vanno citati almeno U ms. 1102 deUa Bibhoteca

Angehca di Roma, le cui ulustrazioni (d'ambito bolognese secondo la

lettura di Mario Salmi)33 riportano il bosco come un terreno del tutto privo
d'alberi ma endemicamente infestato da cespugli d'erbaccia (e. llr);U ms. It.
74 deUa BibUothèque Nationale de France, miniato da Bartolomeo di
Fruosino secondo l'attribuzione di MireUa Levi D'Ancona,34 dove è

rappresentato un alto roveto; e soprattutto, per lo splendore deU'apparato
Ulustrativo, U magnifico Inferno col commento di Guiniforte Barzizza un
tempo conservato neUa bibhoteca dei Visconti a Pavia e oggi diviso tra

Parigi (Bibliothèque Nationale, it. 2017) e Imola (Bibhoteca Comunale,
32). Di questo esemplare di eccezionale ricchezza realizzato alla corte
viscontea attorno al 1440 — si tratta con ogni probabilità deU'esemplare di
dedica offerto al duca Filippo Maria - ci restano 72 miniature, di cui sono
stati messi in rilievo due principali caratteri originalmente combinati:
l'arcaismo dovuto all'uso di modelli alti (non mancano legami con Strozzi

152) e insieme un nuovo, minuzioso realismo, che consente una cura del

dettaglio — anche topografico — fin qui inedita.35 È proprio la vaUe di

33 Cfr. Mario Salmi, La miniaturafiorentina gotica, Roma, Fratelli Palombi, 1954, p. 64.
34 Cfr. Mirella Levi D'Ancona, «Bartolomeo di Fruosino», in The Art Bulletin, 43, 1961, pp. 81-97;
Ead., Miniatura e miniatori a Firenze dal XIVal XVIsecolo, Firenze, Olschky, 1962, pp. 44 e segg.
35 Cfr. Pietro Toesca, La pittura e la miniatura nella Lombardia fino alla metà del '400, Torino, Einaudi,
1987, pp. 219-220. Sulle particolari vicende di questo codice — dalla composizione a Pavia al
trasferimento in Francia, fino al fortunoso ritrovamento da parte del filologo Gaston de Flotte in un
castello della Dordogna e al trafugamento delle 21 cc. che oggi formano il ms. di Imola da parte di
Giuseppe Zaccheroni, il quale aveva avuto in prestito il ms. per allestire l'edizione del Commento
(1838) — vd. la scheda di Maria Luisa Tanganelli in Censimento dei Commenti danteschi. 1.1 Commenti
di tradizione manoscritta (fino al 1480), a cura di Enrico Malato e Andrea Mazzucchi, Roma, Salerno
Editrice, 2011, t. II, pp. 969-970.

118



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

Flegetonte uno dei luoghi che ne risultano maggiormente approfonditi: le

cc. Parigi 160r e Imola 13f, in particolare, ci mostrano un vasto e denso

cespuglieto, formato da fitte piante di specie diversa (distinguibUi per la

varia forma deUe foghe, ugualmente dipinte in verde brillante) ma di natura

prevalentemente arbustiva, con cespi di fusti sottili uniti aUa base, sul suolo.

Sul finire del XV sec. spicca ü grande, inestricabüe roveto disegnato a

matita dal BotticeUi su una deUe pergamene vaticane (Reginense lat.

1896, e. 102r) che con U più consistente gruppo deUe berhnesi (HamUton
201 Cim. 33) e pochi altri fogli oggi dispersi dovevano formare in origine
la sontuosa ma incompiuta Commedia commissionata da Lorenzo di
Pierfrancesco de Medici, cugino del Magnifico.36 I disegni non sono
datati, e potrebbero essere stati realizzati neU'arco degli ultimi 30 anni di
vita deU'artista (f 1510); il quale non era peraltro nuovo aU'Ulustrazione

deUa Commedia, essendosi già occupato, in anni di poco precedenti, dei

disegni preparatori per le calcografie destinate aUa prima edizione fiorentina

del poema con ü Comento del Landino, nata sotto l'egida deUa

Signoria e uscita nel 1481 per i tipi di Nicolò di Lorenzo deUa Magna (è

probabümente a questa prima impresa che si riferisce il Vasari quando
afferma che BotticeUi «comentó una parte di Dante, e figurò lo Inferno e

lo mise in stampa»).371 disegni non furono però ultimati per tempo (forse

nemmeno cominciati aUa data deUa stampa) così che l'incunabolo dovette

essere impresso senza U progettato corredo d'immagini; 19 deUe cento
incisioni inizialmente previste furono comunque realizzate in seguito
(entro U 1487) probabUmente da Baccio Baldini suUa base dei lavori
portati a termine da BotticeUi,38 e quindi incoUate su alcuni esemplari
deU'incunabolo (rimangono in 21 dei 157 noti).39 Tra queste 19 è anche

36 Cfr. Hein-Thomas Schulze Altcappenberg, «Per essere persona sofistica». Il ciclo botticelliano di illustrazioni

per la Divina Commedia, in Sandro BotticeUi pittore della Divina Commedia, Milano, Skira, 2000,
voi. II, pp. 14-35.
37 GiorgioVasari, Vita di Sandro Botticello pittorfiorentino, in Id., Le vite de'più eccellenti pittori, scultori e

architettori, nelle redazioni del 1550 e 1568, a cura di Rosanna Bettarini, Firenze, Sansoni, voi. Ili, p. 516.
38 Di Baccio scrive ilVasari che, «non avendo molto disegno, tutto quello che fece fu con invenzione
e disegno di Sandro Botticello» Vita di Marcantonio Bolognese e d'altri intagliatori di stampe, in Le vite

cit., vol.V, p. 3).
39 Cfr. Cristoforo Landino, Comento, cit. (nella Nota al testo, tomo I, pp. 119-193, viene data notizia
puntuale dei 157 esemplari noti e di altri 34 di cui si è potuta ricostruire l'esistenza dalla letteratura

precedente; nelle Tavole sono riprodotte integralmente le incisioni attribuite a Baccio Baldini
dall'esemplare riccardiano, Ed. Rare 691); cfr. anche P. Scapecchi, Cristoforo Landino, Niccolò di Lorenzo

e la «Commedia», in Sandro BotticeUi, cit., vol. I, pp. 44-47.

119



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

la rappresentazione del bosco delVII cerchio, la quale risulta in effetti assai

vicina queUa deUe pergamene vaticane, e inoltre pienamente concorde col
Comento del Landino, molto attento ai dati topografici (s'è detto: «selva

[...] di sterpi spinosi»; e l'accordo non è irrilevante, dato che — lo ha

notato Peter Dreyer40 — non sempre BotticeUi segue Landino). SuUa stessa

linea figurativa sono poi anche le grandi xUografie deUa seconda edizione
illustrata deUa Commedia, impressa a Brescia nel 1487 (ancora col
commento del Landino), dove il grande, fittissimo roveto è rappresentato
con una cura singolare nel dettagho deUe spine.41

I primi due secoh di commento figurato alla Commedia lasciano

insomma pochi dubbi suUa lettura del bosco come selva di sterpi e

cespugh. È solo neUe rappresentazioni del Cinquecento che viene invece

a imporsi la presenza preponderante degli alberi ad alto fusto, che aumentano

via via in dimensione: daUe xilografie che accompagnano il
commento delVeUuteUo neU'ed. veneziana Marcolini del 1544 (e. Hir),42
agli splendidi disegni del Dante historiato di Federico Zuccari (1586).43

§ 4. Come neUa semantica letterale, così anche in queUa aUegorica U bosco

è entità più ristretta e selettiva rispetto aUa selva: in Inf. I è infatti U luogo
dei peccati in genere, da cui ancora, tuttavia, l'uomo si può salvare; qui è

invece il luogo di un peccato specifico e senza possibilità di redenzione. Il
D. peUegrino, in base allo schema tracciatogli da Virgiho in Inf. XI — e

fondato suU'impianto etico aristotelico — sa già trattarsi del peccato di

40 Cfr. Peter Dreyer, La storia del manoscritto, in D. Alighieri, La Divina Commedia, illustrazioni di S.

BotticeUi, Firenze, Le Lettere, 2008, pp. 34-35.
41 Comento di Chrìstophoro Landinofiorentino sopra la Comedia di Dante Alighieri poeta fiorentino, impresso
in Bressa per Bonino de Boninis de Raguxi, 1487. L'illustrazione di Inf. XIII è in f. 72r, il roveto torna
poi anche nell'illustrazione a piena pagina del canto successivo (f. 75v), con tratti che ricordano molto
da vicino l'immagine di Baccio. Le xilografie dell'incunabolo bresciano sono opera di più mani
provenienti da una cerchia di pittori e incisori che si raccoglievano attorno al convento carmelitano
di Brescia, e che risentivano delle influenze di artisti quali Foppa, Mantegna, Leonardo.Vd. su questo
Maria Cristina Castelli, Immagini della "Commedia" nelle edizioni del Rinascimento, in Pagine di Dante. Le
edizioni della Divina Commedia dal torchio al computer, Milano, Electa-Perugia, Editori Umbri Associati,
1989, pp. 103-114, a p. 108-109.
42 Vd. L'apparato iconografico dell'edizione Marcolini 1544, in Alessandro Vellutello, La 'Comedia' di Dante

Aligieri con la nuova esposizione, a cura di Donato Pirovano, Roma, Salerno Editrice, 2006, tomo I, pp.
69-80 (la tav. 22. riproduce la xilografia di e. Hir, ventiduesima di una serie di 87).
43 Vd. Dante historiato da Federigo Zuccaro posseduto dal Gabinetto dei disegni e delle stampe degli Uffizi di

Firenze, edizione integrale in fac-simile nel formato originale del volume manoscritto, Roma, Salerno

Editrice, 2004 (la tavola 3489 F con l'illustrazione di Inf. XIII è descritta nel Commentario all'edizione

in fac-simile, a cura di Andrea Mazzucchi, Roma, Salerno Editrice, 2005, pp. 39-49).

120



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

malizia commesso da chi ha «in sé man violenta | e ne' suoi beni»,44

ovvero suicidi e scialacquatori.
In Ethica NicomacheaV 15, 1138<2 Aristotele stabiliva con cristaUina

chiarezza che chi procura volontariamente un danno a sé stesso infrange
la legge, e dunque compie ingiustizia verso la città. «Per questo la città
commina deUe pene, e un certo tipo di disonore cade su chi si uccide»:45

perché, se pure il danno è personale e privato, l'ingiustizia è «contro la

città». Questa medesima dimensione civUe del suicidio passa anche neUa

scolastica medievale: in Summa Theologiae IP-IP q. 64 a. 5, fondata fin dal

suo primo argumentum suU'autorità di Ethica Nicomachea V, Tommaso

d'Aquino chiarisce infatti che U suicidio va considerato secondo tre
diversi rispetti: in rapporto a sé stessi, aUa comunità e a Dio; e se secondo

il primo rispetto è peccato in quanto atto contrario al naturale amor
proprio («contrariatur caritati quam habere debet aliquis ad seipsum»),

ovvero al naturale istinto di conservazione, secondo gh altri due è peccato
in quanto procede contro giustizia («per comparationem autem ad

communitatem et ad Deum, habet rationem peccati etiam per opposi-
tionem ad iustitiam»).46 In merito al secondo punto — ciò che qui più ci
interessa — Tommaso specifica che, essendo ogni uomo parte di una
comunità — così come ogni parte appartiene a un tutto — è proprio nei
confronti di questa comunità che chi si uccide compie ingiustizia
(«iniuriam communitati facit»). NelV hbro deUa Sententia libri Ethicorum

- scritta tra 1270 e 1272, in contemporanea con la redazione deUa II parte
deUa Summa — a commento del passo aristotehco sopra citato Tommaso

spiega ancora che U suicida commette ingiustizia non verso sé stesso ma

verso la città, che viene privata di un cittadino («facit enim iniustum
civitati quam privat uno cive, sed non facit iniustum sibi ipsi»).47

Bisogna peraltro considerare che in questi secoh del Medioevo il
suicida era considerato un nemico deUa società — al pari di ladri, omicidi,
traditori - e come tale è menzionato nei verbaU giudiziari. Il suo cadavere

subiva per questo un po' dovunque una serie di saevitiae dehberatamente

44 Inf. XI, 40-41.
45 Cito dalla trad, di Carlo Natali (4. ed.), Bari, Laterza, 2005, p. 217.
46 S.Tommaso D'Aquino, La Somma Teologica, traduzione e commento a cura dei Domenicani Italiani,
testo latino dell'edizione leonina, voi. XVII, p. 179.
47 S.Tommaso D'Aquino, Sententia libri Ethicorum, lib. 5 1.17 n. 4 (ed. leonina, cura et studio Fratrum
Praedicatorum, voi. II, Romae, ad Sanctae Sabinae, 1969, p. 328).

121



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

pubbhche — normalmente riservate ai colpevoh di crimini gravi — che

potevano includere U trascinamento, la mutuazione, l'impiccagione,
l'abbandono senza sepoltura. Le conseguenze legali ricadevano poi spesso
sui parenti più prossimi, che potevano subire la confisca deUe proprietà
ereditate.48 In Italia la legislazione era più morbida che altrove — specie

rispetto alla Francia - probabUmente a causa di una maggiore influenza del

diritto romano, che in accordo con l'etica stoica non considerava U suicidio

come una colpa. Gh statuti comunali non menzionano mai esplicitamente
U suicida come colpevole di un crimine in sé, e non prescrivono quindi
punizioni sul cadavere, anche quando si tratti di un criminale che si sia

tolto la vita propter conscientiam criminis: secondo U diritto romano, infatti,
extinguitur crimen mortalitate. E tuttavia ci doveva essere un certo scarto tra

legge scritta e prassi giudiziaria penale, se, nel '300, insigni giuristi quali
Cino da Pistoia e Alberico da Rosciate devono specificare che «sbagliano»

quei giudici che fanno impiccare i cadaveri dei criminali suicidi.49

Un riferimento diretto aUa pratica del trascinamento del corpo -
saevitia tra le più diffuse - e aUa negazione deUa sepoltura si trova del resto

proprio neUa Sententia libri Ethicorum di Tommaso, poco oltre U passo già
citato, là dove - a commento deU'accenno fatto da Aristotele aUe pene che

la città commina al suicida — si legge: «Videmus enim quod civitas inferi
damnum quale possibUe est, scilicet inhonorationem sive vituperium ei qui
occidit seipsum; puta quodjâcir trahi cadaver eius vel dimittit ipsum insepultum,

ut per hoc detur inteUigi quod ipse fecit iniuriam civitati».50 Tommaso ha

48 Vd. Alexander Murray, Suicide in the Middle Ages, vol. II, The Curse on Self-Murder, Oxford, Oxford
University Press, 2000, pp. 10-85.
49 Cyni Pistoriensis In Codicem, et aliquot títulos primi Pandectorum Tomi, id est Digesti veteris, doctissima

Commentario, Francoforti ad Moenum, impensis Sigismundi Feyerabendt, 1578, f. 364ra: «Iudices, qui
mortuos suspendere faciunt, errare videntur»; Alberici a Rosate Commentariorum de statutis liber III, q.
18, 5: «errant Iudices, qui bannitos vel criminosos mortuos suspendere faciunt» (cito dal Tractatus de

statutis diversorum autorum, Francofurti, ex Officina Woltfgangi Richteri, 1606,p. 220a).
50 Lib. 5 1.17 n. 6 (éd. cit., p. 328, mio il corsivo). Il senso di una pena post mortem lo si può comprendere

da un altro passo (lib. 1 1.15 n. 6) dove Tommaso spiega come anche da morti si possa soffrire,
ovvero come anche ai morti possano capitare disgrazie in relazione proprio alla vita civile, laddove essi

subiscano delle exhonorationes: «Il morto, infatti, si differenzia dal vivo per il fatto che è privo di
sensibilità; tuttavia, capita che una persona viva riceva del bene o del male, anche se non lo sente: p. es., se

senza che lui lo venga a sapere, egli venga diffamato, oppure gli uccidano i figli o gli siano rubate le sue

ricchezze; quindi, per lo stesso motivo, sembra che un morto possa ricevere il bene e il male anche

senza che lo percepisca [videtur quod mortuo possit bonum vel malum acadere, quamvis non sentiat]. L'Autore
si riferisce al bene e al male della vita sociale [loquitur de bono vel malo vitae civilis], come ci avvertono
gH esempi che adduce, soggiungendo: "Come gh onori e i disonori". In certi casi, infatti, si conferiscono

degli onori ai morti, come quando vengono lodati e se ne celebra la memoria; analogamente,

122



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

scritto U commento zH'Ethica durante U suo secondo soggiorno a Parigi,
ma al termine di un decennio (1259-68) trascorso in ItaUa: è possibüe
aUora che quei verbi al tempo presente e senza particolari precisazioni
(«facit trahi», «dimittit») si riferiscano anche aUe consuetudini deUe città
italiane. Le medesime parole saranno usate d'altronde anche dal domenicano

fiorentino Remigio dei Girolami (f 1319) - allievo di Tommaso a

Parigi quando questi vi scriveva la Sententia sul!'Ethica; poi lettore e predicatore

generale in Santa Maria NoveUa a Firenze negli anni in cui D ne

frequentava la scuola31 — nel suo trattato De via Paradisi, composto tra U

1301 e U 1314. Al problema del suicidio è qui riservato uno spazio
particolarmente ampio; U principio generale — fondato suU'autorità agostiniana
di De civitate dei, I 17-27 — che «se ipsum occidere non licet» viene sostenuto

da Remigio secondo cinque ragioni, che estendono i tre rispetti
tommasiani: «primo quia hoc est contra inchnationem seu legem
naturalem»; «secundo quia est contra caritate ex quilibet tenetur se ipsum
diligere»; «tertio quia est contra iustitiam»; «quarto quia est contra [...]
reverentiam que deo debetur»; «quinto quia est contea ordinem iudicia-
rium, quia uUus potest indicare de se ipso nec esse iudex sui ipsius».52

Spiegando la terza ragione, Remigio giustappone la lezione di Aristotele a

queUa di Tommaso — sia deUa Summa sia deUa Sententia — in una sintesi che

ancora fa perno suUa considerazione del suicidio come iniuria comunitati e

ancora termina con la menzione di alcune coeve saevitiae contra cadavera:

Quelibet enim pars id quod est totius est, cum extra totum non sit pars nisi

equivoce, sicut diffusius ostendimus in tractatu De bono comuni. Quilibet autem
homo particularis est pars comunitatis; unde in hoc quod se ipsum interfìcit
iuniuriam comunitati facit, ut patet per Philosophum inV Ethicorum, qui subdit

«Propter quod civitas dampnificat scilicet sicut potest et quedam inhonoratio adest

se ipsum corrumpenti, ut civitati iniustum facienti» idest quasi ipse faciat iniuriam
civitati, puta quia facit trahi cadaver eius vel iubet quod non sepeliatur vel aliquid tale.51

altre volte i morti vengono disonorati, come quando vengono tolti dai sepolcri e se ne bruciano le

ossa [similiterfiunt eis quaedam exhonorationes, puta cum extumulantur et eorum ossa comburuntur]; così pure,
sembra che possano capitare loro dei beni oppure dei mah per ciò che riguarda le proprietà e le

disgrazie dei figli e dei nipoti [secundum prosperitates et inj'ortuniafiliorum et nepotum}» (cito qui dalla trad,

it. a cura di Lorenzo Perotto, Bologna, Edizioni Studio Domenicano, voi. I, p. 139).
51 Cfr. Convivio, II xii, 7.
52 II De vita Paradisi, inedito, è tradito dal ms. CS. C.4.940 della Biblioteca Nazionale Centrale (d'ora in
avanti C), proveniente da Santa Maria Novella, alle cc. 207r-352i\ Del suicidio in particolare è trattato
alle cc. 278rb-279i>1, all'interno del capitolo sul quinto articolo della legge, Non occides (cc. 276ia-283r").
53 C,cc.278rb-i/.

123



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

Queste saevitiae - ma prima ancora la diffusa considerazione del
suicida come colpevole di un delictum — sono da considerarsi conseguenza
deUa dura censura da parte deUa dottrina cristiana e del diritto canonico;
è comunque assai rilevante che Tommaso e poi anche U suo aUievo

Remigio le mettano in relazione diretta con U passo citato di Ethica

NicomacheaV 15, che ne riesce così vividamente attualizzato. A questo
proposito, è assai notevole da parte di Remigio l'accenno al suo trattateUo
De bono comuni — scritto tra 1301 e 1302, nei mesi cruciali in cui i neri
entravano a Firenze e Dante veniva condannato — dove U principio aristotelico

per cui ü bene deUa parte dipende dal bene del tutto veniva

apphcato aUa situazione storica contemporanea, per criticare duramente
lo spirito di fazione dei fiorentini, che nel perseguire l'utile di una parte
mettevano a ferro e fuoco la città, con evidente danno deUa comunità
intera. Il riferimento di Remigio al suo precedente UbeUo — dove, come
ha sottilmente notato Emilio PaneUa,54 U bene comune veniva fatto
coincidere con U bene del comune - non solo accentua qui ü rilievo
politico del suicidio, ma anche ci suggerisce che la comunitas di cui si tratta
va sopratutto identificata con U comune italiano: in primis — dal punto di
vista particolare del predicatore di Santa Maria NoveUa - con la città di
Firenze. Nel De bono comuni non si fa cenno aUa questione del suicidio, e

tuttavia (cap. IX) si trova scritto che ogni cittadino, per quanto disgraziato
sia, deve impegnarsi perché U proprio comune prosperi, senza sottrarsi al

suo dovere; da questo potrà dipendere infatti anche la sua prosperità
privata: «Studeat ergo civis, quantumcumque sit miser in se, ut comune
suum floreat quia ex hoc ipso et ipse florebit» (dove l'impiego di floreo
aUude al gioco etimologico "flos-Florentia" di guittoniana memoria).

§ 5. È in tale prospettiva civüe di matrice aristotelica che si comprende U

motivo di una boscaglia di rovi e sterpi — non un bosco fiorens — in questo
preciso luogo d'inferno. NeUa cultura deU'Italia comunale del Due-
Trecento lo spazio selvatico deUa boscagha è un diffuso simbolo di
ingiustizia e infrazione deUa legge, di contro aUa cooperazione per ü bene

comune rappresentato dalla città — dai suoi edifici, daUe sue mura — e dal

suo contado fiorente. Questi significati sono centrali, ad esempio, negli

54 Cfr. Emilio Panella, «Dal bene comune al bene del comune. I trattati politici di Remigio dei
Girolami nelle Firenze dei bianchi-neri», in Memorie Domenicane, 16,1985, pp. 1-198.

124



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

affreschi degli Effetti del buon e del cattivo governo realizzati nel Palazzo

comunale di Siena, tra 1337 e '40, dai fratelli Pietro e Ambrogio
Lorenzetti: dove aU'immagine deUa città prosperante neUe sue attività sotto
U segno di Giustizia e Bene Comune è simmetricamente contrapposta
queUa di una città in rovina, preda di violenza e ruberie; ü contado,

rigoglioso e fervido del lavoro dei campi neUa prima, diviene neUa seconda

fosco, incolto e malsicuro, attraversato da schiere di armati. Anche negli
affreschi deUa CappeUa degU Scrovegni a Padova (1306) Giotto aveva

raffigurato ai piedi deh'Ingiustizia personificata una boscaglia, dove un
malcapitato è assalito da alcuni briganti, disarcionato e denudato.

Queste rappresentazioni poggiano suUa crescente diffusione
deU'Aristotele etico e poUtico nei centri deU'Italia comunale di primo
Trecento, fuori deUe Università, a opera di maestri laici e frati predicatori
che, come si è visto in Remigio dei Girolami - anzi a partire proprio da

Remigio —, adattarono piuttosto agevolmente al contesto municipale
contingente U concetto di bene comune originariamente — e genericamente

— riferito aUa pòlis greca. Remigio offriva nel De bono comuni la

singolare e forte immagine di una Firenze caduta in rovina per le lotte
intestine, dove le piazze deserte hanno perso la loro funzione di piazza e

le case sono abbandonate; così, nei poderi del contado, gh alberi vengono
divelti e le vigne tagliate:05

Qualem enim delectationem poterit haberet civis florentinus videns statum
civitatis sue tristabilem et summo plenum merore? Nam platee sunt explatiate
idest evacuate, domus exdomificate, casata sunt cassata, [...] poderia videntur
expoderata quia arbore evulse, vinee precise, palatia destructa, et non est iam
podere, idest posse, ut in eis habitetur vel eatur ad ea, nisi cum timore et tremore.

Ma una prima immagine di inselvamento deUo spazio urbano (dove a

farsi bosco è la città stessa, non U contado) come simbolo di involuzione
deUe città dal rispetto deUa legge aU'anarchia è stata individuata da Sonia
GentiU nel volgarizzamento dell'Etica Nicomachea realizzato a Bologna dal

medico fiorentino Taddeo Alderotti (f 1295):56

Lo vigore dell' aguagliança sta fermo per lo osservamento delle leggi della città, e

le cittadi [ms.: cittadini] crescono per lo osservamento delli cittadini della città e

55 Ibidem, pp. 147-148.
56 Vd. Sonia Gentili, L'uomo aristotelico alle origini della letteratura italiana,R.orra, Carocci,pp. 117-125
(cito di qui il testo dell'Alderotti, alle pp. 118-119).

125



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

abitatori. E H abitatori delli campi creschono simigliantemente, e gli abitatori
della città e Ile culture de' campi sì crescono simigliantemente. E per le ingiurie le

quali si fanno nelle cittadi adiviene tucto il contrario, e a l'ultimo sì tornano a

diserto e bosco.

L'Etica volgare di questo medico aristotehco radicale, ben nota a inizio
Trecento, lo era senz'altro anche a D, che vi fa esplicito riferimento in
Convivio, I, X, 10. Del tutto condivisibüe è dunque la proposta avanzata
daUa GentiU di questo passo quale fonte del canto XIII d'Inferno: qui in
effetti si trova il nesso che consente di legare U suicidio inteso come forma
di iniuria civitati all'immagine deUa boscagUa: «per le ingiurie le quah si

fanno nelle cittadi [...] a l'ultimo sì tornano a diserto e bosco». Si può dire
allora che l'Etica aristotelica, oltre a originare la struttura deU'inferno
dantesco, ne fornisca in questo caso anche U paesaggio.

Vorrei qui segnalare un'ulteriore immagine di regressione da città a

bosco (da affiancarsi a queUa coeva deU'Alderotti) la quale mi pare assai

rilevante perché direttamente riferita — come più tardi sarà in Remigio -
aUo stato miserevole del comune di Firenze in preda aUe lotte di fazione.
Si tratta di un passo deUa lettera XIV di Guittone d'Arezzo, scritta tra la

fine 1262 e l'inizio '63 a seguito del disastro guelfo di Montaperti, e

indirizzata agli «infatuati e miseri Fiorentini»:57

Unde vedete voi se vostra terra è cita, e sse voi citadini nomini siete. E dovete

savere che non cita fa già palagio né rughe belle, né homo persona bella, né drappi
ricchi; ma leggie naturale, ordinata iustisia, e pacie e ghaudio intendo che fa cita,

e homo ragione e sapiensia e costumi onesti e retti bene. O che non più senbrasse

vostra terra dezerto, che cita senbra, e voi dragoni e orsi che citadini? Cierto, sì

ccome e[n] voi no rimaso è che menbra en fassone d'omo, che tutto l'altro è

bestiale, ragion fallita, no è a vostra terra che fighura di cita e chasa, giustisia vietata

e pacie. Che, come da homo a bestia no è già che ragione e sapiensia, non da cita a bosco

che giustisia e pacie. Come cita può dire ove ladroni fanno leggie e più pubrichi
istanno che mercatanti? e ove singnioreggiano micidiali, e non pena, ma merto
ricieveno dei micidi? e ove son omini devorati e denudati e morti come in dizertoì

In questo testo intriso di aristotelismo laico, per U quale si può immaginare

una certa circolazione e risonanza a Firenze fino agU anni deU'attività

politica di D. (benché ci rimanga oggi nel solo ms. Laurenziano Rediano
9, del sec. XIV in., esemplato da mani pisane), ritorna la coppia bosco-diserto

57 Guittone D'Arezzo, Lettere, testo a cura dell'Ufficio filologico dell'OVI [d'Arco Silvio Avalle] (mio
il corsivo).

126



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

come figura deUa perdita di ordine e giustizia neUa città divisa e sconfitta:
dove i ladroni dettano legge e gli omicidi signoreggiano; dove gli uomini

vengono depredati e denudati, come sarà nel quadro deU'Ingiustizia di

Giotto, e divorati da fiere selvagge, come pure accadrà qui in Inf. XIII aUe

anime degli scialacquatori.
In questo canto che poggia «sopra le spaUe» di queUo dei tiranni resta

dunque ben centrale U tema politico. Le miniature del ms. 1102 deUa

Biblioteca Angelica (vd. qui queUa di e. 11 r) ci rammentano del resto

come tutto U cerchio VII (deUa cui unità complessiva di selvatico

paesaggio fluviale s'è già detto) si trovi subito dentro a una cinta muraria
cittadina - le mura di Dite - e dunque effettivamente rappresenti un
inselvamento di spazio urbano, ovvero la caduta in rovina deUa civitas

(anche concretamente rilevata neUa ruina di in^XII) ingiuriata dai molteplici

delieti di violenza - dall'omicidio aUa rapina, dal suicidio aU'usura -
che ne sconvolgono l'ordine abbattendo la giustizia.

§ 6. Quando Virgiho, in Inf. XI, ha spiegato a D. la struttura generale
deU'inferno, ovvero U come e ü perché dei supphzi cui avrebbe assistito, lo
ha fatto - secondo le sue stesse parole - così che di h in poi la sola vista
di quei supplizi gU fosse sufficiente per comprenderh: per ricondurh, cioè,
ai diversi peccati, e coglierne la rigorosa gerarchia: «ma perché poi ti basti

pur la vista | intendi come e perché son costretti» (w. 20-21).58 Entrando
neUa boscaglia di sterpi, tuttavia, la guida avverte subito il suo discepolo
che qui gh sarà necessario un supplemento di attenzione — «riguarda ben»:

dove U verbo deUa percezione visiva è rinserrato tra un prefisso intensivo
e un avverbio ancora intensivo — perché la vista possa cogliere nel suo

oggetto: «sì vederai». E in effetti D non riesce a scorgere anima alcuna
neUa boscaglia, pur sentendo «d'ogne parte trarre guai». Lo scacco sensoriale

(«Io sentia [...] e non vedea»), che mette in crisi l'assunto

preliminare di Inf. XI 20, e provoca al peUegrino sbigottimento e paura
tanto da fermarne il viaggio (v. 24: «tutto smarrito m'arrestai»), viene
provvisoriamente risolto con la più naturale e immediata deUe ipotesi: le

58 Vd. però su questo passo Corrado Calenda, «Lettura di 'Inferno', xi», in Filologia e Critica, XX,
1995, pp. 217-241, e in part, le pp. 238-239, dove il rapporto tra vedere e intendere è risolto ribadendo
la priorità di quest'ultimo, ovvero la necessità di «giudicare secondo ragione» e non «secondo senso»

perché vi sia apprendimento e conoscenza.

127



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

anime dei dannati di questo cerchio — cioè coloro che emettono i guai —

si celerebbero aUa vista dei due viaggiatori nascondendosi tra i cespugli
del bosco: «Cred'i'o ch'ei credette ch'io credesse | che tante voci uscisser,

tra quei bronchi, | da gente che per noi si nascondesse» (w. 25-27).
Questo (presunto) nascondimento riflette bene fi tabù che nel

Medioevo avvolgeva U suicidio. Alexander Murray, nel suo importante
studio Suicide in the Middle Ages, spiega infatti in via preliminare che lo
storico deve misurarsi con ciò che definisce conspiracy of silence:*9 da un
lato c'è il carattere intrinsecamente elusivo deU'atto del suicida, che non
mette nessuno a parte deUa sua decisione, e sceglie luoghi separati e ore
notturne per togliersi la vita;60 daU'altro la copertura da parte dei pochi
che ne sono a conoscenza, specie dei parenti prossimi, i quali non
voghono essere sospettati di connivenza, non meno che se si trattasse di
un caso di omicidio: ciò che è certo legato a un forte senso di vergogna,
ma anche è ben comprensibUe tenendo conto deUe punizioni cui i suicidi
e i loro eredi erano sottoposti una volta che i casi fossero certificati; di qui
l'accuratezza nel nasconderli, la difficoltà degli ufficiali giudiziari nel-
l'accertarli, la conseguente ambiguità dei verbali che ci sono conservati.

Il silenzio con cui lo storico deve fare i conti non è però solo — e non
tanto - queUo deUe persone coinvolte, quanto piuttosto queUo deUa

tradizione, che meglio rivela U tabù. Oltre aUa vergogna dei familiari — sempre
relativa a un suicidio in particolare — va infatti considerata la generale
disposizione dei testi coevi (di ogni tipo: dalle cronache cittadine aUa

letteratura religiosa) a coprire l'argomento tout court. È una reticenza che

contrasta fortemente con la pubblicità deUe punizioni — le quali, dovendo
servire da deterrente, dovevano anche avere una certa visibUità — e che
neUa tradizione risale forse ad Agostino: queUa che è la prima strutturata
condanna del suicidio come crimen in sé (De civitate dei, I 17-27), e che
resterà per secoli la più lunga trattazione in materia, contiene infatti in

59 Vd. Alexander Murray, Suicide in the Middle Ages, vol. I, The Violent against Themselves, Oxford-New
York, Oxford University Press, 1998, pp. 21-40.
60 Murray spiega che laddove nei documenti giuridici medievali un morto è identificato come
suicida, allora si specifica anche che è morto solo (ricorrendo normalmente la frase «nessun altro
essendo presente»); spesso viene anzi enfatizzato che il suicida sapeva di essere solo e che aveva preso
cura di assicurarsene. Murray ammette che questa questfor privacy potrebbe non riflettere motivazioni
più profonde che quella di ordine pratico di evitare interferenze; e tuttavia propone anche una lettura

più radicale, ciò che rivelebbe una ricerca più istintiva e slegata dalle contingenze: il suicida potrebbe
spingersi più in là possibile perché nessuno scopra mai il suo gesto (ibidem, pp. 22-27).

128



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

nuce, neUe righe finali, anche la censura deU'intera questione: «Hoc quia
nefas est dicere, nefas est profecto se occidere» (I 27).

Nefas est dicere: l'interdizione è anche lessicale, e determina una diffusa

tendenza aU'eufemismo che produce nei testi - anche giuridici - forte
ambiguità. Murray ritiene ad esempio che i casi di morte sospetta archiviati

in InghUterra con un generico verdetto di infortunium aUudano per
lo più a morti volontarie: tanto che nei verbali dei coroner inglesi la parola
infortunium diverrebbe vero e proprio sinonimo di suicidio.61 Gioverà qui
ricordare che le parole suicida/-idium (modeUate suUa base di homicida/-

idium, matricida/-idium e simUi) sono moderne: si diffondono infatti a

partire daU'InghUterra nel primo '600; e dal francese, dove suicide è

attestato dal primo '700 (ma nel 1741 Racine ne parla ancora come di un
«mot [...] employé pour rire, car personne ne l'entend»),62 passano poi
anche neU'italiano: la coppia suicida/-idio compare da noi attorno alla

metà del secolo, per essere registrata per la prima volta — insieme con
molti altri francesismi - nel dizionario del D'Alberti.63 In realtà, Murray

61 Vd. Alexander Murray, Suicide in the Middle Ages, vol. I, cit., pp. 34-37. Per una più generale trattazione

del problema linguistico vd. anche David Daube, «The linguistics of Suicide», in Philosophy &
Public Affairs, vol. I, n. 4,1972, pp. 387-437.
62 In una lettera di Jean-Baptiste Racine al fratello Louis, citata dal Tresor de la Langue Française per il
lemma suicide: «À l'égard du suicide (mot que vous avez vraisemblablement employé pour rire, car

personne ne l'entend, et deux gens d'esprit me dirent hier que ce ne pouvoit être qu'un charcutier),
ce ne sera jamais un péché fort à la mode parmi les gens de bon sens» (dalle Œuvres dej. Racine, éd.
P. Mesnard, t. 7, Paris, Hachette, 1870, p. 343).
63 Francesco Alberti di Villanova, Dizionario universale critico, enciclopedico della lingua italiana, t. VI,
Lucca, Marescandoli, 1805. Della diffusione del lessema nel secolo XVIII mi pare indicativa la prefazione

de\TIstoria critica e filosofica del suicidio ragionato di Appiano Buonafede, pubblicata per la prima
volta a Lucca nel 1761, che si apre proprio con una nota terminologica: «Avendo io preso a scrivere

una Istoria critica e filosofica del maggiore di tutti gli umani fenomeni, il quale dai Greci fu già detto
Autochiria e dai Latini e dagl'italiani Uccisione di se medesimo, ed ora comunemente è nominato Suicidio,
confesso che varie difficoltà mi corser per l'animo...» (cito dall'ed. di Napoli,Porcelli, 1788,p. XXX).
Più lentamente invece prende piede il derivato suicidarsi (ancora su modello francese) che verrà
bollato dal Tommaseo con la doppia croce delle parole da evitare: «Senza bisogno di questo gallic,
abbiamo pur troppo Darsi la morte, Uccidersi, Annegarsi, Impiccarsi, Avvelenarsi» (Nicolò Tommaseo-
Bernardo Bellini, Dizionario della lingua italiana, voi. IV, parte 1 .Torino, Unione Tipografico-Editrice,
1872); e ancora sarà censurato dal Panzini per la ridondanza morfologica del riflessivo ripetuto in
proclisi ed enclisi: «È il fr. se suicider, verbo ripreso nel diz. dell'Accademia francese come barbarismo

illogico e da sfuggirsi. Figurarsi i nostri puristi! e a fil di logica hanno ragione giacché suicidarsi ripete
due volte il pronome riflessivo. Ma l'uso vale più della logica: le due voci suicida e suicidio hanno — io

penso — dato valore a suicidarsi in cui il pronome del prefisso non è più avvertito. Certo uno scrittore

purgato dirà senza sforzo si uccise, meglio che si suicidò, che è voce anche di mal suono, e l'umile
popolo dirà in tali luttuosi casi: si è ammazzato, si è tirato, si è sparato, si è buttato sotto il treno, etc., ma
l'uso comune della lingua corrente si attiene al verbo suicidarsi» (Alfredo Panzini, Dizionario Moderno.

Supplimento ai Dizionari Italiani, Milano, Hoepli, 1905).

129



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

ha retrodatato suicida addirittura al XII secolo, avendone scovata una
doppia occorrenza, in riferimento a Seneca, nel hbeUo Contra quatuor
labyrinthos Franciae di Gualtiero di San Vittore, scritto a Parigi tra 1178 e

1179;64 che U neologismo non prenda però piede (nonostante la scuola di
SanVittore sia in questo secolo punto di riferimento centrale per filosofia
e teologia morale), rimanendo un episodio singolare e isolato fino aUa

nuova — del tutto indipendente — coniazione in età moderna, è senz'altro
assai sintomatico del tabù lessicale, e dunque indice di una zona coperta
del pensiero.

Nonostante la conspiracy ofsilence, Murray ha comunque potuto stUare

un registro di 560 casi di suicidio — dato peraltro come campione provvisorio

— avvenuti in InghUterra, Francia, Germania e Italia tra XII e XV
secolo. I numeri aumentano ovviamente in età moderna (date da un lato
la crescita deUa popolazione, dall'altro la maggiore disponibilità di fonti);
al di là dei numeri assoluti, è però difficUe stabilire quale sia l'andamento
effettivo del tasso di suicidi. È ben vero che neUe carte giudiziarie inglesi
citate da Murray U numero di casi in rapporto a queUo degli omicidi sale

fin quasi a decuphcarsi tra la fine del '400 e U '500; e che una crescita

analoga, se pur inferiore, è attestata anche da registri di area tedesca e

svizzera. Tuttavia, stando a quanto si è detto suUa reticenza deUe fonti,
l'impennata potrebbe essere facUmente iUusoria, testimoniando non già di
un effettivo aumento dei casi in questi decenni, quanto piuttosto di una
maggiore puntualità di registrazione nei paesi deUa Riforma protestante,
di dove il tabù prende effettivamente ad aUeggerirsi.65 Secondo l'indagine
di Murray, dunque, resta in definitiva assai improbabile che il tasso di
suicidi fosse nel Medioevo realmente inferiore rispetto aUe epoche

64 Murray fa riferimento al codice di Parigi, Bibliothèque de l'Arsenal, MS 379, e. l'or. «Iste igitur
non quidem fratricida, sed peior suicida, stoicus professione, epicurus morte; putasne cum Nerone et
Socrate et Catone suicidis receptus sit celo?».
65 Vd. Alexander Murray, Suicide in the Middle Ages, vol. I, cit., pp. 349-378. Murray combina qui la sua

indagine con quelle di Simon J. Stevenson, «The rise of suicide verdicts in south-east England,
1530-1590: the legal process», in Continuity and Change, 2, 1987, pp. 225-262; Roy E Hunniset,
«Calendar ofNottinghamshire Coroners' Inquests, 1485-1558», in Thoroton Society, 25,1969; Michael
Macdonald-Terence R. Murphy, Sleepless Souls. Suicide in Early Modern England, Oxford-New York,
Oxford University Press, 1990;Jürgen Dieselhorst, «Die Bestrafung der Selbstmorden im Territorium
der Stadt Nürnberg», in Mitteilung des Vereins für Geschichte der Stadt Nürnberg, 44,1953, pp. 58-230;
Markus Schär, Seelenöte der Untertanen. Selbstmord, Melancholie, und Religion im Alten Zürich, Zürich,
1985; Ferdinand Rau, Beitrage zum Kriminalrecht der Freien Reichsstadt Frankfurt am Main im Mittelalter
bis 1532, Potsdam, 1916.

130



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

successive. Come nel bosco dantesco, U problema è piuttosto di evidenza: i
suicidi ci sono, ma non si vedono.

§ 7. Quale che ne fosse l'entità effettiva, U tasso di suicidi doveva

comunque essere a Firenze tra la fine del secolo XIII e l'inizio del XIV
sensibümente più alto che altrove.66 Cino da Pistoia, scrivendo neUa sua

Lectura super Codice circa coloro che «se taedio vitae interimunt, vel furore,
vel pudore, vel alio instigatur», aggiunge per inciso: «sicut faciunt
plerunque Fiorentini».67 Gli antichi commenti danteschi confermano il
dato con testimonianze incidentali, ma reiterate ed esphcite, che consentono

di aggirare U solito silenzio deUe cronache cittadine: Pietro Alighieri
ci informa che «saepe accidit in Ula civitate homines se ipsos suspen-
dentes»; Benvenuto da Imola che «multi fuerunt Fiorentini, qui
suspenderunt se laqueo eodem tempore»; Boccaccio che «in que' tempi,
quasi come una maladizione mandata da Dio, neUa città nostra più se ne

impiccarono».68
Una causa possibile di questa diffusione epidemica potrebbe forse

trovarsi neUa catena di fallimenti che in quel medesimo torno d'anni ha

scosso l'economia fiorentina, coinvolgendo tra 1298 e 1303, con un
disastroso effetto-domino, le banche Bonsignori, Ammannati, Mozzi,
Cerchi, Davanzi, Nerli.69 È questo almeno il caso di quel Ruco de' Mozzi
di cui nell'Ottimo Commento si legge: «di molto ricco divenuto poverissimo,

voUe finire sua vita anzi l'ultima miseria» (da documenti d'archivio
risulta costui in effetti essere morto entro il settembre 1303; e il banco

Mozzi fallì appunto tra 1302 e 1303).70 Ma che U tracoUo finanziario sia

movente di un numero di casi ben maggiore lo si può desumere dal

riferimento fatto neUe Chiose Palatine ai «molti fiorentini a li quali è

66 Vd. ancora Alexander Murray, Suicide in the Middle Ages, vol. I, cit., pp. 84-92.
67 Cyni Pistoriensis In Codicem [...] Commentario, cit., f. 569i>.
68 H «Commentarium» di Pietro Alighieri nelle redazioni Ashburnamiana e Ottoboniana, trascrizione a

cura di Roberto Della Vedova e Maria Teresa Silvotti, Firenze, Olschki, 1978, p. 236; Benvenuto da

Imola, Comentum super Dantis Aldigherij comoediam, Firenze, Barbera, 1887, voi. I, p. 460; Giovanni
Boccaccio, Esposizioni sopra la comedia di Dante, a cura di Giorgio Padoan, in Tutte le Opere di Giovanni
Boccaccio, a cura diVittore Branca, voi.VI, Milano, Mondadori, 1965, pp. 629-630.
69 Vd. su questo (anche per i rimandi alla bibliografia pregressa) Gino Masi, «Fra savi e mercanti
suicidi del tempo di Dante», in Giornale Dantesco, 29,1938, pp.199-238.
70 L'Ottimo Commento, cit., p. 258. Per la documentazione su Ruco vd. Gino Masi, «Fra savi e

mercanti», cit., p. 206.

131



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

venuto appetito di cotale morte per lo perdimento de' lor beni»'71 e lo stesso

pare indicare un altro inciso deUa Lectura di Cino, là dove, passando in
rassegna varie cause possibiU di suicidio, viene attribuito specificamente ai

fiorentini queUo per indebitamento: «Aut constat quod se interfecit,
propter impatientiam doloris aUcuius infirmitatis, forte ob dolorem
dentium, seu propter rabiem furoris, vel pudorem aeris alieni, ut faciunt
Fiorentini».72

Data una tale epidemia di suicidi a Firenze, e ipotizzandone uno
stretto nesso causale con le turbolenze politico-economiche che interessarono

ü comune a cavallo dei due secoU, non sarà aUora una coincidenza

priva di significato U fatto che due tra le più rüevanti infrazioni del
süenzio medievale circa U suicidio — forse le più rüevanti in assoluto — ci

provengano proprio da Firenze, per opera di due autori direttamente
coinvolti neUa questione de bono comune: appunto Remigio de' Girolami
(le cui pagine citate del De via Paradisi costituiscono la più lunga trattazione

teologica medievale sul suicidio che ci sia pervenuta)73 e D.

Alighieri.

§ 8. Perché i suicidi siano svelati aUa vista, ovvero sia colto il come della

pena, Virgilio invita D. a spezzare «qualche fraschetta» da uno dei
cespugli (w. 28-30). Il risultato è ad un tempo rivelatore e sorprendente,
perché il «gran pruno» su cui cade la scelta, troncato d'un suo «ramicel»,

emette insieme sangue scuro e voce umana, lamentandosi risentitamente
deUa violenza subita: «Perché mi scerpi? | non hai tu spirto di pietade
alcuno? | Uomini fummo, e or siam fatti sterpi» (w. 31-36). Ecco
dunque spiegato lo scacco sensoriale: i suicidi non si nascondono tra i
cespugli, ma sono i cespugli. Il bosco non è una quinta, ma un coro (sono
gli sterpi stessi a «trarre i guai») di dove ora si stacca questo primo
protagonista.

Già gli antichi commentatori (Pietro Alighieri, Maramauro,
Benvenuto, Buti) mettevano in relazione l'immagine deU'uomo-cespugho
con l'episodio virgiliano di Polidoro (Aen. Ili, w. 22 e segg.; di dove

vengono pure ü sangue scuro: v. 28, atro licuuntur sanguine guttae; e il

71 Chiose Palatine, cit., p. 201 (mio il corsivo).
72 Cyni Pistoriensis In Codicem [...] Commentario, cit., f. 364r (mio il corsivo).
73 Cfr. Alexander Murray, Suicide in the Middle Ages, vol. II, cit., p. 232.

132



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

lamento del cespugho offeso: v. 41, Quid miserum, Aenea, laceras?). Dal
D'Ovidio ci giunge poi l'indicazione di fonti ulteriori nei miti deUe

Eliadi, di Driope e Lotis (tutte mutate in piante neUe Metamorfosi: II, w.
340 e segg.; IX, 329 e segg.), sostenuta poi anche da Leo Spitzer, che nota
come U riferimento ovidiano sia qui necessario, a integrazione di queUo

virgiliano, per spiegare bene l'immagine:74 Pohdoro non era infatti nel

cespugho di mirto ma sotto ad esso, là dove le onde ne avevano sospinto ü
cadavere; l'arbusto cresce sul suo corpo, germogliando dal legno deUe

lance che lo avevano trafitto: le metamorfosi in piante sono dunque solo

ovidiane. E tuttavia va anche rüevato come questa dei suicidi non sia

propriamente una metamorfosi: l'espressione «siam fatti sterpi» non indica
trasformazione dei corpi, ma un incarceramento d'anime umane («spirito
incarcerato», v. 87) in nuovi corpi vegetali («le nove radici d'esto legno»,
v. 73).

SuUe fonti deU'uomo-pianta, ovvero suUe ragioni aristoteliche del

singolare contrappasso, ha comunque recentemente — e ottimamente —

fatto luce Sonia Gentili.70 Si metterà qui piuttosto in rilievo una peculiare
ricaduta linguistica deU'incarceramento, che credo incida suUo stile di
tutto U canto. NeUe pagine iniziali del De vulgari eloquentia (I II—III), dove
si spiega come la lingua (locutio) sia propria del solo genere umano, D. ci
offre una deUe sue notevoUssime intuizioni pre-saussuriane definendo U

segno linguistico neUa sua doppia componente, rationale e sensuale:

appartengono cioè all'anima razionale queUe che D. definisce come conceptiones

(e che noi possiamo chiamare significati) mentre solo dal corpo dipendono

i soni vocis che fisicamente le veicolano (i significanti). Gli angeli,
che sono puro spirito, non hanno alcun bisogno di voce cui affidare la

comunicazione, passandosi vicendevolmente le conceptiones per mero
«rispecchiamento spirituale» (per spiritualem speculationem); mentre le

bestie, che al contrario hanno un corpo ma non un'anima razionale,
emettono suoni dettati esclusivamente daU'istinto, e dunque privi di

74 Cfr. Leo Spitzer, «Speech and language in Inferno XIII», in Italica, vol. 19, n. 3 (1942), p. 82; poi
anche in trad, italiana: Id., H canto XIII dell'Inferno, in Letture dantesche, a cura di Giovanni Getto,
Firenze Sansoni, 1955, pp. 223-224.
75 Cfr. Sonia Gentili, L'uomo aristotelico, cit.; Ead. La selva, gli alberi e il suicidio nei/'Inferno di Dante:

fonti e interpretazione, in Letteratura efilologiafra Svizzera e Italia. Studi in onore di Guglielmo Gorni, a cura
di Maria Antonietta Terzoli, Alberto Asor Rosa, Giorgio Inglese, Roma, Edizioni di Storia e

Letteratura, 2010, vol. I, pp. 149-163.

133



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

concetto. Questa teoria del segno doveva essere ben presente al suo autore
anche neUa stesura del poema: dove U sonar ne la voce è distinto dal concetto

(vd. Par. XIX 11-12) e dove aUa comunicazione delle anime beate non
occorre di per sé la componente sensibüe, ovvero la mediazione dei
significanti (vd. ad es. Par. XV 55-69).

Ora, neUa selva dei suicidi troviamo anime razionali in corpi vegetali:
unione innaturale da cui necessariamente deriva una locutio ibrida: a

veicolare le conceptiones deUe anime sono infatti voces emesse non già da

organi umani, ma da tronchi nodosi, attraverso le loro fratture. Si noti che
U singolare processo di fonazione è descritto da D. con queUa precisione
scientifica che proviene daU'osservazione attenta di un fenomeno
naturale: «Come d'un stizzo verde ch'arso sia | da l'un de' capi, che da

l'altro geme | e cigola per vento che va via, | sì de la scheggia rotta usciva
insieme | parole e sangue» (w. 40-44). E anche si noti come per definire
la qualità del particolare sonus vocis D. usi un verbo onomatopeico —

cigolare: attestato qui per la prima volta — ossia una parola che ha già nel
significante il proprio significato. Si fissa qui ü principio linguistico di

questo canto, dove i significanti sono fondamentali in quanto diretta
emanazione dei nuovi corpi in cui le anime dannate sono rinchiuse; e

dove in effetti — come già ha rüevato Spitzer76 — vi è un ricorso aU'ono-

matopea che non ha uguale in tutto l'Inferno. Il fonosimbolismo che

pervade tutto U canto, prima ancora che scelta di stile (e cioè, come dice

Spitzer, artificio retorico teso a rendere «le idee di tortura, di scissione, di
sdoppiamento»),77 è una necessità linguistica imposta daU'ibridismo degli
uomini-sterpi: tutto U girone è infatti pervaso da soni che necessariamente

sono aspri e chiocci (alta ricorrenza deUa s impUcata e dei nessi consonante

+ r) in quanto secco e spinoso è il mezzo corporeo — non più
umano — che h produce. E a proposito di questi suoni stridenti, si

rammenti anche che nel De vulgari eloquentia (I Xl) D. paragona proprio a

cespugli intricati e rovi (perplexos frútices atque sentes) quei turpi e dissonanti

volgari municipali che primamente bisogna sradicare (eradicare,

76 Leo Spitzer, 22 canto XIII, cit., p. 230. Sulla magistrale lettura linguistica di Spitzer vd. anche

Giuseppe Polimeni, Grammatica e stile dell'ineffabile: Spitzer legge Dante, in Leo Spitzer. Lo stile e il metodo,

Atti del XXXVI Convegno Interuniversitario (Bressanone/Innsbruck, 10-13 luglio 2008), a cura di
Ivano Paccagnella e Elisa Gregori, pp. 371-379, in part, alle pp. 375-376.
77 Ibidem, p. 232.

134



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

decerpare, erunceré) per aprire una via aUa ricerca del volgare Ulustre; e che,

per converso (I XVIII 1), U volgare Ulustre dovrà estirpare cespugh spinosi
dal bosco itahco (extirpât sentosos frútices de ytalia silva) per innestarvi un
ordinato vivaio (plantas inserii vel plantaría piantai).

Più avanti nel canto si precisa che l'articolazione di «parole» interviene
solo in un secondo momento rispetto al cigolìo: «Allor soffiò U tronco
forte, e poi | si convertì quel vento in cotal voce» (w. 91-92). Questa conversione

— che ovviamente è indispensabUe perché parta U dialogo tra i
personaggi (e che pure, mutatis mutandis, ci ricorda U «mormorar di fiume»
che si fa voce nel coUo deU'aquila di Par. XX)78 - è un compromesso
raggiunto a fatica daU'uomo-cespuglio tra le due componenti rationale e

sensuale deUa sua locutio. Ma l'iniziale, pur momentanea impasse linguistica

- U soffio di vento: emissione di solo significante senza significato — è uno
scacco deU'anima razionale, U segno di una regressione deU'uomo verso
la condizione dei bruti e U loro comunicare meramente istintuale, la quale

corrisponde, sul piano sociale, a queUa deUa città che torna a bosco.79

78 Par. XX 19-30: «udir mi parve un mormorar di fiume | che scende chiaro giù di pietra in pietra,
| mostrando l'ubertà del suo cacume. | E come suono al collo de la cetra | prende sua forma, e sì

com'al pertugio | de la sampogna vento che penetra, | così, rimosso d'aspettare indugio, | quel
mormorar de l'aguglia salissi | su per lo collo, come fosse bugio. | Fecesi voce quivi, e quindi uscissi

| per lo suo becco in forma di parole, | quali aspettava il core ov'io le scrissi».
79 La questione politica che, come si è mostrato, sta al centro del canto è dunque strettamente
connessa con quella linguistica. I commenti al De vulgari eloquentia (Mengaldo,Tavoni) ci indicano del
resto come il principio della locutio quale specifico umano provenga a D. dalla Sententia libri Politicorum

di Tommaso d'Aquino (lib. 1,1. 1, n. 28-29), dove è illustrata la celebre definizione aristotelica
dell'uomo come animale pohtico. Nel commento di Tommaso si stabilisce infatti una differenza
sostanziale tra la locutio humana e la simplex vox degli altri animali: se con quest'ultima si può dar segno
delle passioni (quali ad esempio il dolore: ciò che fanno normalmente tutti gli animali, e pure i
cespugli delVII cerchio d'Inferno, col loro «trarre guai»), soltanto la parola umana esprime ciò che è

utile e ciò che è dannoso, ovvero ciò che è giusto e ciò che è ingiusto (Sed loquutio humana significai

quid est utile et quid nocivum. Ex quo sequitur quod significet iustum et iniustum). Ed è proprio il comunicare

di queste cose esprimibili per sermonem a caratterizzare gli uomini come animali civili, a far sì che
essi si diano un'organizzazione sociale: «Cum ergo homini dams sit sermo a natura, et sermo
ordinetur ad hoc, quod homines sibiinvicem communicent in utili et nocivo, iusto et iniusto, et aliis
huiusmodi; sequitur, ex quo natura nihil facit frustra, quod naturaliter homines in his sibi communi-
cent. Sed communicatio in istis facit domum et civitatem. Igitur homo est naturaliter animai
domesticum et civile» (testo dell'ed. leonina, cura et Studium Fratrum Praedicatorum, Romae ad

Sanctae Sabinae, 1971, pp. A 78-79). Per Tommaso commentatore di Aristotele - e fonte di D. teorico
del volgare - è dunque proprio la comunicazione verbale a fare la città: non stupirà allora che in un
canto che mette in scena la regressione della città a bosco (dove cioè più non si perseguono bene

comune e giustizia) si trovino pure i problemi di comunicazione di uomini-non-più-uomini che
hanno perso in parte la loro locutio.

135



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

§ 9. «Io son colui che tenni ambo le chiavi | del cor di Federigo, e che le

volsi, | serrando e diserrando» (w. 58-60). La perifrasi era sufficiente ai

lettori del tempo di D. — o almeno ai suoi primi commentatori — per
identificare neU'uomo-cespuglio Pier deUaVigna, notaio poi giudice deUa

Magna Curia imperiale e da ultimo potente canceUiere di Federico II di
Svevia (di cui gestì la politica estera, curando le relazioni con i pontefici,
la corte inglese, i Comuni italiani). Caduto in disgrazia presso l'imperatore,

Piero venne arrestato a Cremona nel 1249, accecato e incarcerato,
dapprima a Borgo San Donnino, poi a Pisa «ubi sua vita finivit» (così
recitano gli Annales Piacentini gibellini, che di questi fatti sono l'unica
testimonianza coeva).80 Le circostanze deUa morte restano però ignote:
secondo una leggenda accreditata — e seguita evidentemente da D. — egli
si sarebbe suicidato in carcere, a quanto pare spaccandosi U capo contro U

muro (o la colonna) cui era incatenato (ma suUa gran varietà deUa

tradizione circa i luoghi e le modalità deUa morte di Piero si veda il recente
contributo di Fabrizio Franceschini).81 Piuttosto misteriosi rimangono
anche i motivi per cui Federico II gh tolse la fiducia, ovvero le chiavi che

muovono l'assenso e U dissenso: le fonti parlano di un'accusa vaga di lesa

maestà, di un sospetto di corruzione, tradimento o congiura; protestando

comunque decisamente la propria innocenza, Piero aUude qui all'invidia
dei cortigiani, i quaU avrebbero mosso un complotto ai suoi danni. Dato
U suicidio come colpa politica, è molto significativo che D. scelga qui per
interlocutore proprio un eminente politico, eleggendolo così in certo
qual modo ad alter ego negativo: aUa scelta del canceUiere agli arresti, che

difende stoicamente U suo onore suicidandosi, D. oppone tacitamente U

proprio destino, che è di sopportare l'ingiustizia deUa condanna, la perdita
dei beni, l'esilio.

Franceschini ha notato che i 23 versi del sermone di Piero «comunicano

con forza ü cosa, ossia la morte suicida, ma indicano solo

implicitamente il chi senza fornirne il nome preciso, non corredano il
perché di una specificazione deUe accuse e, soprattutto, nuUa dicono circa
U come e U dove del gesto autodistruttivo».82 Di qui viene U fiorire deUa

80 Cito dalla voce Pietro Della Vigna in DBI, a cura di H.H. M. Schaller.
81 Fabrizio Franceschini, Le dieci morti di Pier delle Vigne: commenti danteschi e itinerari medievali, in Id.,
Tra Secolare Commento e Storia della lingua. Studi sulla «Commedia» e le antiche glosse, Firenze, Cesati,
2008, pp. 115-135.
82 Ibidem, p. 116.

136



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO Xill

leggenda, tentando variamente i primi commentatori di colmare i vuoti
di notizia. A dire U vero nemmeno sul cosa Piero è del tutto esplicito,
ricorrendo per designare U proprio atto estremo a una perifrasi eufemistica

(v. 72: «ingiusto feci me contea me giusto») che i commenti antichi

ritengono di dover scioghere (vd. ad es. Bambaglioli: «disposui me
iniustum contea me ipsum, mihi propriam vitam adimendo»; Ottimo: «di

giusto, dic'eUi, mi feci ingiusto, togliendomi la into).83 Questa vaghezza

potrebbe aUora assecondare o echeggiare U tabù medievale, corrispondendo

bene aUa ritrosia dei suicidi nel mostrarsi alla vista, ovvero aUa

tendenza dei testi a evitare di trattare l'argomento in modo diretto. Il
parlare per perifrasi qui attribuito a Piero — che solo tramite circonlocuzioni

ci comunica U chi, il cosa, U perché del suo atto finale — oltre a

omaggiare il sermo altamente formalizzato del dictator di corte, potrebbe
forse aUora anche rispondere a una sorta di retorica deUa reticenza. Se

pure D. infrange U tabù suU'argomento in generale, evita comunque qui di
fornire dettagli sul caso particolare, astenendosi dal raccontare quanto
avvenuto al canceUiere nel chiuso del carcere (diversamente da quanto
farà per Ugolino); la reticenza di Piero è quindi rispettata dal D.

personaggio, il quale si astiene dal fare domande di chiarimento circa le

misteriose - solo aUuse — circostanze di morte volontaria.

§ 10. Le richieste di D. peUegrino riguardano in effetti solo la sorte
ultraterrena del suicida: prima queUa immediata del suo singolare processo di
germinazione in «pianta süvestra»; poi queUa finale che segue al Giudizio
universale. Qui si apprende che le anime incarcerate si recheranno come le
altre neUa valle di Giosafat per U Giudizio, recuperando ciascuna il proprio
corpo; ma a differenza deUe altre non se ne rivestiranno, per trascinarlo
invece fino aUa boscagUa d'inferno e qui appenderlo, eternamente inerte,
ai rami del rispettivo cespugho. Questa potente immagine - che si spiega
nel contrappasso: «non è giusto aver ciò ch'om si toghe» — potrebbe forse

anche alludere aUe due più diffuse forme di saevitia contra cadavera — alle

quaU come si è visto fanno riferimento anche Tommaso e Remigio : facit
trahi cadaver eius etc. — cioè appunto U trascinamento del corpo e la sua

successiva sospensione: «Qui lo strascineremo, e per la mesta | selva saranno

Graziolo Bambaglioli, Commento, cit.,p. 105; L'Ottimo Commento, cit.,p. 245 (miei i corsivi).

137



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

i nostri corpi appesi, | ciascuno al prun de l'ombra sua molesta» (w. 106-

108). Si tenga presente che tra i continuatori volgari di traho soltanto
trascinare (derivato per tramite di un mediolatino *traxinäre) e U suo prefissato
intensivo strascinare (attestato pur con una certa varietà di forme dai mss.

deU'antica vulgata)84 sono impiegati nei testi medievali come tecnicismi
penali in riferimento aUa pratica di sevizia prae o post mortem (occorrendo
talvolta neUe cronache con altre voci tecniche: attanagliare, propagginare) ,85

mentre trarre (traeré, tracere, trägere, traiere) mantiene un valore generico.
L'immagine del bosco infernale dopo il giudizio rimanda poi

evidentemente aUa figura di Giuda, la cui impiccagione (riferita da Mt. 27, 5:

«proiectis argenteis in tempio recessit et abiens laqueo se suspendit»)

compare neUe rappresentazioni tardo-medievali deUa Passione, e anche -
ciò che qui soprattutto interessa - del Giudizio universale. Va detto che

per la teologia medievale U suicidio di Giuda era peccato ben più grave
che non U suo tradimento, in quanto conseguenza di mancanza di fede in
Dio: U rimorso non ha infatti condotto Giuda alla penitenza - ciò che lo
avrebbe salvato — ma aUa disperazione, esponendolo per la seconda volta
alla tentazione del diavolo. Lo spiegano puntualmente — sempre fondandosi

suU'autorità di Girolamo super Psalmum 108: «magis offendit ludas

Deum in hoc quod ipse se suspendit, quam in hoc quod Dominum
tradidit» — testi di vastissima diffusione e notorietà quali YHistoria
Scholastica di Pietro Comestore (U «Pietro Mangiadore» di Par. XII 134) e

84 Ash Ham Triv hanno stracineremo, La strasceneremo, Mad Urb scassineremo, Pa strasinaremo, Rb strasi-

neremo. Solo Laur ha trascineremo.
85 Vd. Dino Compagni, Cronica: «E fattolo esaminare, in su uno cuoio di bue il fé' strascinare intorno
alla città, e poi li fé' tagliare la testa, e il busto squartare. E gli altri presi fece impiccare» (ed. a cura di
Isidoro del Lungo in Dino Compagni e la sua Cronica, voi. Ili, Firenze, Le Monnier, 1887, p. 207);
Marchionne di Coppo Stefani, Cronaca fiorentina: «Questa cosa sì si scoperse; di che fu attanagliato
Giovanni detto e propaginato e tre altri strascinati e impiccati» (ed. a cura di Niccolò Rodolico, in
Rerum Italicarum Scriptores, Raccolta degli storici italiani dal cinquecento al millecinquecento, ordinata da L.A.
Muratori, t. XXX, Città di Castello, Lapi, 1903, p. 160); «Fu costui in su un carro attanagliato e poi
trascinato e poi impiccato» (ibidem, p. 201). Per trascinare vd. ancora Anonimo romano, Cronica: «Alla

prima morìo, pena non sentìo.Venne uno con una fune e annodaoli tutti doi li piedi. Dierolo in terra,
trascinavannolo, scortellavannolo» (ed. critica a cura di Giuseppe Porta, Milano,Adelphi, 1979, p. 264);
Brunetto Latini, Tesoro volg.: «Li Giudei lo trascinarono e lapidarono a morte» (ed. a cura di Luigi
Gaiter, vol. I, Bologna, Romagnoli, 1878, p. 257; il testo francese ha: «Li Iuif le traînèrent, et lapidèrent

a mort»). Per strascinare, Bono Giamboni, Orosio volgare: «Damasippo pretore [...] crudelmente gli
uccise: e le corpora de' morti per li giustizieri, che morti li aviano, strascinati, nel Tevere fece gittare»
(ed. a cura di Francesco Tassi, Firenze, Baracchi, p. 331); «alle Scale di Gemonia minutamente battuto
con piccole e spesse fedite, e poscia con uno uncino strascinato e gittato nel Tevere, la comune sepoltura

non potte avere» (ibidem, pp. 446-447).

138



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

la Summa de vitiis et virtutibus di GugUelmo Peraldo.86 Non stupisce allora
che neUe raffigurazioni tardo-medievaU deU'oltretomba sia talvolta

presente proprio U Giuda suicida, mai il traditore: venga cioè fissata in
immagine la sua impiccagione, convertita da causa di condanna a sua

eterna attuazione. Così è nel Giudizio universale romanico del portale
ovest deU'abbazia di Conques, e anche nel grande retablo gotico deUa

cattedrale di Narbonne;87 in entrambi i casi Giuda pende da una forca
subito aUa sinistra di Satana, ed è reso immediatamente riconoscibile dai

suoi simboli iconografici: nel primo caso la borsa dei 30 denari che

contraddistingue ûJudas mercator pessimus (avaro e usuraio) deUa tradizione
medievale; nel secondo U ventre squarciato di cui si legge in Act. 1,18: «et

suspensus crepuit médius, et diffusa sunt omnia viscera eius».88

In area italiana, benché il numero deUe immagini di Giuda cresca

esponenzialmente tra XII e XIV secolo, restano comunque molto rare le

raffigurazioni deUa sua impiccagione.89 Subito però si segnala, per altezza

86 Cfr. Petrus Comestor, Historia Scholastica,Lione 1542, f. 218^ (cap. 162 De suspendió fode); G. Peraldi
Summa virtutum ac vitiorum, tomus II de vitiis, Brescia, Britannicus, 1494, f. k3r (tractatusV, pars II, cap.
16 De desperatione). E vd. anche Tommaso d'Aquino, Catena aurea in quatuor Evangelia, Expositio in
Matthaeum, cap. 27,1.1. Alla medesima auctoritas di Girolamo si rifa anche nel De via Paradisi Remigio
dei Girolami per condannare come illecito il suicidio di Giuda, e quindi sostenere l'illiceità del
suicidio compiuto per punire sé stessi di un grave peccato, il quale soltanto può essere espiato con la

penitenza (ms. C, cc. 278vi>-279ra). Il Salmo 108 era noto nel Medioevo come il Salmo di Giuda,
poiché si riteneva profetizzasse il tradimento dell'apostolo e la sua dannazione (w. 6-8: Constitue super
eum peccatorem, et adversarius stet a dextris eius. \ Cum iudicatur, exeat condemnatus, et oratio eius fiat in

peccatum. \ Fiant dies eiuspauci, et ministerium eius accipiat alter).
87 Altri eminenti Giudizi romanici sono i portali di Saint-Vincent di Macon e Saint-Lazare d'Autun,
dove però Giuda non compare. Su Conques e Narbonne, anche per ulteriori rinvii bibliografici, vd.

Jérôme Baschet, Les justices de l'au-delà. Les représentation de l'enfer en France et en Italie (xif-XV siècle),

École Française de Rome, Palais Farnese, 1993, pp. 140-163,409.
88 Così la Vulgata; si tenga però presente che il testo di Girolamo si discosta qui sensibilmente dall'originale

greco: l'impiccagione è infatti riferita dal solo Mt. 27, mentre in Act. 1,18 si dà dell'episodio
una versione differente: « iTp*nvf|Ç yEvóuevoc [letteralmente: 'gettandosi in avanti', 'ponendosi col capo
in giù', 'precipitando'] éXáicr|o"6V uécoç Kai ècjexi38r| itávra ib. anXáyyyct aúraü ['si squarciò nel
mezzo e si sparsero tutte le sue viscere']». Perché i due luoghi biblici concordino, Girolamo forza
dunque il senso di izpr\vf\c; yevófisvoc traducendo con suspensus: di qui l'iconografia medievale di
Giuda ad un tempo impiccato e col ventre aperto.
89 Cfr. Janet Robson, Fear ofFalling: Depicting the Death ofJudas in Late Medieval Italy, in Fear and Its

Representations in the Middle Ages and Renaissance, a cura di Anne Scott e Cynthia Kosso, Arizona
Studies in the Middle Ages and the Renaissance, vol.VI, Turnhout, Brepols, 2002, pp. 33-65; Ead.,
«Judas and the Franciscans: Perfidy Pictured in Lorenzetti's Passion Cycle at Assisi», in The Art Bulletin,
vol. 86, n. 1,2004, pp. 31-57. La Robson ha contato 37 immagini italiane di Giuda per il sec. XII, 65

per il XIII, 201 per il XIV (un elenco completo di queste immagini è nell'appendice della sua tesi di
dottorato (Ead., Speculum Imperfectionis:The image ofJudas in Late Medieval Italy, Ph.D. diss., Courtauld
Institute of Art, University of London, 2001). Tra i motivi di questa impennata, secondo Janet

139



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

cronologica e rüevanza artistica, queUa presente nel mosaico del Giudizio
universale neUa cupola del Battistero di Firenze, attribuito a Coppo di
Marcovaldo (1260-1270). Anche qui, come a Conques, la scena infernale
è dominata al centro daUa figura mostruosa di Satana; e anche qui Giuda
è l'unico altro personaggio identificabile, questa volta per una didascalia.

Diversamente da Conques, però, l'apostolo suicida è relegato a margine
del quadro; e non pende più da una forca, ma dal ramo di uno spoglio
albereUo, cui è agganciato con una corda tenuta in tensione da un diavolo:

quel diavolo che già era intervenuto suUa sua disperazione muovendone il
suicidio (finendo immortalato in scene deUa Passione)90 e ora ne manovra
l'eterno suppUzio. L'episodio successivo è U Giudizio affrescato da Giotto
suUa controfacciata deUa cappeUa Scrovegni a Padova (1303-1305), dove

l'inferno è rappresentato con grande dovizia di particolari. Anche qui
troviamo Giuda impiccato al ramo di un albero, subito identificabUe per
U ventre aperto da cui fuoriescono le viscere; condivide però questa volta
U suppUzio con tre altri dannati, che pendono a mani legate da un più alto

ramo deUa stessa pianta, dove un diavolo sta ancora fissando uno dei
cappi. Due borse fi identificano come avari/usurai:91 associati per questo
a Giuda, ricevono dunque la sua stessa pena, nonostante questa derivasse

a lui daU'altro (più grave) peccato che nel Medioevo incarnava, queUo
deUa desperatio.

Anche nel Giudizio di Santa Maria Maggiore aTuscania, realizzato nei
primi decenni del XTV secolo (e dove l'ispirazione sarà stata probabümente

Robson, c'è l'aumento delle committenze da parte degli ordini mendicanti, e soprattutto dei
Francescani, che usavano abitualmente nella loro predicazione la figura di Giuda come exemplum
negativo per i peccati avarizia e disperazione (vs povertà e penitenza tipici del francescano).
90 Nell'iconografia popolare della Passione - dove a essere ritratta non è la punizione di Giuda, ma
la sua morte — si trova in effetti talvolta un diavolo a tirare la corda o a infierire sulTappeso. Così ad

esempio in un celebre capitello figurato della cattedrale di Autun, o sul portale della cattedrale di
Freiburg im Breisgau; o ancora, nel Codex Reginensis della Biblioteca Apostolica Vaticana (sec. XIV
ex.), che ci conserva una versione francese della Passione (miniatura a e. 8r, la cui rubrica recita:
«Comment Judas ce pendi par desepoyr et enporta le diable son arme»). Cfr. Grace Frank, «Popular
Iconography of the Passion», in Publications of the Modern Language Association, 46,1932, pp. 333-340.
91 Sulla rilevanza del tema dell'usura nell'Inferno di Giotto in rapporto alla sua committenza
(Reginaldo Scrovegni era un notissimo usuraio, citato in Inf. XVII 64-75; mentre suo figlio Enrico,
committente della cappella, apparteneva all'ordine dei Cavalieri Gaudenti, che aveva proprio la

soppressione dell'usura tra i suoi principali obiettivi, e dunque la condanna di Giuda mercator nel suo

programma morale), vd. Ursula Schlegel, On the Picture Program of the Arena Chapel, in Giotto: the Arena

Chapel Frescoes, a cura di J.H. Stubblebine, New York-London, Norton & Co., 1969, pp. 182-202;
Jérôme Baschet, Les justices de l'au-delà, cit., pp. 400-402.

140



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

WR
"N "'

liv
5S:

m
\'»(¦»?""M

Si Wi >

Conques, Sainte-Foy, portale ovest. Satana, Giuda e altri
dannati, dettaglio del Giudizio universale

M
7a

/

\

Firenze, Battistero di san Giovanni, cupola. Giuda, dettaglio

del Giudizio universale

141



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

>^W,A

a
ima

kJ

Padova, Cappella Scrovegni controfacciata. Giotto di Bon-
done, Giuda e gli usurai, dettaglio del Giudizio universale

•'•

*ft

Ä:-r:-~ ifS ** i .Jt

Tuscania, Santa Maria Maggiore, arco trionfale. Satana e

alcuni dannati, dettaglio del Giudizio universale

142



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

giottesca),92 si trovano due dannati impiccati a un arbusto, piuttosto simUe

a quelli raffigurati in molte deUe miniature citate sopra al § 3; qui — come
in D. - scompare peraltro Giuda, U quale cede dunque in toto la propria
punizione a questi due altri dannati. Sarà poi proprio l'influenza dantesca

a far permanere un boschetto d'arbusti anche in successivi affreschi deU'in-

ferno, senza che vi siano presenti Giuda o altri impiccati.93 Ma almeno per
i due primi, eminentissimi episodi si può certamente pensare a un'intertestualità

di segno opposto: la terribUe visione deUa selva dei suicidi così

come essa apparirà dopo U giorno del Giudizio, evocata al D. peUegrino
daUo spirito di Pier deUa Vigna, potrebbe cioè essere stata suggerita o

confortata al D. autore dal Giuda impiccato suUa cupola del suo «bel San

Giovanni»; ovvero daU'albero degli appesi di Padova, che pure potrebbe
aver influito suUa caratterizzazione degli usurai e di Maometto «rotto dal

mento infin dove si truUa». Non occorre in ogni caso entrare più oltre nel

merito del discusso rapporto di Dante con Coppo e con Giotto:94 si intendano

questi riferimenti iconografici come fonti dirette oppure come
tessere di un più ampio sistema, credo sia sempre comunque il Giuda

desperatus deUa tradizione medievale — U grande assente di questo XIII
canto - ad aUungare tra i cespugU la sua ombra.

§ 11. Il sermone di Piero è interrotto daUa famosa scena deUa caccia infernale

agli scialacquatori, paragonata da D. aUa caccia al cinghiale: ciò che

ancora evoca la Maremma come riferimento paesaggistico di questa
macchia infernale. E ancora ritorna, ad accomunare nel sentimento deUa

vergogna i peccatori qui puniti, il leitmotiv del nascondimento tra i
cespugU: questa volta reale, quanto inutile, poiché ingenuamente e

disperatamente tentato daU'uno di due scialacquatori in fuga, inseguiti senza

speranza di scampo da un'immensa muta di «nere cagne, bramose e

correnti | come veltri ch'uscisser di catena» (w. 125-126).

92 Sull'affresco di Tuscania vd. Jérôme Baschet, Les justices de l'au-delà, cit., p. 211 ; Richard Offner, A
critical and historical corpus ofFlorentine painting, sec. Ill, vol.V, NewYork, 1930, p. 252.
93 Così è nell'Inferno di Nardo di Cione (1351-1357) nella cappella Strozzi di Santa Maria Novella,
a Firenze.
94 Basti qui rinviare, anche per l'indicazione della bibliografia pregressa, a Lucia Battaglia Ricci,
Viaggio e visione: tra immaginario visivo e invenzione letteraria, in Dante. Da Firenze all'aldilà, Atti del terzo
Seminario dantesco internazionale (Firenze, 9-11 giugno 2000), a cura di Michelangelo Picone,
Firenze, Cesati, 2001, pp. 15-73, in part, alle pp. 24-25 e 48-50.

143



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

A fare le spese di questo tentativo — miseramente fallito: «In quel che

s'appiattò miser h denti, | e quel düaceraro a brano a brano» (w. 127-128)
— è l'anima chiusa nel solo cespugho coinvolto, dolente per le «rotture
sanguinenti» procurate neUa zuffa; di dove, com'era stato già per Piero,

vengono ora soffiate parole, raccolte puntualmente dal peUegrino. Il quale
coglie subito l'occasione per far partire un dialogo, interrogando U

dannato suUa sua identità; ma questi svia U discorso, prima richiedendo U

pietoso gesto del raccogUmento deUe sue fronde sparse (quasi composizione

di cadavere) e poi avviando una lunga perifrasi sul suo luogo di
nascita (w. 143 e segg.: «F fui de la città che nel Batista | mutò '1 primo
padrone» etc.) dietro cui subito si riconosce Firenze. Evocata in queste
pagine come principale riferimento storico per l'immagine della città

regredita a bosco (vd. Guittone e Remigio), Firenze entra dunque
finalmente in scena per essere stigmatizzata nel suo permanere in un continuo
stato di guerra, sempre suU'orlo deUa sua rovina (w. 144-150).

SuU'identità e suUe vicende terrene di questo interlocutore di D. non
si ricevono invece qui ulteriori informazioni, se non che si tolse la vita
impiccandosi in casa propria (v. 151: «Io fei gibetto a me de le mie
case»). Dato assai poco indicativo, essendosi verificati a Firenze molti
suicidi per impiccagione — come s'è detto al § 7 — proprio nel torno
d'anni in cui è ambientato il viaggio di D. E così, se pure i primi
commentatori bolognesi credono possa trattarsi del giudice Lotto degli
Agli, e i primi fiorentini di quel Ruceo dei Mozzi di cui s'è già detto,
Boccaccio avrà invece ragione di pensare che D. lasci questa identità
neU'ombra proprio «acciò che ciascun possa aporia a qual più gh piace di
que' molti». Ovvero anche, in alternativa, che D. possa essersi qui
astenuto dal rivelarne ü nome «per riguardo de' parenti che di questo
cotale rimasero, h quali per avventura sono onorevoli uomini, e perciò
non gli vuole maculare deUa infamia di così disonesta morte».95

Quest'ultima interpretazione si accorderebbe con la quest for privacy che

ogni suicida perseguiva sistematicamente — come ha mostrato Murray:
vd. § 6 — e cui anche i parenti coUaboravano con ogni mezzo: per
vergogna, e anche per non incorrere nei danni materiali derivanti
dall'accertamento del caso. La reticenza dantesca potrebbe dunque ben

95 Giovanni Boccaccio, Esposizioni, cit., pp. 629-630.

144



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

rispondere a ragioni di opportunità. E a questo proposito andrà ricordata

l'ipotesi, formulata da Gino Masi, che un eventuale processo penale a

carico del suicida fiorentino potesse essere ancora in atto quando D.

scriveva il canto: di qui l'inopportunità di rendere note nel testo le

generalità deU'imputato, ascrivendogli così automaticamente una colpa
vulgata, non ancora certificata da un verdetto ufficiale. Masi suggerisce che

D. potesse così anche cautelarsi da eventuali ritorsioni («gh Agli ed i
Mozzi erano schiatte abituate per tradizione aUa costumanza del taglione
contro chi avesse fatto loro ingiuria») possibUi anche procedendo per via

legale dove fosse stato riconosciuto un caso di iniuria Uteris.96

Quale che fosse la ragione deU'anonimato in cui D. lascia questo suo

personaggio, importa qui soprattutto notare che il sermone di costui
obbedisce ancora aUa retorica deUa reticenza già vista per Pier deUaVigna.
Come già U canceUiere, anche quest'altro suicida parla infatti per perifrasi,

pur con esiti differenti. AUa domanda molto diretta «Chi fosti?», replica
senza rispondere: con una prima lunga perifrasi (8 w.) che porta il
discorso suUa città di Firenze; poi con un'altea molto più breve (un solo

v.) che laconicamente spiega le modalità del suo suicidio. I pronomi
soggetto che aprono i periodi del suo sermone, ovvero le due perifrasi -
«F fui» etc., «Io fei» etc.- sono deittici che restano puntati nel vuoto. Piero

aveva risposto, pur aUusivamente, aUa richiesta di svelarsi neUa sua identità
(v. 52: «dilli chi tu fosti») rendendo riconoscibüe la propria persona (U

proprio «Io son»), ma sfumando per contro di molto fi racconto deUa

propria morte volontaria, di cui non chiarisce le circostanze; l'anonimo
fiorentino dichiara invece queste ultime, pur concisamente, ma nella

propria personale quest for privacy evita di farci sapere chi è. Anzi sarà

proprio la copertura deU'anonimato a consentirgh una così singolare
scabra schiettezza suUa propria impiccagione, con queU'unico perentorio
verso che completa (anche linguisticamente) l'infrazione del tabù, e su cui
bruscamente U canto si chiude.

Giovanni Battista Boccardo
Università di Pavia

Gbboccardo@gmaU.com

Vd. Gino Masi, «Fra savi e mercanti suicidi», cit., pp. 231-234.

145




	Il bosco delle reticenze : appunti per una lettura di "Inferno" XIII

