Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 58 (2011)

Heft: 2: Fascicolo italiano. Stazio e Virgilio in Dante e altri studi danteschi
Artikel: Il bosco delle reticenze : appunti per una lettura di "Inferno” XllI
Autor: Battista Boccardo, Giovanni

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-271908

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-271908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Il bosco delle reticenze. Appunti per una lettura
di Inferno XIII

§ 1. Potrebbe ben attribuirsi anche al canto XIII dell’Inferno cio che
nell’ Ottimo Commento si trova scritto del XXVII, e cioé che «questo
capitolo immantenente il suo volto poggia sopra le spalle del prece-
dente».! Gid il suo incipit rimanda necessariamente alla chiusa del XII,
fungendo come da cerniera di un dittico: «Non era ancor di 13 Nesso
arrivato, | quando noi ci mettemmo per un bosco | che da neun sentiero
era segnato».” Se i vv. 2-3 segnano un punto di svolta nella diegesi e un
netto cambiamento d’ambiente, il v. 1 rimane invece legato con I'ultimo
del canto XII, 12 dove il centauro Nesso — dopo aver scortato D. e Virgilio
lungo la «proda» del Flegetonte, e averne poi permesso il guado facendosi
montare D. «in su la groppa»® — «si rivolse, e ripassossi il guazzo» (Inf XII
138). Considerando la perentorieta aspettuale di quest’ultimo v. (aoristica:
«si rivolse», «ripassossi») e il valore relativo del piuccheperfetto che apre
Inf. XIII (cio¢ la sua necessaria relazione con la subordinata seguente
introdotta da «quando»), si potrebbe anzi notare come questo XIII canto
incominci — per cosi dire — prima ancora che il XII sia terminato. Il
passato remoto ¢ infatti nell’italiano antico e in D. il tempo dell’azione
conclusa: alla fine di Inf XII Nesso ha quindi completato il suo ritorno
sulla sponda esterna di Flegetonte («ripassossi»: dove I’aspetto perfettivo

! L’Ottimo Commento della Divina Commedia. Testo inedito d’un contemporaneo di Dante, a cura di
Alessandro Torri, vol. I, Pisa, presso Niccolod Capurro, 1827, p. 458.

? Ettore Paratore considera questo del XIII uno dei pit significativi «inizi di salda connessione» della
Commedia. Cfr. Ettore Paratore, Analisi «retorica» del canto di Pier della Vigna, in «Studi Danteschi», 42
(1956), pp. 281-336 (lo studio delle tipologie di connessione é alle pp. 281-285); su incipit e transi-
zioni in D. vd. anche Guglielmo Gorni, La teoria del «ominciamento», in Id., Il nodo della lingua e il
verbo d’amore, Studi su Dante e altri duecentisti, Firenze, Olschki, 1981, pp. 143-186; Teodolinda
Barolini, The undivine Comedy: detheologizing Dante, Princeton, Princeton University Press, 1992,
pp- 257-265 (trad. it. La “Commedia” senza Dio. Dante e la creazione di una realta virtuale, Milano,
Feltrinelli, 2003, pp. 348-357).

* In una narrazione fortemente ellittica, dove molto pitl spazio & dedicato al discorso diretto di
Nesso che non alla successione degli eventi, I'esatta dinamica di questo guado rimane in realta
imprecisata: il fatto stesso che Dante salga sulla groppa del centauro & da considerarsi sottinteso, sulla
base della pregressa richiesta diVirglio a Chirone: «danne un de’ tuoi, a cui noi siamo a provo, | e
che ne mostri 13 dove si guada, | e che porti costui in su la groppa, | ché non & spirto che per 'aere
vadar (vv. 93-96).

109

Giovanni Battista BOCCARDO, «Il bosco delle reticenze», Versants 58:2, fascicolo italiano, 2011, pp. 109-145



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

implica il raggiungimento della sponda);* ma al principio di Inf XIII lo
ritroviamo nuovamente nell’atto del guado («Non era ancor di 1a [...]
arrivato»), con un effetto quasi ‘cinematografico’ di sovrapposizione
temporale.’

Franca Brambilla Ageno ha rilevato che «nella Commedia il modulo
prop. iniziale al piuccheperf. + prop. terminale al pass. rem., costituisce un
artificio destinato a dare movimento e varietd alla narrazione: questa viene
ripresa un po’ pit avanti del punto a cui era stata lasciata o interrotta, e si
danno come gid avvenuti i fatti intermedi» (cosi ad es. in Inf XXXII 124:
«Noi eravam partiti gid da ello, / ch’io vidi due ghiacciati in una buca).®
Nel caso di Inf XIII 1-2 & il cambio degli avverbi — «non ancora» in luogo
di «gia» — a invertire la direzione del movimento, e cosi sard pure per Inf
XXXII 142-146; Purg. X 28-32, XIX 25-27; Par. XIV 91-92; ma qui
soltanto il ribaltamento dell’artificio rimanda indietro 1’azione — pur se
per pochi ‘fotogrammi’ — per innestarvi I’episodio successivo. Il ritmo
serrato con cui I'un canto segue all’altro — cominciando il XIII prima
dell’approdo diegetico del XII — & lo stesso ritmo con cui il pellegrino
oltremondano procede nel suo viaggio: senza far sosta tra un girone e
Ialtro, fra «proda» e «bosco».

§ 2. Secondo 1 calcoli di Tullio De Mauro, il 70% circa del nostro vocabo-
lario fondamentale sarebbe gia saldamente dantesco.” A quest’alto tasso di
lessemi basilari rimasti stabilmente nell’'uso dalle origini fino ad oggi
corrisponde ’elevata accessibilita lessicale del poema, cosi come in genere
della letteratura toscana antica. Molte parole della Commedia non necessi-
tano in effetti di essere spiegate, o anche solo precisate, a uso del lettore
moderno: tra queste sembra trovarsi per esempio la voce bosco (qui al v. 2),
che appartiene in effetti al nostro lessico fondamentale, e dunque al 70%

* Passare e il suo derivato ripassare sono infatti verbi telici, per i quali 'aspetto perfettivo «focalizza il
raggiungimento del punto finale intrinseco al predicato» (vd. Grammatica dell’italiano antico, a cura di
Giampaolo Salvi e Lorenzo Renzi, Bologna, Il Mulino, 2010, vol. I, p. 519).

> Nella tecnica cinematografica, varie possibilitd di manipolazione temporale sono offerte dal
montaggio: I'overlapping editing, nella fattispecie, permette di estendere i tempi facendo incominciare
un’inquadratura B un po’ prima della fine della precedente A, cosi che B ripeta 1'ultima parte del
movimento di A.

¢ Riccardo Ambrosini-Franca Brambilla Ageno, Verbo in Enciclopedia Dantesca. Appendice: biografia,
lingua e stile, opere, seconda edizione riveduta, Roma, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, 1984, p. 228.
7 Vd.Tullio De Mauro, Storia linguistica dell’italia unita, Bari, Laterza, 1970, pp. 219-20.

110



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XllI

suddetto. I1 designatum pare qui immediatamente evidente: tant’é che
nessuno tra i commenti canonici dell’'ultimo secolo dedica a bosco chiose
puntuali. Bisogna d’altra parte considerare che lo spostamento semantico
— o allargamento, o specializzazione — cui i lessemi vanno talvolta soggetti
nel corso della loro storia non lascia sempre e necessariamente immune il
vocabolario di base; dunque, dove pure una voce dantesca sia ancora ben
presente nell’italiano contemporaneo, non dovrebbe per questo mai
darsene per scontato il significato: neppure nel caso in cui questa appar-
tenga al lessico fondamentale. Anche il bosco andrd quindi indagato — per
quanto possibile — nella sua semantica storica.

I boschi della Commedia — va intanto ricordato — sono tre: procedendo
in ordine topografico, si trova subito la «selva oscura» di Inf I-II; poi il
«boscor di Inf XIII; infine la «divina foresta» di Purg. XXVIII-XXXIII.
Tre sono pure le voci cui 'autore ricorre per designarli: appunto selva,
bosco e foresta. Si tratta di sinonimi variamente attestati nei volgari delle
origini: interrogando il corpus del TLIO si trovano per il XIII sec. circa
120 occorrenze di «bosco» (toponimi esclusi) in testi documentari e lette-
rari di area lombarda e toscana; 53 occorrenze di «selva» in testi
prevalentemente letterari; 70 occorrenze di «foresta» in testi unicamente
letterari.? Una varia presenza che riflette la storia dei lessemi: selva, che
continua il latino classico silva (spissum nemus et breve, secondo la defini-
zione isidoriana), aveva perso terreno gid nel IX-X sec. in favore delle
neoformazioni romanze bosco e foresta, derivate rispettivamente dal
francone *busk e dalla locuzione mediolatina forestis silva per tramite
franciano o provenzale (il longobardo cafaggio non ha invece lasciato altra
traccia nell’italiano che pochi residui toponomastici);” & poi bosco a
imporsi definitivamente come voce standard (ne & indice la prevalenza
netta nella scrittura documentale), mentre i sinonimi rimangono vivi
come mere varianti letterarie: per selva pesa evidentemente a tenerla in

® Corpus di 1979 testi, aggiornato al 16 novembre 2010, interrogabile tramite GattoWeb
(http://gattoweb.ovi.cnr.it).

® Cfr. Bruno Migliorini, Storia della lingua italiana, Firenze, Sansoni, 1960, p. 81.Vd. anche le voci
foresta e buscus in Charles Du Cange, Glossarium ad scriptores mediae et infimae Latinitatis, ora disponibile
anche online sui siti internet http://www.uni-mannheim.de/mateo/camenaref/ducange.html (ripro-
duzione fotografica integrale dell’ed. Frankfurt, Zunner, 1710) e http://ducange.enc.sorbonne.fr (ed.
Niort, Favre, 1883-1887). In Toscana boscus si trova attestato a partire dalla metd dell’XI sec.: vd. Pir
Larson, Glossario diplomatico toscano avanti il 1200, Firenze, Accademia della Crusca, 1995, pp. 103-4.

111



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

vita il prestigio del latino (poi anche dell’autorita dantesca); per foresta
I'influenza culturale del franciano (dove in effetti forest ha una presenza
pitl consistente, anche rispetto a bois).!°

L'oscillazione bosco-selva-foresta sembrerebbe dunque svolgersi, in
questi primi secoli, tutta sul piano della diafasia. Il caso specifico dantesco
rivela perd una tendenza diversa, perché nella Commedia i tre vocaboli
non sono pienamente sinonimici. Infatti, se selva viene riferito indifferen-
temente ai tre luoghi suddetti (per un totale di 14 occorrenze),!! il solo
bosco € quello di Inf XIII (3 occorrenze: al v. 2 e poi ai vv. 75 e 140 del
canto successivo),’? mentre foresta &€ unicamente il paradiso terrestre (3
occorrenze: Purg. XXVIII 2, 85 e XXVIX 17). Selva &€ dunque iperonimo
delle altre due voci (un ‘bosco’ generico, in piena continuitad con la silva
latina), mentre bosco e foresta sono lessemi relativi a realtd specifiche, non
intercambiabili e anzi opposti: al contrario dell’Eden, rigoglioso locus
amoenus, questo di Inf XIII si caratterizza come bosco secco, spinoso, fitto
di sterpaglia. La tripla correctio dei vv. 4-6 («Non fronda verde, ma di color
fosco; | non rami schietti, ma nodosi e 'nvolti; | non pomi v’eran, ma
stecchi con tosco») marca fortemente questo rapporto antonimico: tutto
cido che non & di questo «bosco» potrebbe in effetti ben riferirsi alla
«foresta» edenica.”® In evidenza fin da queste prime terzine & soprattutto
il carattere di selvatichezza, inospitalita e impenetrabilita, su cui insistono
I'aspro fonosimbolismo che attraversa tutto il canto (e su cui si dovra
tornare: vd. infra, § 8) e poi I'evocazione della macchia maremmana ai

10 Nei soli romanzi di Chrétien de Troyes, ad esempio, forest & presente ben 65 volte, contro le 52 di bois.
Indicativo di questo peso culturale franciano ¢é il fatto che le prime testimonianze di foresta in area italiana
siano fornite dal Tesoretto di Brunetto Latini, dal Tésoro volgare, dal Novellino e dal Tristano Riccardiano.
" Inf. 12,5; XII1 97,107, 117, 124; XIV 10, 77; XV 13; XX 129; Purg. XXVIII 23, 108; XXXII 31,
158. A queste occorrenze vanno aggiunti tre casi di impiego metaforico (Inf [V 65-66: «ma passavam
la selva tuttavia, | la selva, dico, di spiriti spessi»; e la «trista selva» di Purg. XIV 64, cio¢ Firenze) e un
quarto all'interno di un paragone (Inf. IX 65-70: «un fracasso d’un suon [...] non altrimenti fatto che
d’un vento [...] che fier la selva e sanz’alcun rattento | li rami schianta, abbatte e porta fori»).

2 Ci sarebbero due altre occorrenze (Purg. XXV 130, XXXII 42), che individuano perd luoghi
extratestuali: nell'un caso il «bosco» in cui Diana visse ritirata per custodire la propria castiti; nell’altro
i «boschi» degli Indi.Va poi precisato che questi due passi fanno riferimento a fonti latine (Ovidio,
Met. 1T 401 e segg.;Virgilio, Georg. IT 122), dove i vocaboli utilizzati sono nemus e lucus. I volgarizza-
menti toscani trecenteschi mostrano I'uso sistematico di «bosco» per la traduzione di queste voci,
essendo ovviamente gid impegnato «elvar per silva.

¥ Lo notava gid Patrick Boyde, «Inferno XIII», in Cambridge Readings, 1981, pp. 1-21, a p. 5: «the
travellers find themselves in a pathless wood, which is the negation in every possible way of the forest
that Dante will enter in the Garden of Eden on the summit of Mount Purgatory».

112



I BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIll

vv. 7-9: «Non han si aspri sterpi né si folti | quelle fiere selvagge che 'n
odio hanno | tra Cecina e Corneto i luoghi célti» (un paragone che —
come spesso in D. — non ¢ similitudine, ma serve a rimarcare una distanza:
a mostrare come tutto, in inferno, ecceda I'umana, terrena misura).

Resta da vedere se il lemma dantesco bosco si caratterizzi, rispetto a
selva e foresta, solo per connotazione, oppure se possieda una sua specificita
di denotato. Gia Cristoforo Landino si muoveva in quest’ultima direzione,
cosi precisando la semantica del bosco infernale: «Selva dico non d’alberi,
ma di sterpi spinosi».!* Bisogna in effetti notare come in tutto il canto
non si faccia mai riferimento ad alberi (la sola eccezione € al v. 15, dove
si dice delle Arpie che «fanno lamenti in su li alberi strani»), ma sempre a
ssterpi» (vv. 7, 37), «<bronchi» (v. 26), «pruni» (vv. 32, 108), «cespugli» (vv.
123, 131) e «cesti» (142). Sul v. 15 va peraltro ricordata I’opinione di
Umberto Bosco,’ secondo cui la «tranezza» sarebbe tutta degli «alberi»
(non cioé dei «lamenti»), e alluderebbe proprio alla loro natura di sterpi o
cespugli. E anche a voler far salvo I'iperbato, «alberi» potrebbe qui essere
detto genericamente per ‘piante’. Stando alla lettera del testo, insomma,
questo del VII cerchio non risulta essere un bosco nella sua moderna
accezione prima (dove gli alberi ad alto fusto parrebbero elementi costi-
tutivi imprescindibili),’® ma piuttosto una sterpaia, una boscaglia di
cespugli, uno spesso e disteso roveto: ambiente che, peraltro, bene si
accorda con 1 contigui Flegetonte e sabbione nel ricostituire per l'intero
VII cerchio un pur trasfigurato paesaggio fluviale.

Un indizio rilevante, nel precisare in questo senso ’esatta referenza del
lemma dantesco, ci viene dall’etimo germanico *busk, che pure si trova
all’origine del francese buisson (ant. boisson), dell’inglese bush e del tedesco
busch. Trattandosi di una base ricostruita, il significato resta incerto;'” va
pero registrata, all’altro capo del filo diacronico, la concordanza di buisson-
bush-busch nel designare non gia il ‘bosco’ ma il ‘cespuglio’. Cosi ¢ anche
nei dialetti del Canton Ticino, dove bosch puo essere il singolo arbusto o,
collettivamente, la ‘macchia’, il ‘coltivo invaso da erbacce’, il ‘terreno insel-

14 Cristoforo Landino, Comento sopra la Comedia, a cura di Paolo Procaccioli, Roma, Salerno Editrice,
2001, tomo II, p. 641.

15 UMBERTO B0scO, Dante vicino. Contributi e letture, Caltanisetta~-Roma, Sciascia, 1966, pp. 255-273.
' Cosi il Grande Dizionario Italiano dell’uso di De Mauro: «terreno coperto di alberi, gener. di alto
fusto, arbusti e altre piante selvatiche; 'insieme di tali alberi: b. di abeti, di querce».

7 REW 1419 di wald ‘bosco’; ma il LEI lega bosk al lat. buxus ‘busso’ o, genericamente, ‘arbusto’.

113



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

vatichito’;!® e in Italia settentrionale, dove sono capillarmente diffuse —
come mostra bene la carta 531 dell’AIS — forme dialettali busk, bosk, busko
per indicare, anche collettivamente, i ‘cespugli’.’®

Si prenda piu nel dettaglio la voce bolognese nel dizionario di

Carolina Coronedi Berti:?°

Bosch, s.m. Cespuglio, Mucchio d’erbe o di virgulti, Sterpeto, Spineto, Pruname,
Prunaia. Luogo pieno di sterpi, di pruni, e simili.

La definizione combacia perfettamente con i dati testuali di Inf XIII,
mostrando il lemma dantesco assai piti prossimo agli esiti dialettali setten-
trionali che non all’italiano standard. Quelle caratteristiche costitutive —
non solo connotative — che oppongono il bosco alla foresta e lo circoscri-
vono all’interno del piti ampio campo della selva (I'essere, cio€, luogo di
«aspri sterpi» e «folti») dovrebbero dunque essere gii intrinsecamente (ed
etimologicamente?) contenute nel lessema.

Del bosco come ‘cespuglio’ o ‘roveto’ esiste del resto, fuori di Firenze,
anche qualche attestazione antica. Volgarizzando i1 Dialoghi di Gregorio
Magno, il pisano Domenico Cavalca (T 1342) scrive infatti di alcuni pastori
che, trovando San Benedetto «fra quelli bosconi vestito di pelli», lo presero
per una bestia selvatica; e poco oltre che il Santo, «vedendo un grande
boscone di spine e d’ortiche», si spoglio e vi si gettd dentro per penitenza.”!
In entrambi i casi boscone/-i traduce il frutecta ‘cespuglio/-i’ dell’originale:??

18 Vd. voce bésch in Lessico dialettale della Svizzera italiana, vol. I, Bellinzona, Centro di dialettologia e di
etnografia, 2004. E vd. anche la voce bisk ‘cespuglio’ del dialetto della Val Leventina registrata in Paolo
A. Faré, Postille italiane al «Romanisches Etymologisches Werterbuch» di T, Meyer-Liibke comprendenti le
«Postille italiane e ladine» di Carlo Salvioni, Milano, Istituto Lombardo di Scienze e Lettere, 1972, 1419b.
¥ Vd. Katl Jaberg-Jakob Jud, Sprach- und Sachatlas Italiens und der Siid Schweiz, III 531,°1 cespugli’ (e in
part. i punti 184 Calizzano, 185 Noli, 209 Isolaccia, 218 Grosio, 222 Germasino, 310 Piazzola, 311
Castelfondo, 322 Tuenno, 340 Roncone, 341 Tiarno di Sotto, 412 Carpaneto, 427 Baura-Ferrara, 459
Ravenna, 529 Fano).

2 Vocabolario Bolognese-Italiano, compilato da Carolina Coronedi Berti, Bologna, Stab. Tipografico di
G. Monti, 1869-1874.

2 Dialogo di Santo Gregorio. Volgarizzamento di Fra Domenico Cavalca. Testo di lingua ridotto alla vera
lezione da Carlo Baudi Di Vesme, Torino, Stamperia Reale, 1851, p. 64-5.

2 Cfr. Dialogorum Gregorii Papae libri quattuor de miraculis Patrum Italicorum, I1 1, 8: «<Eodem quoque
tempore hunc in specu latitantem etiam pastores inuenerunt. Quem, dum uestitum pellibus inter
frutecta cernerent, aliquam bestiam esse crediderunt»; II 2, 2: «Cum subito superna gratia respectus,
ad semetipsum reuersus est, atque urticarum et ueprium iuxta densa succrescere frutecta conspiciens,
exutus indumentum, nudum se in illis spinarum aculeis et urticarum incendiis proiecit» (ed. a cura di
Manlio Simonetti, Milano, Fondazione Lorenzo Valla, Mondadori, 2005, pp. 110-111, 112).

114



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNQ Xlll

scelta lessicale apparentemente singolare, ma confermata (attorno alla
metd del sec.) anche dalla versione ligure: «vegando [Benedetto] infra
queli buschi vestio de pelle pensém ch’elo fuse una bestia sarvaiga»; e
ancora: «vegando 1i preso un gram busco de spine e de ortige, despoiase e
butasege dentro».” Per la forma alterata andra raccolta anche la testimo-
nianza di Carlo Salvioni, che registra a Roggiano (Valtravaglia) una forma
boscén ‘cespuglio’ «che & pure di qualche antico testo lombardo».*
Potrebbe allora il bosco cosi inteso andar sotto cio che Giovanni
Nencioni ha definito come il «contributo dell’esilio alla lingua di D.»??
Difficile anche solo ipotizzarlo, stando a queste rare (pur centrifughe)
testimonianze antiche;le quali comunque, se pure sono troppo poche per
informarci della reale consistenza e diffusione del lessema in diatopia e
diacronia, bastano pero a renderci certi almeno della sua esistenza, nel
primo Trecento, sull’asse Liguria-Toscana occidentale (asse su cui lo stesso
D. ha probabilmente raccolto qualche altra forma peculiare).?® E d’altra
parte solo ex silentio possiamo fare ipotesi sulla coeva diffusione del
(geo?)sinonimo cespuglio. Della voce, oggi ad alta frequenza (ma, sulla carta
dei dialetti, stretta al centro di Toscana),”” il corpus TLIO non conserva
infatti che testimonianze fiorentine, esclusivamente post-dantesche.” La
mancanza di tracce fuori di Firenze sembrerebbe indicare un’assenza;
certo comunque non doveva trattarsi di parola di comune dominio oltre
Appennino, se 1 primi commentatori bolognesi, giunti a questo XIII
canto, si fanno scrupolo di precisarla: giustapponendone un’altra in coppia
sinonimica (cosi il Bambaglioli: «unum ex dictis stirpibus sive quodam

3 Dialogo de Sam Gregorio composito in vorgd, a cura di Marzio Porro, Firenze, presso I’Accademia della
Crusca, 1979, pp. 114-115.

% Carlo Salvioni, «Giunte italiane alla Romanische Formenlehre di W. Meyer-Luebke», in Studi di
Filologia Romanza pubblicati da Ernesto Monaci,VII, 1899, p. 227; e ora in Id., Seritti linguistici, vol. II,
a cura di Michele Loporcaro, Lorenza Pescia, Romano Broggini, Paola Vecchio, Edizioni dello Stato
del Cantone Ticino, 2008, p. 57.

% Giovanni Nencioni, Il contributo dell’esilio alla lingua di Dante, in Dante e le cittd dell’esilio, Atti del
Convegno Internazionale di Studi, Ravenna 11-13 settembre 1987, Ravenna, Longo Editore, 1989,
pp- 177-198.

% Ad esempio il «ringavagnarer di Inf. XXIV 12 (su cui si vedano Nencioni, ibid., p. 181, e la voce
Cavdgna in Alberto Varvaro, Vocabolario Etimologico Siciliano, vol. I, Palermo, Centro di studi filologici
e linguistici siciliani, 1986).

7 Vd. ancora I'AIS nella carta cit. (punti 532 Montespertoli, 534 Incisa, 543 Radda, 545 Chiavaretto).
% Da questo baricentro strettamente fiorentino eccedono, ovviamente, i commenti danteschi: Lana,
Maramauro, Buti. Prima del 1321, 1a voce cespuglio si trova soltanto nel Volgarizzamento B dell’ Ars
amandi ovidiana (a. 1313) e nell’ Eneide volgarizzata da Andrea Lancia (2. 1316).

115



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

cespulliumn»; poi anche: «dictum cespullium sive stirpem»),?® oppure
tentandone una spiegazione pseudo-etimologica (cosi lacomo della Lana:
«et appellam cespuglo, quasi impagamento de frasche»).*

§ 3. Un’interpretazione che, fondandosi sulla lettera del testo, precisi il signi-
ficato del bosco dantesco in ‘roveto’, ‘macchia’, ‘boscaglia’, trova ampio
riscontro nell’iconografia antica relativa a questo episodio. A illustrazione di
Inf XIII i manoscritti conservano infatti miniature che mostrano D. e
Virgilio farsi strada o sostare tra cespugli e arbusti che generalmente arrivano
loro ai ginocchi o alla vita. Cosi, anzitutto, quel celebre codice Poggiali (o
Palatino 313) che pur nell'incertezza della datazione (comunque assai alta:
secondo quarto del ’300)*! & probabilmente «il primo manoscritto della
Commedia completamente illustrato» per una serie di 32 vignette incorni-
ciate e alternate al testo, a formare «un vero e proprio “canone” stabilito dai
primi commentatori del poema».*? 'ampia miniatura a pennello di c. 30y,
attribuita alla seconda delle tre mani che hanno concorso alla serie, mostra
in apertura di Inf XIII un terreno piuttosto brullo: il bosco € qui costituito «di
rari e irti cespugli» e ciuffi d’erbaccia bruna; solo sul margine destro si
trovano tre esili alberelli — il piti grande dei quali non supera in altezza D. e
Virgilio — a sorreggere le Arpie che vi stanno sopra appollaiate.

Lo Strozziano 152 della Biblioteca Medicea Laurenziana, appartenente
al gruppo fiorentino del Cento e pressoché coevo del Poggiali, cui &
anche contiguo per le immagini (attribuite, per entrambi i codici, alla
bottega di Pacino di Bonaguida), compone invece il bosco di piante dal
fusto sottile e ramificazioni corte, puntute e senza foglie, i cui cespi

» Graziolo Bambaglioli, Commento all’ «Inferno» di Dante, a cura di Luca Carlo Rossi, Pisa, Scuola
Normale Superiore, 1998, p. 107.

¥ Tacomo della Lana, Commento alla ‘Commedia’, a cura di Mirko Volpi, con la collaborazione di
Arianna Terzi, Roma, Salerno Editrice, 2009, t. 1, p. 411.

1 Vd. Marisa Boschi Rotiroti, Codicologia trecentesca della Commedia. Entro e oltre I’antica vulgata,
Roma,Viella, 2004, p. 126; Fabio Romanini, Manoscritti e postillati dell’«antica vulgata», in Nuove prospet-
tive sulla tradizione della «Commedia». Una guida filologico-linguistica al poema dantesco, a cura di Paolo
Trovato, p. 57. E vd. ancora, sulle polemiche pregresse circa la datazione, la sintesi di Giorgio Petrocchi
in D. Alighieri, La Commedia secondo Uantica vulgata, a cura di Giorgio Petrocchi, Milano, Mondadori,
1966-1967, vol. 1, pp. 80-81

2 Alvaro Spagnesi, Le miniature del «Dante Poggiali», in Chiose Palatine, a cura di Rudy Abardo,
Edizione Nazionale dei Commenti Danteschi, Roma, Salerno Editrice, 2005, pp. 30-42, a p. 30.
Spagnesi riprende qui I'autorevole giudizio dato da Millard Meiss nel suo saggio The Smiling Pages (in
Peter Brieger-Millard Meiss-Charles S. Singleton, Hluminated Manuscripts of the ‘Divine Comedy’,
Princeton, Princeton University Press, 1969, vol. I, pp. 33-80, alle pp. 48-80).

116



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNQ XIl|

Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, Pal. 313, c. 30v (su concessione del Ministero per
1 Beni e le Attvitd Culturali della Repubblica Italiana)

R oma, Biblioteca Angelica, 1102, c. 11r (su concessione del Ministero per 1 Beni e le Attivita
Culturali della Repubblica Italiana)

117



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

partono dal livello del suolo, sul margine inferiore della carta (117). Su
questa medesima linea rappresentativa ¢ anche il ms. Add. 19587 del
British Museum di Londra, di composizione napoletana e piu tardo (ca.
1370), ma di cui in effetti sono note le relazioni di dipendenza da Strozzi
152 circa I'apparato illustrativo. Qui, a dire il vero, le piante si sviluppano
un poco piu in altezza, e appaiono pit fronzute; non si potrebbero in ogni
caso definire alberi: paiono piuttosto lunghi rami di palma che germinano
direttamente da terra (c. 21r). Restando tra i codici italiani del British —
ma tornando entro i limiti dell’antica vulgata — va poi citato 'Egerton
943, di scuola emiliana, che inequivocabilmente rappresenta il bosco
come un insieme di bassi cespugli, secchi e spinosi (c. 23v).

Per il primo 400 vanno citati almeno il ms. 1102 della Biblioteca
Angelica di Roma, le cui illustrazioni (d’ambito bolognese secondo la
lettura di Mario Salmi)® riportano il bosco come un terreno del tutto privo
d’alberi ma endemicamente infestato da cespugli d’erbaccia (c. 117);il ms. It.
74 della Bibliothéque Nationale de France, miniato da Bartolomeo di
Fruosino secondo lattribuzione di Mirella Levi D’Ancona,** dove &
rappresentato un alto roveto; e soprattutto, per lo splendore dell’apparato
illustrativo, il magnifico Inferno col commento di Guiniforte Barzizza un
tempo conservato nella biblioteca dei Visconti a Pavia e oggi diviso tra
Parigi (Bibliothéque Nationale, it. 2017) e Imola (Biblioteca' Comunale,
32). Di questo esemplare di eccezionale ricchezza realizzato alla corte
viscontea attorno al 1440 — si tratta con ogni probabilitd dell’esemplare di
dedica offerto al duca Filippo Maria — ci restano 72 miniature, di cui sono
stati messi in rilievo due principali caratteri originalmente combinati:
'arcaismo dovuto all’'uso di modelli alti (non mancano legami con Strozzi
152) e insieme un nuovo, minuzioso realismo, che consente una cura del
dettaglio — anche topografico — fin qui inedita.® E proprio la valle di

¥ Cfr. Mario Salmi, La miniatura fiorentina gotica, Roma, Fratelli Palombi, 1954, p. 64.

3 Cfr. Mirella Levi D’Ancona, «Bartolomeo di Fruosino», in The Art Bulletin, 43, 1961, pp. 81-97,;
Ead., Miniatura e miniatori a Firenze dal XIV al XV secolo, Firenze, Olschky, 1962, pp. 44 e segg.

% Cfr. Pietro Toesca, La pittura e la miniatura nella Lombardia fino alla meta del ’400, Torino, Einaudi,
1987, pp. 219-220. Sulle particolari vicende di questo codice — dalla composizione a Pavia al trasfe-
rimento in Francia, fino al fortunoso ritrovamento da parte del filologo Gaston de Flotte in un
castello della Dordogna e al trafugamento delle 21 cc. che oggi formano il ms. di Imola da parte di
Giuseppe Zaccheroni, il quale aveva avuto in prestito il ms. per allestire ’edizione del Commento
(1838) — vd. la scheda di Maria Luisa Tanganelli in Censimento dei Commenti danteschi. 1. I Commenti
di tradizione manoscritta (fino al 1480), a cura di Enrico Malato e Andrea Mazzucchi, Roma, Salerno
Editrice, 2011, t. I, pp. 969-970.

118



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI /INFERNO Xli|

Flegetonte uno dei luoghi che ne risultano maggiormente approfonditi: le
cc. Parigi 160r e Imola 13v, in particolare, c1 mostrano un vasto e denso
cespuglieto, formato da fitte piante di specie diversa (distinguibili per la
varia forma delle foglie, ugualmente dipinte in verde brillante) ma di natura
prevalentemente arbustiva, con cespi di fusti sottili uniti alla base, sul suolo.

Sul finire del XV sec. spicca il grande, inestricabile roveto disegnato a
matita dal Botticelli su una delle pergamene vaticane (Reginense lat,
1896, c. 102r) che con il pil consistente gruppo delle berlinesi (Hamilton
201 Cim. 33) e pochi altri fogli oggi dispersi dovevano formare in origine
la sontuosa ma incompiuta Commedia commissionata da Lorenzo di
Pierfrancesco de Medici, cugino del Magnifico.*® I disegni non sono
datati, e potrebbero essere stati realizzati nell’arco degli ultimi 30 anni di
vita dell’artista (T 1510); il quale non era peraltro nuovo all'illustrazione
della Commedia, essendosi gid occupato, in anni di poco precedenti, dei
disegni preparatori per le calcografie destinate alla prima edizione fioren-
tina del poema con il Comento del Landino, nata sotto 1'egida della
Signoria e uscita nel 1481 per i tipi di Nicolo di Lorenzo della Magna (¢
probabilmente a questa prima impresa che si riferisce il Vasari quando
afferma che Botticelli «comentd una parte di Dante, e figurd lo Inferno e
lo mise in stampan»).”” I disegni non furono perd ultimati per tempo (forse
nemmeno cominciati alla data della stampa) cosi che 'incunabolo dovette
essere impresso senza il progettato corredo d’immagini; 19 delle cento
incisioni inizialmente previste furono comunque realizzate in seguito
(entro il 1487) probabilmente da Baccio Baldini sulla base dei lavori
portati a termine da Botticelli,”®® e quindi incollate su alcuni esemplari
dell’incunabolo (rimangono in 21 dei 157 noti).”® Tra queste 19 ¢ anche

% Cfr. Hein-Thomas Schulze Altcappenberg, «Per essere persona sofistica». Il ciclo botticelliano di illustra-
zioni per la Divina Commedia, in Sandro Botticelli pittore della Divina Commedia, Milano, Skira, 2000,
vol. IL, pp. 14-35.

%7 Giorgio Vasari, Vita di Sandro Botticello pittor fiorentino, in Id., Le vite de’ pin eccellenti pittori, scultori e archi-
tettori, nelle redazioni del 1550 e 1568, a cura di Rosanna Bettarini, Firenze, Sansoni, vol. III, p. 516.
%8 Di Baccio scrive il Vasari che, «non avendo molto disegno, tutto quello che fece fu con invenzione
e disegno di Sandro Botticello» (Vita di Marcantonio Bolognese e d’altri intagliatori di stampe, in Le vite
cit., vol.V, p. 3).

¥ Cft. Cristoforo Landino, Comento, cit. (nella Nota al testo, tomo I, pp. 119-193, viene data notizia
puntuale dei 157 esemplari noti e di altri 34 di cui si ¢ potuta ricostruire I'esistenza dalla letteratura
precedente; nelle Tavole sono riprodotte integralmente le incisioni attribuite a Baccio Baldini
dall’esemplare riccardiano, Ed. Rare 691); cfr. anche P. Scapecchi, Cristoforo Landino, Niccold di Lorenzo
e la «Commedia», in Sandro Botticelli, cit., vol. I, pp. 44-47.

119



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

la rappresentazione del bosco del VII cerchio, la quale risulta in effetti assai
vicina quella delle pergamene vaticane, e inoltre pienamente concorde col
Comento del Landino, molto attento ai dati topografici (s’¢ detto: «selva
[...] di sterpi spinosi»; e 'accordo non ¢é irrilevante, dato che — lo ha
notato Peter Dreyer® — non sempre Botticelli segue Landino). Sulla stessa
linea figurativa sono poi anche le grandi xilografie della seconda edizione
illustrata della Commedia, impressa a Brescia nel 1487 (ancora col
commento del Landino), dove il grande, fittissimo roveto € rappresentato
con una cura singolare nel dettaglio delle spine.*

I primi due secoli di commento figurato alla Commedia lasciano
insomma pochi dubbi sulla lettura del bosco come selva di sterpi e
cespugli. E solo nelle rappresentazioni del Cinquecento che viene invece
a imporsi la presenza preponderante degli alberi ad alto fusto, che aumen-
tano via via in dimensione: dalle xilografie che accompagnano il
commento del Vellutello nell’ed. veneziana Marcolini del 1544 (c. H17),*
agli splendidi disegni del Dante historiato di Federico Zuccari (1586).%

§ 4. Come nella semantica letterale, cosi anche in quella allegorica il bosco
¢ entitd piu ristretta e selettiva rispetto alla selva: in Inf I & infatti il luogo
dei peccati in genere, da cui ancora, tuttavia, 'uomo si puo salvare; qui &
invece 1l luogo di un peccato specifico e senza possibilita di redenzione. Il
D. pellegrino, in base allo schema tracciatogli da Virgilio in Inf. XI — e
fondato sull'impianto etico aristotelico — sa gia trattarsi del peccato di

0 Cfr. Peter Dreyer, La storia del manoseritto, in D. Alighieri, La Divina Commedia, illustrazioni di S.
Botticelli, Firenze, Le Lettere, 2008, pp. 34-35.

- Comento di Christophoro Landino fiorentino sopra la Comedia di Dante Alighieri poeta fiorentino, impresso
in Bressa per Bonino de Boninis de Raguxi, 1487. L'illustrazione di Inf XIII & in f. 727 il roveto torna
poi anche nell'illustrazione a piena pagina del canto successivo (f. 75¢), con tratti che ricordano molto
da vicino I'immagine di Baccio. Le xilografie dell’incunabolo bresciano sono opera di pitt mani
provenienti da una cerchia di pittori e incisori che si raccoglievano attorno al convento carmelitano
di Brescia, e che risentivano delle influenze di artisti quali Foppa, Mantegna, Leonardo.Vd. su questo
Maria Cristina Castelli, Immagini della “Commedia” nelle edizioni del Rinascimento, in Pagine di Dante. Le
edizioni della Divina Commedia dal torchio al computer, Milano, Electa-Perugia, Editori Umbri Associati,
1989, pp. 103-114, a p. 108-109.

2 Vd. L’apparato iconografico dell’edizione Marcolini 1544, in Alessandro Vellutello, La ‘Comedia’ di Dante
Aligieri con la nuova esposizione, a cura di Donato Pirovano, Roma, Salerno Editrice, 2006, tomo I, pp.
69-80 (la tav. 22. riproduce la xilografia di ¢. H17, ventiduesima di una serie di 87).

“ Vd. Dante historiato da Federigo Zuccaro posseduto dal Gabinetto dei disegni e delle stampe degli Uffizi di
Firenze, edizione integrale in fac-simile nel formato originale del volume manoscritto, Roma, Salerno
Editrice, 2004 (la tavola 3489 F con l'illustrazione di Inf XIII & descritta nel Commentario all’edizione
in _fac-simile, a cura di Andrea Mazzucchi, Roma, Salerno Editrice, 2005, pp. 39-49).

120



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XiIlI

malizia commesso da chi ha «in sé man violenta | e ne’ suoi beni»,*
ovvero suicidi e scialacquatori.

In Ethica NicomacheaV 15, 1138a Aristotele stabiliva con cristallina
chiarezza che chi procura volontariamente un danno a sé stesso infrange
la legge, e dunque compie ingiustizia verso la cittd. «Per questo la citta
commina delle pene, e un certo tipo di disonore cade su chi si uccide»:®
perché, se pure il danno ¢ personale e privato, I'ingiustizia ¢ «contro la
citta». Questa medesima dimensione civile del suicidio passa anche nella
scolastica medievale: in Summa Theologiae II*-I1* q. 64 a. 5, fondata fin dal
suo primo argomentum sull’autoritd di Ethica Nicomachea V, Tommaso
d’Aquino chiarisce infatti che il suicidio va considerato secondo tre
diversi rispetti: in rapporto a sé stessi, alla comuniti e a Dio; e se secondo
il primo rispetto € peccato in quanto atto contrario al naturale amor
proprio («contrariatur caritati quam habere debet aliquis ad seipsumy),
ovvero al naturale istinto di conservazione, secondo gli altri due € peccato
in quanto procede contro giustizia («per comparationem autem ad
communitatem et ad Deum, habet rationem peccati etiam per opposi-
tionem ad iustitiamy).* In merito al secondo punto — cid che qui piu ci
interessa — Tommaso specifica che, essendo ogni uomo parte di una
comunitd — cosi come ogni parte appartiene a un tutto — & proprio nei
confronti di questa comunitd che chi si uccide compie ingiustizia
(«iniuriam communitati facit»). Nel V libro della Sententia libri Ethicorum
— scritta tra 1270 e 1272, in contemporanea con la redazione della II parte
della Summa — a commento del passo aristotelico sopra citato Tommaso
spiega ancora che il suicida commette ingiustizia non verso sé stesso ma
verso la cittd, che viene privata di un cittadino («facit enim iniustum
civitati quam privat uno cive, sed non facit iniustum sibi ipsi»).*’

Bisogna peraltro considerare che in questi secoli del Medioevo il
suicida era considerato un nemico della societd — al pari di ladri, omicidi,
traditori — e come tale ¢ menzionato nei verbali giudiziari. Il suo cadavere
subiva per questo un po’ dovunque una serie di saevitiae deliberatamente

“ Inf XI, 40-41.

# Cito dalla trad. di Carlo Natali (4. ed.), Bari, Laterza, 2005, p. 217.

% S.Tommaso D’Aquino, La Somma Teologica, traduzione e commento a cura dei Domenicani Italiani,
testo latino dell’edizione leonina, vol. XVII, p. 179.

# S, Tommaso D’Aquino, Sententia libri Ethicorum,lib. 5 1.17 n. 4 (ed. leonina, cura et studio Fratrum
Praedicatorum, vol. II, Romae, ad Sanctae Sabinae, 1969, p. 328).

121



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

pubbliche — normalmente riservate ai colpevoli di crimini gravi — che
potevano includere il trascinamento, la mutilazione, I'impiccagione,
I’abbandono senza sepoltura. Le conseguenze legali ricadevano poi spesso
sul parenti piu prossimi, che potevano subire la confisca delle proprieta
ereditate.*® In Italia la legislazione era pitt morbida che altrove — specie
rispetto alla Francia — probabilmente a causa di una maggiore influenza del
diritto romano, che in accordo con 1’etica stoica non considerava il suicidio
come una colpa. Gli statuti comunali non menzionano mai esplicitamente
il suicida come colpevole di un crimine in sé, e non prescrivono quindi
punizioni sul cadavere, anche quando si tratti di un criminale che si sia
tolto la vita propter conscientiam criminis: secondo il diritto romano, infatti,
extinguitur crimen mortalitate. E tuttavia ci doveva essere un certo scarto tra
legge scritta e prassi giudiziaria penale, se, nel *300, insigni giuristi quali
Cino da Pistoia e Alberico da Rosciate devono specificare che «sbagliano»
quei giudici che fanno impiccare i cadaveri dei criminali suicidi.®

Un riferimento diretto alla pratica del trascinamento del corpo —
saevitia tra le piu diffuse — e alla negazione della sepoltura si trova del resto
proprio nella Sententia libri Ethicorum di Tommaso, poco oltre il passo gia
citato, 1a dove — a commento dell’accenno fatto da Aristotele alle pene che
la cittd commina al suicida — si legge: «Videmus enim quod civitas infert
damnum quale possibile est, scilicet inhonorationem sive vituperium ei qui
occidit seipsum; puta quod facit trahi cadaver eius vel dimittit ipsum insepultum,
ut per hoc detur intelligi quod ipse fecit iniuriam civitati».’® Tommaso ha

# Vd. Alexander Murray, Suicide in the Middle Ages, vol. 11, The Curse on Self-Murder, Oxford, Oxford
University Press, 2000, pp. 10-85.

* Cyni Pistoriensis In Codicem, et aliquot titulos primi Pandectorum Tomi, id est Digesti veteris, doctissima
Commentaria, Francoforti ad Moenum, impensis Sigismundi Feyerabendt, 1578, f. 364ra: «Iudices, qui
mortuos suspendere faciunt, errare videntur»; Alberici a Rosate Commentariorum de statutis liber III, q.
18, 5: «errant Iudices, qui bannitos vel criminosos mortuos suspendere faciunt» (cito dal Tractatus de
statutis diversorum autorum, Francofurti, ex Officina Wolffgangi Richteri, 1606, p. 220a).

%0 1ib.51.17 n. 6 (ed. cit., p. 328, mio il corsivo). Il senso di una pena post mortem lo si pud compren-
dere da un altro passo (lib. 1 1. 15 n. 6) dove Tommaso spiega come anche da morti si possa soffrire,
ovvero come anche ai morti possano capitare disgrazie in relazione proprio alla vita civile, laddove essi
subiscano delle exhonorationes: «I1 morto, infatti, si differenzia dal vivo per il fatto che & privo di sensi-
bilita; tuttavia, capita che una persona viva riceva del bene o del male, anche se non lo sente: p. es., se
senza che lui lo venga a sapere, egli venga diffamato, oppure gli uccidano i figli o gli siano rubate le sue
ricchezze; quindi, per lo stesso motivo, sembra che un morto possa ricevere il bene e il male anche
senza che lo percepisca [videtur quod mortuo possit bonum vel malum accidere, quamyis non sentiaf]. L Autore
si riferisce al bene e al male della vita sociale [loguitur de bono vel malo vitae civilis], come ci avvertono
gli esempi che adduce, soggiungendo: “Come gli onori e i disonori”. In certi casi, infatti, si conferis-
cono degli onori ai morti, come quando vengono lodati e se ne celebra la memoria; analogamente,

122



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO Xl

scritto il commento all’Ethica durante il suo secondo soggiorno a Parigi,
ma al termine di un decennio (1259-68) trascorso in Italia: & possibile
allora che quei verbi al tempo presente e senza particolari precisazioni
(«facit trahi», «dimittit») si riferiscano anche alle consuetudini delle citta
italiane. Le medesime parole saranno usate d’altronde anche dal domeni-
cano fiorentino Remigio dei Girolami (1 1319) — allievo di Tommaso a
Parigi quando questi vi scriveva la Sententia sull’ Ethica; poi lettore e predi-
catore generale in Santa Maria Novella a Firenze negli anni in cui D. ne
frequentava la scuola® — nel suo trattato De via Paradisi, composto tra il
1301 e il 1314. Al problema del suicidio €& qui riservato uno spazio parti-
colarmente ampio; il principio generale — fondato sull’autoritd agostiniana
di De civitate dei, I 17-27 — che «se ipsum occidere non licet» viene soste-
nuto da Remigio secondo cinque ragioni, che estendono i tre rispetti
tommasiani: «primo quia hoc est contra inclinationem seu legem
naturalemy; «secundo quia est contra caritate ex quilibet tenetur se ipsum
diligere»; «tertio quia est contra iustitiam»; «quarto quia est contra [...]
reverentiam que deo debetur; «quinto quia est contra ordinem iudicia-
rium, quia ullus potest iudicare de se ipso nec esse iudex sui ipsius».>?
Spiegando la terza ragione, Remigio giustappone la lezione di Aristotele a
quella di Tommaso — sia della Summa sia della Sententia — in una sintesi che
ancora fa perno sulla considerazione del suicidio come iniuria comunitati e
ancora termina con la menzione di alcune coeve saevitiae contra cadavera:

Quelibet enim pars id quod est totius est, cum extra totum non sit pars nisi
equivoce, sicut diffusius ostendimus in tractatu De bono comuni. Quilibet autem
homo particularis est pars comunitatis; unde in hoc quod se ipsum interficit
iuniuriam comunitati facit, ut patet per Philosophum in'V Ethicorum, qui subdit
«Propter quod civitas dampnificat scilicet sicut potest et quedam inhonoratio adest
se ipsum corrumpenti, ut civitati iniustum facienti» idest quasi ipse faciat iniuriam
civitati, puta quia facit trahi cadaver eius vel iubet quod non sepeliatur vel aliquid tale.

alere volte i morti vengono disonorati, come quando vengono tolti dai sepoleri e se ne bruciano le
ossa [similiter fiunt eis quaedam exhonorationes, puta cum extumulantur et eorum ossa comburuntur]; cosi pure,
sembra che possano capitare loro dei beni oppure dei mali per cid che riguarda le proprietd ¢ le
disgrazie dei figli e dei nipoti [secundum prosperitates et infortunia filiorum et nepotum)» (cito qui dalla trad.
it. a cura di Lorenzo Perotto, Bologna, Edizioni Studio Domenicano, vol. I, p. 139).

St Cfr. Convivio, II xii, 7.

52 11 De vita Paradisi, inedito, & tradito dal ms. CS. C.4.940 della Biblioteca Nazionale Centrale (d’ora in
avanti C), proveniente da Santa Maria Novella, alle cc. 207r-352v. Del suicidio in particolare ¢ trattato
alle cc. 278#-279+, all'interno del capitolo sul quinto articolo della legge, Non occides (cc. 276r-283r).
3 C,cc. 2781~

123



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

Queste saevitiae — ma prima ancora la diffusa considerazione del
suicida come colpevole di un delictum — sono da considerarsi conseguenza
della dura censura da parte della dottrina cristiana e del diritto canonico;
¢ comunque assai rilevante che Tommaso e poi anche il suo allievo
Remigio le mettano in relazione diretta con il passo citato di Ethica
NicomacheaV 15, che ne riesce cosi vividamente attualizzato. A questo
proposito, € assai notevole da parte di Remigio I’accenno al suo trattatello
De bono comuni — scritto tra 1301 e 1302, nei mesi cruciali in cui i1 neri
entravano a Firenze e Dante veniva condannato — dove il principio aristo-
telico per cui il bene della parte dipende dal bene del tutto veniva
applicato alla situazione storica contemporanea, per criticare duramente
lo spirito di fazione dei fiorentini, che nel perseguire 1'utile di una parte
mettevano a ferro e fuoco la citta, con evidente danno della comunita
intera. Il riferimento di Remigio al suo precedente libello — dove, come
ha sottilmente notato Emilio Panella,* il bene comune veniva fatto
coincidere con il bene del comune — non solo accentua qui il rilievo
politico del suicidio, ma anche ci suggerisce che la comunitas di cui si tratta
va sopratutto identificata con il comune italiano: in primis — dal punto di
vista particolare del predicatore di Santa Maria Novella — con la cittd di
Firenze. Nel De bono comuni non si fa cenno alla questione del suicidio, e
tuttavia (cap. IX) si trova scritto che ogni cittadino, per quanto disgraziato
sia, deve impegnarsi perché il proprio comune prosperi, senza sottrarsi al
suo dovere; da questo potra dipendere infatti anche la sua prosperita
privata: «Studeat ergo civis, quantumcumaque sit miser in se, ut comune
suum floreat quia ex hoc ipso et ipse florebit» (dove I'impiego di floreo
allude al gioco etimologico “flos-Florentia” di guittoniana memoria).

§ 5. E in tale prospettiva civile di matrice aristotelica che si comprende il
motivo di una boscaglia di rovi e sterpi — non un bosco florens — in questo
preciso luogo d’inferno. Nella cultura dell’Italia comunale del Due-
Trecento lo spazio selvatico della boscaglia ¢ un diffuso simbolo di
ingiustizia e infrazione della legge, di contro alla cooperazione per il bene
comune rappresentato dalla citta — dai suoi edifici, dalle sue mura — e dal
suo contado fiorente. Questi significati sono centrali, ad esempio, negl

> Cfr. Emilio Panella, «Dal bene comune al bene del comune. I trattati politici di Remigio dei
Girolami nelle Firenze dei bianchi-neri», in Memorie Domenicane, 16, 1985, pp. 1-198.

124



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIll

affreschi degli Effetti del buon e del cattivo governo realizzati nel Palazzo
comunale di Siena, tra 1337 e ’40, dai fratelli Pietro ¢ Ambrogio
Lorenzetti: dove all'immagine della citta prosperante nelle sue attiviti sotto
il segno di Giustizia ¢ Bene Comune & simmetricamente contrapposta
quella di una cittd in rovina, preda di violenza e ruberie; il contado,
rigoglioso e fervido del lavoro dei campi nella prima, diviene nella seconda
fosco, incolto e malsicuro, attraversato da schiere di armati. Anche negli
affreschi della Cappella degli Scrovegni a Padova (1306) Giotto aveva raffi-
gurato ai piedi dell'Ingiustizia personificata una boscaglia, dove un
malcapitato € assalito da alcuni briganti, disarcionato e denudato.

Queste rappresentazioni poggiano sulla crescente diffusione
dell’Aristotele etico e politico nei centri dell’Italia comunale di primo
Trecento, fuori delle Universitd, a opera di maestri laici e frati predicatori
che, come si ¢ visto in Remigio dei Girolami — anzi a partire proprio da
Remigio —, adattarono piuttosto agevolmente al contesto municipale
contingente il concetto di bene comune originariamente — e generica-
mente — riferito alla polis greca. Remigio offriva nel De bono comuni la
singolare e forte immagine di una Firenze caduta in rovina per le lotte
intestine, dove le piazze deserte hanno perso la loro funzione di piazza e
le case sono abbandonate; cosi, nei poderi del contado, gli alberi vengono
divelti e le vigne tagliate:>

Qualem enim delectationem poterit haberet civis florentinus videns statum
civitatis sue tristabilem et summo plenum merore? Nam platee sunt explatiate
idest evacuate, domus exdomificate, casata sunt cassata, [...] poderia videntur
expoderata quia arbore evulse, vinee precise, palatia destructa, et non est iam
podere, idest posse, ut in eis habitetur vel eatur ad ea, nisi cum timore et tremore.

Ma una prima immagine di inselvamento dello spazio urbano (dove a
farsi bosco € la citta stessa, non il contado) come simbolo di involuzione
delle citta dal rispetto della legge all’anarchia € stata individuata da Sonia
Gentili nel volgarizzamento dell’ Etica Nicomachea realizzato a Bologna dal
medico fiorentino Taddeo Alderotti (T 1295):3

Lo vigore dell’aguaglianga sta fermo per lo osservamento delle leggi della citti, e
le cittadi [ms.: ciftadini] crescono per lo osservamento delli cittadini della cittd e

% Ibidem, pp. 147-148.
% Vd. Sonia Gentili, L'uomo aristotelico alle origini della letteratura italiana, R oma, Carocci, pp. 117-125
(cito di qui il testo dell’Alderotti, alle pp. 118-119).

125



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDC

abitatori. E li abitatori delli campi creschono simigliantemente, e gli abitatori
della cittd e lle culture de’ campi si crescono simigliantemente. E per le ingiurie le
quali si fanno nelle cittadi adiviene tucto il contrario, e a 'ultimo si tornano a
diserto e bosco.

I’ Etica volgare di questo medico aristotelico radicale, ben nota a inizio
Trecento, lo era senz’altro anche a D., che vi fa esplicito riferimento in
Convivio, 1, X, 10. Del tutto condivisibile ¢ dunque la proposta avanzata
dalla Gentili di questo passo quale fonte del canto XIII d’'Inferno: qui in
effetti si trova il nesso che consente di legare il suicidio inteso come forma
di iniuria civitati al'immagine della boscaglia: «per le ingiurie le quali si
fanno nelle cittadi [...] a I'ultimo si tornano a diserto e bosco». Si pud dire
allora che 1'Etica aristotelica, oltre a originare la struttura dell’inferno
dantesco, ne fornisca in questo caso anche il paesaggio.

Vorrei qui segnalare un’ulteriore immagine di regressione da cittd a
bosco (da affiancarsi a quella coeva dell’Alderotti) la quale mi pare assai
rilevante perché direttamente riferita — come piu tardi sara in Remigio —
allo stato miserevole del comune di Firenze in preda alle lotte di fazione.
Si tratta di un passo della lettera XIV di Guittone d’Arezzo, scritta tra la
fine 1262 e I'inizio ’63 a seguito del disastro guelfo di Montaperti, e
indirizzata agli «infatuati e miseri Fiorentini»:*’

Unde vedete voi se vostra terra é citd, e sse voi citadini homini siete. E dovete
savere che non cita fa gid palagio né rughe belle, né homo persona bella, né drappi
ricchi; ma leggie naturale, ordinata iustisia, e pacie e ghaudio intendo che fa citi,
e homo ragione e sapiensia e costumi onesti e retti bene. O che non pili senbrasse
vostra terra dezerto, che citd senbra, e voi dragoni e orsi che citadini? Cierto, si
ccome e[n] voi no rimaso & che menbra en fassone d’omo, ché tutto I'altro &
bestiale, ragion fallita, no € a vostra terra che fighura di citd e chasa, giustisia vietata
e pacie. Ché, come da homo a bestia no é gia che ragione e sapiensia, non da ctd a bosco
che giustisia e pacie. Come citd puo dire ove ladroni fanno leggie e piu pubrichi
istanno che mercatanti? e ove singnioreggiano micidiali, ¢ non pena, ma merto
ricieveno dei micidi? e ove son omini devorati e denudati e morti come in dizerto?

In questo testo intriso di aristotelismo laico, per il quale si pud immagi-
nare una certa circolazione e risonanza a Firenze fino agli anni dell’attivita
politica di D. (benché ci rimanga oggi nel solo ms. Laurenziano Rediano
9, del sec. XIV in., esemplato da mani pisane), ritorna la coppia bosco-diserto

57 Guittone D’Arezzo, Lettere, testo a cura dell’'Ufficio filologico dell’OVI [d’Arco Silvio Avalle] (mio
il corsivo).

126



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO Xl

come figura della perdita di ordine e giustizia nella cittd divisa e sconfitta:
dove i ladroni dettano legge e gli omicidi signoreggiano; dove gli uomini
vengono depredati e denudati, come sard nel quadro dell’Ingiustizia di
Giotto, e divorati da fiere selvagge, come pure accadrd qui in Inf XIII alle
anime degli scialacquatori.

In questo canto che poggia «sopra le spalle» di quello dei tiranni resta
dunque ben centrale il tema politico. Le miniature del ms. 1102 della
Biblioteca Angelica (vd. qui quella di c. 117) ci rammentano del resto
come tutto il cerchio VII (della cui unitd complessiva di selvatico
paesaggio fluviale s’¢ gia detto) si trovi subito dentro a una cinta muraria
cittadina — le mura di Dite — e dunque effettivamente rappresenti un
inselvamento di spazio urbano, ovvero la caduta in rovina della civitas
(anche concretamente rilevata nella ruina di Inf XII) ingiuriata dai molte-
plici delicti di violenza — dall’omicidio alla rapina, dal suicidio all’'usura —
che ne sconvolgono I'ordine abbattendo la giustizia.

§ 6. Quando Virgilio, in Inf XI, ha spiegato a D. la struttura generale
dell’inferno, ovvero il come e il perché dei supplizi cui avrebbe assistito, lo
ha fatto — secondo le sue stesse parole — cosi che di li in poi la sola vista
di quei supplizi gli fosse sufficiente per comprenderli: per ricondurli, cioe,
ai diversi peccati, e coglierne la rigorosa gerarchia: «ma perché poi ti basti
pur la vista |intendi come e perché son costretti» (vv. 20-21).%® Entrando
nella boscaglia di sterpi, tuttavia, la guida avverte subito il suo discepolo
che qui gli sara necessario un supplemento di attenzione — «riguarda ben»:
dove il verbo della percezione visiva € rinserrato tra un prefisso intensivo
e un avverbio ancora intensivo — perché la vista possa cogliere nel suo
oggetto: «i vederai». E in effetti D. non riesce a scorgere anima alcuna
nella boscaglia, pur sentendo «d’ogne parte trarre guai». Lo scacco senso-
riale («Io sentia [...] e non vedea»), che mette in crisi 'assunto
preliminare di Inf XI 20, e provoca al pellegrino sbigottimento e paura
tanto da fermarne il viaggio (v. 24: «tutto smarrito m’arrestai»), viene
provvisoriamente risolto con la pitl naturale e immediata delle ipotesi: le

8 Vd. perd su questo passo Corrado Calenda, «Lettura di ‘Inferno’, xi», in Filologia e Critica, XX,
1995, pp. 217-241, e in part. le pp. 238-239, dove il rapporto tra vedere e intendere & risolto ribadendo
la priorita di quest’ultimo, ovvero la necessitd di «giudicare secondo ragione» e non wecondo senso»
perché vi sia apprendimento e conoscenza.

127



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

anime dei dannati di questo cerchio — cioé coloro che emettono i guai —
si celerebbero alla vista dei due viaggiatori nascondendosi tra i cespugli
del bosco: «Cred’io ch’ei credette ch’io credesse | che tante voci uscisser,
tra quei bronchi, | da gente che per noi si nascondesse» (vv. 25-27).
Questo (presunto) nascondimento riflette bene il tabu che nel
Medioevo avvolgeva il suicidio. Alexander Murray, nel suo importante
studio Swuicide in the Middle Ages, spiega infatti in via preliminare che lo
storico deve misurarsi con cio che definisce conspiracy of silence:> da un
lato ¢’¢ il carattere intrinsecamente elusivo dell’atto del suicida, che non
mette nessuno a parte della sua decisione, e sceglie luoghi separati e ore
notturne per togliersi la vita;®® dall’altro la copertura da parte dei pochi
che ne sono a conoscenza, specie dei parenti prossimi, i quali non
vogliono essere sospettati di connivenza, non meno che se si trattasse di
un caso di omicidio: cid che € certo legato a un forte senso di vergogna,
ma anche & ben comprensibile tenendo conto delle punizioni cui i suicidi
e 1loro eredi erano sottoposti una volta che 1 casi fossero certificati; di qui
l’accuratezza nel nasconderli, la difficolta degli ufficiali giudiziari nel-
l’accertarli, la conseguente ambiguita dei verbali che ci sono conservati.
Il silenzio con cui lo storico deve fare i conti non € perd solo — e non
tanto — quello delle persone coinvolte, quanto piuttosto quello della tradi-
zione, che meglio rivela il tabu. Oltre alla vergogna dei familiari — sempre
relativa a un suicidio in particolare — va infatti considerata la generale
disposizione dei testi coevi (di ogni tipo: dalle cronache cittadine alla
letteratura religiosa) a coprire ’argomento fout court. E una reticenza che
contrasta fortemente con la pubblicita delle punizioni — le quali, dovendo
servire da deterrente, dovevano anche avere una certa visibilita — e che
nella tradizione risale forse ad Agostino: quella che ¢ la prima strutturata
condanna del suicidio come crimen in sé (De civitate dei, I 17-27), e che
resterd per secoli la pitl lunga trattazione in materia, contiene infatti in

* Vd. Alexander Murray, Suicide in the Middle Ages, vol. 1, The Violent against Themselves, Oxford-New
York, Oxford University Press, 1998, pp. 21-40.

% Murray spiega che laddove nei documenti giuridici medievali un morto é identificato come
suicida, allora si specifica anche che & morto solo (ricorrendo normalmente la frase «nessun altro
essendo presente»); spesso viene anzi enfatizzato che il suicida sapeva di essere solo e che aveva preso
cura di assicurarsene. Murray ammette che questa guest_for privacy potrebbe non riflettere motivazioni
pit profonde che quella di ordine pratico di evitare interferenze; e tuttavia propone anche una lettura
piti radicale, cid che rivelebbe una ricerca piu istintiva e slegata dalle contingenze: il suicida potrebbe
spingersi pitl in 13 possibile perché nessuno scopra mai il suo gesto (ibidem, pp. 22-27).

128



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO Xl

nuce, nelle righe finali, anche la censura dell’intera questione: «Hoc quia
nefas est dicere, nefas est profecto se occidere» (I 27).

Nefas est dicere: 'interdizione ¢ anche lessicale, e determina una diffusa
tendenza all’eufemismo che produce nei testi — anche giuridici — forte
ambiguitd. Murray ritiene ad esempio che i casi di morte sospetta archi-
viati in Inghilterra con un generico verdetto di infortunium alludano per
lo pit a morti volontarie: tanto che nei verbali dei coroner inglesi la parola
infortunium diverrebbe vero e proprio sinonimo di suicidio.®® Giovera qui
ricordare che le parole suicida/-idium (modellate sulla base di homicida/-
idium, matricida/-idium e simili) sono moderne: si diffondono infatti a
partire dall’Inghilterra nel primo ’600; e dal francese, dove suicide ¢
attestato dal primo '700 (ma nel 1741 Racine ne parla ancora come di un
«mot [...] employé pour rire, car personne ne 'entend»),%® passano poi
anche nell’italiano: la coppia suicida/-idio compare da noi attorno alla
metd del secolo, per essere registrata per la prima volta — insieme con
molti altri francesismi — nel dizionario del D’Alberti.%® In realti, Murray

1 Vd. Alexander Murray, Suicide in the Middle Ages, vol. I, cit., pp. 34-37. Per una pit generale tratta-
zione del problema linguistico vd. anche David Daube, «The linguistics of Suicide», in Philosophy &
Public Affairs, vol. I, n. 4, 1972, pp. 387-437.

% In una lettera di Jean-Baptiste Racine al fratello Louis, citata dal Tiesor de la Langue Frangaise per il
lemma suicide: «A I'égard du suicide (mot que vous avez vraisemblablement cmploye pour rire, car
personne ne 'entend, et deux gens d’esprit me dirent hier que ce ne pouvoit étre qu’un charcutier),

ce ne sera jamais un péché fort i la mode parmi les gens de bon sens» (dalle (Euvres de J. Racine, éd.
P. Mesnard, t. 7, Paris, Hachette, 1870, p. 343).

¢ Francesco Alberti di Villanova, Dizionarie universale critico, enciclopedico della lingua italiana, t. VI,
Lucca, Marescandoli, 1805. Della diffusione del lessema nel secolo XVIII mi pare indicativa la prefa-
zione dell’Istoria critica e filosofica del suicidio ragionato di Appiano Buonafede, pubblicata per la prima
volta a Lucca nel 1761, che si apre proprio con una nota terminologica: «Avendo io preso a scrivere
una Istoria critica e filosofica del maggiore di tutti gli umani fenomeni, il quale dai Greci fu gid detto
Autochiria e dai Latini e dagl’italiani Ukcisione di se medesimo, ed ora comunemente é nominato Suicidio,
confesso che varie difficoltd mi corser per I'animo...» (cito dall’ed. di Napoli, Porcelli, 1788, p. XXX).
Pid lentamente invece prende piede il derivato suicidarsi (ancora su modello francese) che verrd
bollato dal Tommaseo con la doppia croce delle parole da evitare: «Senza bisogno di questo gallic.
abbiamo pur troppo Darsi la morte, Uccidersi, Annegarsi, Impiccarsi, Avvelenarsi» (Nicold Tommaseo-
Bernardo Bellini, Dizionario della lingua italiana, vol. IV, parte 1, Torino, Unione Tipograﬁco-Editrice

1872); e ancora sard censurato dal Panzini per la ridondanza morfologica del riflessivo ripetuto in
proclisi ed enclisi: «E il fr. se suicider, verbo ripreso nel diz. dell’Accademia francese come barbarismo
illogico e da sfuggirsi. Figurarsi i nostri puristi! e a fil di logica hanno ragione giacché suicidarsi ripete
due volte il pronome riflessivo. Ma 'uso vale pit della logica: le due voci suicida e suicidio hanno — io
penso — dato valore a suicidarsi in cui il pronome del prefisso non & pit avvertito. Certo uno scrittore
purgato dird senza sforzo si uccise, meglio che si suicidd, che & voce anche di mal suono, e 'umile
popolo dird in tali luttuosi casi: si & ammazzato, si é tirato, si é sparato, si é buttato sotto il treno, etc., ma
I'uso comune della lingua corrente si attiene al verbo suicidarsi» (Alfredo Panzini, Dizionario Moderno.
Supplimento ai Dizionari Italiani, Milano, Hoepli, 1905).

129



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

ha retrodatato swuicida addirittura al XII secolo, avendone scovata una
doppia occorrenza, in riferimento a Seneca, nel libello Contra quatuor
labyrinthos Franciae di Gualtiero di San Vittore, scritto a Parigi tra 1178 e
1179;% che il neologismo non prenda perd piede (nonostante la scuola di
SanVittore sia in questo secolo punto di riferimento centrale per filosofia
e teologia morale), rimanendo un episodio singolare e isolato fino alla
nuova — del tutto indipendente — coniazione in eti moderna, & senz’altro
assai sintomatico del tabu lessicale, e dunque indice di una zona coperta
del pensiero.

Nonostante la conspiracy of silence, Murray ha comunque potuto stilare
un registro di 560 casi di suicidio — dato peraltro come campione provvi-
sorio — avvenuti in Inghilterra, Francia, Germania e Italia tra XII e XV
secolo. I numeri aumentano ovviamente in etd moderna (date da un lato
la crescita della popolazione, dall’altro la maggiore disponibilita di fonti);
al di la dei numeri assoluti, ¢ pero difficile stabilire quale sia 'andamento
effettivo del tasso di suicidi. E ben vero che nelle carte giudiziarie inglesi
citate da Murray il numero di casi in rapporto a quello degli omicidi sale
fin quasi a decuplicarsi tra la fine del 400 e il ’500; e che una crescita
analoga, se pur inferiore, & attestata anche da registri di area tedesca e
svizzera. Tuttavia, stando a quanto si ¢ detto sulla reticenza delle fonti,
I'impennata potrebbe essere facilmente illusoria, testimoniando non gia di
un effettivo aumento dei casi in questi decenni, quanto piuttosto di una
maggiore puntualitd di registrazione nei paesi della Riforma protestante,
di dove il tabu prende effettivamente ad alleggerirsi.®> Secondo I'indagine
di Murray, dunque, resta in definitiva assai improbabile che il tasso di
suicidi fosse nel Medioevo realmente inferiore rispetto alle epoche

® Murray fa riferimento al codice di Parigi, Bibliothéque de I’Arsenal, MS 379, c. 73r. «Iste igitur
non quidem fratricida, sed peior suicida, stoicus professione, epicurus morte; putasne cum Nerone et
Socrate et Catone suicidis receptus sit celo?.

8 Vd.Alexander Murray, Suicide in the Middle Ages, vol. I, cit., pp. 349-378. Murray combina qui la sua
indagine con quelle di Simon J. Stevenson, «The rise of suicide verdicts in south-east England,
1530-1590: the legal process», in Continuity and Change, 2, 1987, pp. 225-262; Roy E Hunniset,
«Calendar of Nottinghamshire Coroners’ Inquests, 1485-1558», in Thoroton Seciety, 25, 1969; Michael
Macdonald-Terence R. Murphy, Sleepless Souls. Suicide in Early Modern England, Oxford-New York,
Oxford University Press, 1990; Jiirgen Dieselhorst, «Die Bestrafung der Selbstmérden im Territorium
der Stadt Niirnbergy, in Mitteilung des Vereins fiir Geschichte der Stadt Niirnberg, 44, 1953, pp. 58-230;
Markus Schir, Seelenite der Untertanen. Selbstmord, Melancholie, und Religion im Alten Ziirich, Ziirich,
1985; Ferdinand Rau, Beitrage zum Kriminalrecht der Freien Reichsstadt Frankfurt am Main im Mittelalter
bis 1532, Potsdam, 1916.

130



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO Xlll

successive. Come nel bosco dantesco, il problema ¢ piuttosto di evidenza: i
suicidi ci sono, ma non si vedono.

§ 7. Quale che ne fosse I'entitd effettiva, 1l tasso di suicidi doveva
comunque essere a Firenze tra la fine del secolo XIII e I'inizio del XIV
sensibilmente piu alto che altrove.®® Cino da Pistoia, scrivendo nella sua
Lectura super Codice circa coloro che «se taedio vitae interimunt, vel furore,
vel pudore, vel alio instigatur», aggiunge per inciso: «sicut faciunt
plerunque Florentini».” Gli antichi commenti danteschi confermano il
dato con testimonianze incidentali, ma reiterate ed esplicite, che consen-
tono di aggirare il solito silenzio delle cronache cittadine: Pietro Alighieri
ci informa che «saepe accidit in illa civitate homines se ipsos suspen-
dentes»; Benvenuto da Imola che «multi fuerunt Florentini, qui
suspenderunt se laqueo eodem tempore»; Boccaccio che «in que’ tempi,
quasi come una maladizione mandata da Dio, nella cittd nostra piti se ne
impiccarono».®®

Una causa possibile di questa diffusione epidemica potrebbe forse
trovarsi nella catena di fallimenti che in quel medesimo torno d’anni ha
scosso l’economia fiorentina, coinvolgendo tra 1298 e¢ 1303, con un
disastroso effetto-domino, le banche Bonsignori, Ammannati, Mozzi,
Cerchi, Davanzi, Nerli.® E questo almeno il caso di quel Ruco de’ Mozzi
di cui nell’ Ottimo Commento si legge: «di molto ricco divenuto poveris-
simo, volle finire sua vita anzi 'ultima miseria» (da documenti d’archivio
risulta costui in effetti essere morto entro il settembre 1303; e il banco
Mozzi falli appunto tra 1302 e 1303).7° Ma che il tracollo finanziario sia
movente di un numero di casi ben maggiore lo si pud desumere dal
riferimento fatto nelle Chiose Palatine ai «molti fiorentini a 1i quali &

¢ Vd.ancora Alexander Murray, Suicide in the Middle Ages, vol. I, cit., pp. 84-92.

¢ Cyni Pistoriensis In Codicem [...] Commentaria, cit., f. 569v.

@ Il «Commentarium» di Pietro Alighieri nelle redazioni Ashburnamiana e Ottoboniana, trascrizione a
cura di Roberto Della Vedova e Maria Teresa Silvotti, Firenze, Olschki, 1978, p. 236; Benvenuto da
Imola, Comentum super Dantis Aldigherij comoediam, Firenze, Barbera, 1887, vol. I, p. 460; Giovanni
Boccaccio, Esposiziont sopra la comedia di Dante, a cura di Giorgio Padoan, in Tutte le Opere di Giovanni
Boccaccio, a cura diVittore Branca, vol.VI, Milano, Mondadori, 1965, pp. 629-630.

¢ Vd. su questo (anche per i rimandi alla bibliografia pregressa) Gino Masi, «Fra savi e mercanti
suicidi del tempo di Dante», in Giornale Dantesco, 29, 1938, pp.199-238.

™ L’Ottimo Commento, cit., p. 258. Per la documentazione su Ruco vd. Gino Masi, «Fra savi e
mercanti», cit., p. 206.

131



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

venuto appetito di cotale morte per lo perdimento de’ lor beni»;’* e lo stesso
pare indicare un altro inciso della Lectura di Cino, 1a dove, passando in
rassegna varie cause possibili di suicidio, viene attribuito specificamente ai
fiorentini quello per indebitamento: «Aut constat quod se interfecit,
propter impatientiam doloris alicuius infirmitatis, forte ob dolorem
dentium, seu propter rabiem furoris, vel pudorem aeris alieni, ut faciunt
Florentini».”

Data una tale epidemia di suicidi a Firenze, e ipotizzandone uno
stretto nesso causale con le turbolenze politico-economiche che interes-
sarono il comune a cavallo dei due secoli, non sara allora una coincidenza
priva di significato il fatto che due tra le piu rilevanti infrazioni del
silenzio medievale circa il suicidio — forse le piu rilevanti in assoluto — ci
provengano proprio da Firenze, per opera di due autori direttamente
coinvolti nella questione de bono comune: appunto Remigio de’ Girolami
(le cui pagine citate del De via Paradisi costituiscono la pit lunga tratta-
zione teologica medievale sul suicidio che ci sia pervenuta)” e D.

Alighieri.

§ 8. Perché i suicidi siano svelati alla vista, ovvero sia colto il come della
pena, Virgilio invita D. a spezzare «qualche fraschetta» da uno dei
cespugli (vv. 28-30). Il risultato € ad un tempo rivelatore e sorprendente,
perché il «gran pruno» su cui cade la scelta, troncato d’un suo «ramicel»,
emette insieme sangue scuro e voce umana, lamentandosi risentitamente
della violenza subita: «Perché mi scerpi? | non hai tu spirto di pietade
alcuno? | Uomini fummo, e or siam fatti sterpi» (vv. 31-36). Ecco
dunque spiegato lo scacco sensoriale: 1 suicidi non si nascondono tra i
cespugli, ma sono i cespugli. Il bosco non € una quinta, ma un coro (sono
gli sterpi stessi a «trarre i guai») di dove ora si stacca questo primo prota-
gonista.

Gia gli antichi commentatori (Pietro Alighieri, Maramauro,
Benvenuto, Buti) mettevano in relazione 'immagine dell’'uomo-cespuglio
con 'episodio virgiliano di Polidoro (Aen. III, vv. 22 e segg.; di dove
vengono pure il sangue scuro: v. 28, atro licuuntur sanguine guttae; e il

"\ Chiose Palatine, cit., p. 201 (mio il corsivo).
™ Cyni Pistoriensis In Codicem [...] Commentaria, cit., f. 364r (mio il corsivo).
™ Cfr. Alexander Murray, Suicide in the Middle Ages, vol. 11, cit., p. 232.

132



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIII

lamento del cespuglio offeso: v. 41, Quid miserum, Aenea, laceras?). Dal
D’Ovidio ci giunge poi l'indicazione di fonti ulteriori nei miti delle
Eliadi, di Driope e Lotis (tutte mutate in piante nelle Metamorfosi: II, vv.
340 e segg.; IX, 329 e segg.), sostenuta poi anche da Leo Spitzer, che nota
come il riferimento ovidiano sia qui necessario, a integrazione di quello
virgiliano, per spiegare bene 'immagine:” Polidoro non era infatti nel
cespuglio di mirto ma sotfo ad esso, 13 dove le onde ne avevano sospinto il
cadavere; I'arbusto cresce sul suo corpo, germogliando dal legno delle
lance che lo avevano trafitto: le metamorfosi in piante sono dunque solo
ovidiane. E tuttavia va anche rilevato come questa dei suicidi non sia
propriamente una metamorfosi: ’espressione «siam fatti sterpi» non indica
trasformazione dei corpi, ma un incarceramento d’anime umane («spirito
incarceraton, v. 87) in nuovi corpi vegetali («le nove radici d’esto legnon,
v. 73).

Sulle fonti dell'uvomo-pianta, ovvero sulle ragioni aristoteliche del
singolare contrappasso, ha comunque recentemente — e ottimamente —
fatto luce Sonia Gentili.”> Si mettera qui piuttosto in rilievo una peculiare
ricaduta linguistica dell’incarceramento, che credo incida sullo stile di
tutto il canto. Nelle pagine iniziali del De vulgari eloquentia (I 11-11I), dove
si spiega come la lingua (locutio) sia propria del solo genere umano, D. ci
offre una delle sue notevolissime intuizioni pre-saussuriane definendo il
segno linguistico nella sua doppia componente, rationale e sensuale: appar-
tengono cioé¢ all’anima razionale quelle che D. definisce come conceptiones
(e che noi possiamo chiamare significati) mentre solo dal corpo dipen-
dono 1 soni vocis che fisicamente le veicolano (i significanti). Gli angeli,
che sono puro spirito, non hanno alcun bisogno di voce cui affidare la
comunicazione, passandosi vicendevolmente le conceptiones per mero
«rispecchiamento spirituale» (per spiritualem speculationem); mentre le
bestie, che al contrario hanno un corpo ma non un’anima razionale,
emettono suoni dettati esclusivamente dall’istinto, e dunque privi di

™ Cfr. Leo Spitzer, «Speech and language in Inferno XIII», in Italica, vol. 19, n. 3 (1942), p. 82; poi
anche in trad. italiana: Id., Il canto XIII dell’Inferno, in Letture dantesche, a cura di Giovanni Getto,
Firenze Sansoni, 1955, pp. 223-224.

7 Cfr. Sonia Gentili, L'uomo aristotelico, cit.; Ead. La selva, gli alberi e il suicidio nell’Inferno di Dante:
fonti e interpretazione, in Letteratura e filologia fra Svizzera e italia. Studi in onore di Guglielmo Gorni, a cura
di Maria Antonietta Terzoli, Alberto Asor Rosa, Giorgio Inglese, Roma, Edizioni di Storia e
Letteratura, 2010, vol. I, pp. 149-163.

133



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

concetto. Questa teoria del segno doveva essere ben presente al suo autore
anche nella stesura del poema: dove il sonar ne la voce & distinto dal concetto
(vd. Par. XIX 11-12) e dove alla comunicazione delle anime beate non
occorre di per sé la componente sensibile, ovvero la mediazione dei signi-
ficanti (vd. ad es. Par. XV 55-69).

Ora, nella selva dei suicidi troviamo anime razionali in corpi vegetali:
unione innaturale da cui necessariamente deriva una locutio ibrida: a
veicolare le conceptiones delle anime sono infatti voces emesse non gia da
organi umani, ma da tronchi nodosi, attraverso le loro fratture. Si noti che
il singolare processo di fonazione & descritto da D. con quella precisione
scientifica che proviene dall’osservazione attenta di un fenomeno
naturale: «Come d’un stizzo verde ch’arso sia | da I'un de’ capi, che da
'altro geme | e cigola per vento che va via, | si de la scheggia rotta usciva
insieme | parole e sangue» (vv. 40-44). E anche si noti come per definire
la qualitd del particolare sonus vocis D. usi un verbo onomatopeico —
cigolare: attestato qui per la prima volta — ossia una parola che ha gii nel
significante il proprio significato. Si fissa qui il principio linguistico di
questo canto, dove i significanti sono fondamentali in quanto diretta
emanazione dei nuovi corpi in cui le anime dannate sono rinchiuse; e
dove in effetti — come gii ha rilevato Spitzer’® — vi & un ricorso all’ono-
matopea che non ha uguale in tutto !'Inferno. Il fonosimbolismo che
pervade tutto il canto, prima ancora che scelta di stile (e cioe, come dice
Spitzer, artificio retorico teso a rendere «le idee di tortura, di scissione, di
sdoppiamento»),”” € una necessitd linguistica imposta dall’ibridismo degli
uomini-sterpi: tutto il girone € infatti pervaso da soni che necessariamente
sono aspri e chiocci (alta ricorrenza della s implicata e dei nessi conso-
nante + 7) in quanto secco e spinoso ¢ il mezzo corporeo — non piu
umano — che li produce. E a proposito di questi suoni stridenti, si
rammenti anche che nel De vulgari eloquentia (I X1) D. paragona proprio a
cespugli intricati e rovi (perplexos frutices atque sentes) quei turpi e disso-
nanti volgari municipali che primamente bisogna sradicare (eradicare,

¢ Leo Spitzer, Il canto XIII, cit., p. 230. Sulla magistrale lettura linguistica di Spitzer vd. anche
Giuseppe Polimeni, Grammatica e stile dell’ineffabile: Spitzer legge Dante, in Leo Spitzer. Lo stile e il metodo,
Atti del XXXVI Convegno Interuniversitario (Bressanone/Innsbruck, 10-13 luglio 2008), a cura di
Ivano Paccagnella e Elisa Gregori, pp. 371-379, in part. alle pp. 375-376.

77 Ibidem, p. 232.

134



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO Xlll

decerpare, eruncere) per aprire una via alla ricerca del volgare illustre; e che,
per converso (I xvi 1), il volgare illustre dovra estirpare cespugli spinosi
dal bosco italico (extirpat sentosos frutices de ytalia silva) per innestarvi un
ordinato vivaio (plantas inserit vel plantaria plantat).

Pit avanti nel canto si precisa che I'articolazione di «parole» interviene
solo in un secondo momento rispetto al cigolio: «Allor soffio il tronco
forte, e poi |si converti quel vento in cotal voce» (vv. 91-92). Questa conver-
sione — che ovviamente ¢ indispensabile perché parta il dialogo tra i
personaggi (e che pure, mutatis mutandis, ci ricorda il «mormorar di fiume»
che si fa voce nel collo dell’aquila di Par. XX)’® — & un compromesso
raggiunto a fatica dall'uomo-cespuglio tra le due componenti rationale e
sensuale della sua locutio. Ma I'iniziale, pur momentanea impasse linguistica
— il soffio di vento: emissione di solo significante senza significato — & uno
scacco dell’anima razionale, il segno di una regressione dell'uomo verso
la condizione dei bruti e il loro comunicare meramente istintuale, la quale
corrisponde, sul piano sociale, a quella della cittd che torna a bosco.”

™ Par. XX 19-30: «udir mi parve un mormorar di fiume | che scende chiaro gii di pietra in pietra,
| mostrando 'uberti del suo cacume. | E come suono al collo de la cetra | prende sua forma, e si
com’al pertugio | de la sampogna vento che penétra, | cosi, rimosso d’aspettare indugio, | quel
mormorar de I'aguglia salissi | su per lo collo, come fosse bugio. | Fecesi voce quivi, e quindi uscissi
| per lo suo becco in forma di parole, | quali aspettava il core ov’io le scrissi».

7 La questione politica che, come si € mostrato, sta al centro del canto ¢ dunque strettamente
connessa con quella linguistica. I commenti al De vulgari eloquentia (Mengaldo, Tavoni) ci indicano del
resto come il principio della locutio quale specifico umano provenga a D. dalla Sententia libri Politicorum
di Tommaso d’Aquino (lib. 1, 1. 1, n. 28-29), dove & illustrata la celebre definizione aristotelica
dell’'uomo come animale politico. Nel commento di Tommaso si stabilisce infatti una differenza
sostanziale tra la locutio humana e la simplex vox degli altri animali: se con quest’ultima si pud dar segno
delle passioni (quali ad esempio il dolore: cid che fanno normalmente tutti gli animali, e pure i
cespugli del VII cerchio d’Inferno, col loro «trarre guai»), soltanto la parola umana esprime cid che &
utile e ci6 che & dannoso, ovvero cid che & giusto e cid che & ingiusto (Sed loquutio humana significat
quid est utile et quid nocivum, Ex quo sequitur quod significet iustum et iniustum). Ed & proprio il comuni-
care di queste cose esprimibili per sermonem a caratterizzare gli uomini come animali civili, a far si che
essi si diano un’organizzazione sociale: «Cum ergo homini datus sit sermo a natura, et sermo
otdinetur ad hoc, quod homines sibiinvicem communicent in utili et nocivo, iusto et iniusto, et aliis
huiusmodi; sequitur, ex quo natura nihil facit frustra, quod naturaliter homines in his sibi communi-
cent. Sed communicatio in istis facit domum et civitatem. Igitur homo est naturaliter animal
domesticum et civile» (testo dell’ed. leonina, cura et studium Fratrum Praedicatorum, Romae ad
Sanctae Sabinae, 1971, pp. A 78-79). Per Tommaso commentatore di Aristotele — e fonte di D. teorico
del volgare — & dunque proprio la comunicazione verbale 2 fare la cittd: non stupird allora che in un
canto che mette in scena la regressione della cittd a bosco (dove cio& pit non si perseguono bene
comune e giustizia) si trovino pure i problemi di comunicazione di uomini-non-pit-uomini che
hanno perso in parte la loro locutio.

135



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

§ 9. «Io son colui che tenni ambo le chiavi | del cor di Federigo, e che le
volsi, | serrando e diserrando» (vv. 58-60). La perifrasi era sufficiente ai
lettori del tempo di D. — o almeno ai suoi primi commentatori — per
identificare nell'uomo-cespuglio Pier dellaVigna, notaio poi giudice della
Magna Curia imperiale e da ultimo potente cancelliere di Federico II di
Svevia (di cui gesti la politica estera, curando le relazioni con 1 pontefici,
la corte inglese, i Comuni italiani). Caduto in disgrazia presso 'impera-
tore, Piero venne arrestato a Cremona nel 1249, accecato e incarcerato,
dapprima a Borgo San Donnino, poi a Pisa «ubi sua vita finivit» (cosi
recitano gli Annales Placentini gibellini, che di questi fatti sono 1'unica testi-
monianza coeva).!? Le circostanze della morte restano perd ignote:
secondo una leggenda accreditata — e seguita evidentemente da D. — egli
s1 sarebbe suicidato in carcere, a quanto pare spaccandosi il capo contro il
muro (o la colonna) cui era incatenato (ma sulla gran varietd della tradi-
zione circa i luoghi e le modalita della morte di Piero si veda il recente
contributo di Fabrizio Franceschini).®! Piuttosto misteriosi rimangono
anche 1 motivi per cui Federico II gli tolse la fiducia, ovvero le chiavi che
muovono l’assenso e il dissenso: le fonti parlano di un’accusa vaga di lesa
maesta, di un sospetto di corruzione, tradimento o congiura; protestando
comunque decisamente la propria innocenza, Piero allude qui all'invidia
dei cortigiani, i quali avrebbero mosso un complotto ai suoi danni. Dato
il suicidio come colpa politica, ¢ molto significativo che D. scelga qui per
interlocutore proprio un eminente politico, eleggendolo cosi in certo
qual modo ad alter ego negativo: alla scelta del cancelliere agli arresti, che
difende stoicamente il suo onore suicidandosi, D. oppone tacitamente il
proprio destino, che € di sopportare I'ingiustizia della condanna, la perdita
dei beni, I'esilio.

Franceschini ha notato che i 23 versi del sermone di Piero «comuni-
cano con forza il cosa, ossia la morte suicida, ma indicano solo
implicitamente il chi senza fornirne il nome preciso, non corredano il
perché di una specificazione delle accuse e, soprattutto, nulla dicono circa
il come e il dove del gesto autodistruttivo».®? Di qui viene il fiorire della

% Cito dalla voce Pietro Della Vigna in DBI, a cura di H.H. M. Schaller.

81 Fabrizio Franceschini, Le dieci morti di Pier delle Vigne: commenti danteschi e itinerari medievali, in 1d.,
Tra Secolare Commento e Stotia della lingua. Studi sulla «Commedia» e le antiche glosse, Firenze, Cesati,
2008, pp. 115-135.

82 Ibidem, p. 116.

136



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XilI

leggenda, tentando variamente 1 primi commentatori di colmare 1 vuoti
di notizia. A dire il vero nemmeno sul cosa Piero ¢ del tutto esplicito,
ricorrendo per designare il proprio atto estremo a una perifrasi eufemi-
stica (v. 72: «ingiusto feci me contra me giusto») che i commenti antichi
ritengono di dover sciogliere (vd. ad es. Bambaglioli: «disposui me
iniustum contra me ipsum, mihi propriam vitam adimendo»; Oftimo: «di
giusto, dic’elli, mi feci ingiusto, togliendomi la vita»).?> Questa vaghezza
potrebbe allora assecondare o echeggiare il tabu medievale, corrispon-
dendo bene alla ritrosia dei suicidi nel mostrarsi alla vista, ovvero alla
tendenza dei testi a evitare di trattare I'argomento in modo diretto. Il
parlare per perifrasi qui attribuito a Piero — che solo tramite circonlocu-
zioni ¢i comunica il chi, il cosa, il perché del suo atto finale — oltre a
omaggiare il sermo altamente formalizzato del dictator di corte, potrebbe
forse allora anche rispondere a una sorta di retorica della reticenza. Se
pure D. infrange il tabu sull’argomento in generale, evita comunque qui di
fornire dettagli sul caso particolare, astenendosi dal raccontare quanto
avvenuto al cancelliere nel chiuso del carcere (diversamente da quanto
fard per Ugolino); la reticenza di Piero ¢ quindi rispettata dal D. perso-
naggio, il quale si astiene dal fare domande di chiarimento circa le
misteriose — solo alluse — circostanze di morte volontaria.

§ 10. Le richieste di D. pellegrino riguardano in effetti solo la sorte ultra-
terrena del suicida: prima quella immediata del suo singolare processo di
germinazione in «pianta silvestra»; poi quella finale che segue al Giudizio
universale. Qui si apprende che le anime incarcerate si recheranno come le
altre nella valle di Giosafat per il Giudizio, recuperando ciascuna il proprio
corpo; ma a differenza delle altre non se ne rivestiranno, per trascinarlo
invece fino alla boscaglia d’inferno e qui appenderlo, eternamente inerte,
ai rami del rispettivo cespuglio. Questa potente immagine — che si spiega
nel contrappasso: «<non ¢ giusto aver cio ch’om si toglie» — potrebbe forse
anche alludere alle due piu diffuse forme di saevitia contra cadavera — alle
quali come si ¢ visto fanno riferimento anche Tommaso e Remigio: facit
trahi cadaver eius etc. — cio¢ appunto il trascinamento del corpo e la sua
successiva sospensione: «Qui lo strascineremo, e per la mesta | selva saranno

8 Graziolo Bambaglioli, Commento, cit., p. 105; L’ Ottimo Commento, cit., p. 245 (miei i corsivi).

137



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

1 nostri corpi appesi, | ciascuno al prun de 'ombra sua molesta» (vv. 106-
108). Si tenga presente che tra 1 continuatori volgari di fraho soltanto
trascinare (derivato per tramite di un mediolatino *traxinare) e il suo prefissato
intensivo strascinare (attestato pur con una certa varietd di forme dai mss.
dell’antica vulgata)® sono impiegati nei testi medievali come tecnicismi
penali in riferimento alla pratica di sevizia prae o post mortem (occorrendo
talvolta nelle cronache con altre voci tecniche: attanagliare, propagginare),®
mentre frarre (traere, tracere, tragere, traiere) mantiene un valore generico.
L'immagine del bosco infernale dopo il giudizio rimanda poi eviden-
temente alla figura di Giuda, la cui impiccagione (riferita da Mt. 27, 5:
«proiectis argenteis in templo recessit et abiens laqueo se suspendity)
compare nelle rappresentazioni tardo-medievali della Passione, e anche —
cio che qui soprattutto interessa — del Giudizio universale.Va detto che
per la teologia medievale il suicidio di Giuda era peccato ben piu grave
che non il suo tradimento, in quanto conseguenza di mancanza di fede in
Dio: il rimorso non ha infatti condotto Giuda alla penitenza — ci6 che lo
avrebbe salvato — ma alla disperazione, esponendolo per la seconda volta
alla tentazione del diavolo. Lo spiegano puntualmente — sempre fondan-
dosi sull’autorita di Girolamo super Psalmum 108: «magis offendit Iudas
Deum in hoc quod ipse se suspendit, quam in hoc quod Dominum
tradidit» — testi di vastissima diffusione e notorietd quali I’Historia
Scholastica di Pietro Comestore (il «Pietro Mangiadore» di Par. XII 134) e

8 Ash Ham Triv hanno stracineremo, La strasceneremo, Mad Utb strassineremo, Pa strasinaremo, Rb strasi-
nereno. Solo Laur ha frascineremo.

¥ Vd.Dino Compagni, Cronica: «E fattolo esaminare, in su uno cuoio di bue il fe’ strascinare intorno
alla cittd, e poili fe’ tagliare la testa, e il busto squartare. E gli altri presi fece impiccare» (ed. a cura di
Isidoro del Lungo in Dino Compagni e la sua Cronica, vol. III, Firenze, Le Monnier, 1887, p. 207);
Marchionne di Coppo Stefani, Cronaca fiorentina: «Questa cosa si si scoperse; di che fu attanagliato
Giovanni detto e propaginato e tre altri strascinati e impiccati» (ed. a cura di Niccold Rodolico, in
Rerum Italicarum Scriptores, Raccolta degli storici italiani dal cinquecento al millecinguecento, ordinata da L.A.
Muratori, t. XXX, Citta di Castello, Lapi, 1903, p. 160); «Fu costui in su un carro attanagliato e poi
trascinato e poi impiccato» (ibidem, p. 201). Per trascinare vd. ancora Anonimo romano, Cronica: «Alla
prima morio, pena non sentio.Venne uno con una fune e annodaoli tutti doi li piedi. Dierolo in terra,
trascinavannolo, scortellavannolo» (ed. critica a cura di Giuseppe Porta, Milano, Adelphi, 1979, p. 264);
Brunetto Latini, Tesoro volg.: «Li Giudei lo trascinarono e lapidarono a morte» {ed. a cura di Luigi
Gaiter, vol. I, Bologna, Romagnoli, 1878, p. 257; il testo francese ha: «Li Iuif le trainerent, et lapide-
rent a mort»). Per strascinare, Bono Giamboni, Orosio velgare: «Damasippo pretore [...] crudelmente gli
uccise: e le corpora de’ morti per li giustizieri, che morti li aviano, strascinati, nel Tevere fece gittare»
(ed. a cura di Francesco Tassi, Firenze, Baracchi, p. 331); «alle Scale di Gemonia minutamente battuto
con piccole e spesse fedite, e poscia con uno uncino strascinato e gittato nel Tevere, la comune sepol-
tura non potte avere» (ibidem, pp. 446-447).

138



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XlIl

la Summa de vitiis et virtutibus di Guglielmo Peraldo.®® Non stupisce allora
che nelle raffigurazioni tardo-medievali dell’oltretomba sia talvolta
presente proprio il Giuda suicida, mai il traditore: venga cio¢ fissata in
immagine la sua impiccagione, convertita da causa di condanna a sua
eterna attuazione. Cosi ¢ nel Giudizio universale romanico del portale
ovest dell’abbazia di Conques, e anche nel grande retablo gotico della
cattedrale di Narbonne;¥ in entrambi i casi Giuda pende da una forca
subito alla sinistra di Satana, ed é reso immediatamente riconoscibile dai
suoi simboli iconografici: nel primo caso la borsa dei 30 denari che
contraddistingue il Judas mercator pessimus (avaro e usuraio) della tradizione
medievale; nel secondo il ventre squarciato di cui si legge in Act. 1, 18: «et
suspensus crepuit medius, et diffusa sunt omnia viscera eius».5®

In area italiana, benché il numero delle immagini di Giuda cresca
esponenzialmente tra XII e XIV secolo, restano comunque molto rare le
raffigurazioni della sua impiccagione.®” Subito pero si segnala, per altezza

8 Cft. Petrus Comestor, Historia Scholastica, Lione 1542, . 218v (cap. 162 De suspendio Iude); G. Peraldi
Summa virtutum ac vitiorum, tomus II de vitiis, Brescia, Britannicus, 1494, f. k3r (tractatusV, pars II, cap.
16 De desperatione). E vd. anche Tommaso d’Aquino, Catena aurea in quatuor Evangelia, Expositio in
Matthaeum, cap.27,1. 1. Alla medesima auctoritas di Girolamo si rifa anche nel De via Paradisi Remigio
dei Girolami per condannare come illecito il suicidio di Giuda, e quindi sostenere I'illiceitd del
suicidio compiuto per punire sé stessi di un grave peccato, il quale soltanto pud essere espiato con la
penitenza (ms. C, cc. 278vb-279ra). Il Salmo 108 era noto nel Medioevo come il Salmo di Giuda,
poiché si riteneva profetizzasse il tradimento dell’apostolo e la sua dannazione (vv. 6-8: Constitue super
eum peccatorem, et adversarius stet a dextris eius. | Cum iudicatur, exeat condemnatus, et oratio eius fiat in
peccatum. | Fiant dies eius pauci, et ministerium eius accipiat alter),

8 Altri eminenti Giudizi romanici sono i portali di Saint-Vincent di Micon e Saint-Lazare d’Autun,
dove perd Giuda non compare. Su Conques e Narbonne, anche per ulteriori rinvii bibliografici, vd.
Jéréme Baschet, Les justices de I’au-deld. Les représentation de Uenfer en France et en Italie (Xir-Xxv* siécle),
Ecole Frangaise de Rome, Palais Farnése, 1993, pp. 140-163, 409.

8 Cosila Vulgata; si tenga perd presente che il testo di Girolamo si discosta qui sensibilmente dall’ori-
ginale greco: I'impiccagione ¢ infatti riferita dal solo Mt. 27, mentre in Act. 1, 18 si di dell’episodio
una versione differente: « ipnvg YevOpevog [letteralmente: ‘gettandosi in avanti’, ‘ponendosi col capo
in gitt’, ‘precipitando’] éAdxnoev péoog xai £EexvOn navta té onidyyve avtod [‘si squarcid nel
mezzo ¢ si sparsero tutte le sue viscere’]». Perché i due luoghi biblici concordino, Gitolamo forza
dunque il senso di mpnvrc yevouevog traducendo con suspensus: di qui I'iconografia medievale di
Giuda ad un tempo impiccato e col ventre aperto.

¥ Cfr. Janet Robson, Fear of Falling: Depicting the Death of Judas in Late Medieval Italy, in Fear and Its
Representations in the Middle Ages and Renaissance, a cura di Anne Scott e Cynthia Kosso, Arizona
Studies in the Middle Ages and the Renaissance, vol. VI, Turnhout, Brepols, 2002, pp. 33-65; Ead.,
«(Judas and the Franciscans: Perfidy Pictured in Lorenzetti’s Passion Cycle at Assisi», in The Art Bulletin,
vol. 86,n. 1,2004, pp. 31-57. La Robson ha contato 37 immagini italiane di Giuda per il sec. XII, 65
per il XIII, 201 per il XIV (un elenco completo di queste immagini & nell’appendice della sua tesi di
dottorato (Ead., Speculum Imperfectionis: The image of Judas in Late Medieval Italy, Ph.D. diss., Courtauld
Institute of Art, University of London, 2001). Tra i motivi di questa impennata, secondo Janet

139



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

cronologica e rilevanza artistica, quella presente nel mosaico del Giudizio
universale nella cupola del Battistero di Firenze, attribuito a Coppo di
Marcovaldo (1260-1270). Anche qui, come a Conques, la scena infernale
¢ dominata al centro dalla figura mostruosa di Satana; e anche qui Giuda
¢ I'unico altro personaggio identificabile, questa volta per una didascalia.
Diversamente da Conques, pero, 'apostolo suicida € relegato a margine
del quadro; e non pende pit da una forca, ma dal ramo di uno spoglio
alberello, cui € agganciato con una corda tenuta in tensione da un diavolo:
quel diavolo che gia era intervenuto sulla sua disperazione muovendone il
suicidio (finendo immortalato in scene della Passione)” e ora ne manovra
I'eterno supplizio. L'episodio successivo ¢ il Giudizio affrescato da Giotto
sulla controfacciata della cappella Scrovegni a Padova (1303-1305), dove
I'inferno € rappresentato con grande dovizia di particolari. Anche qui
troviamo Giuda impiccato al ramo di un albero, subito identificabile per
il ventre aperto da cui fuoriescono le viscere; condivide pero questa volta
il supplizio con tre altri dannati, che pendono a mani legate da un piu alto
ramo della stessa pianta, dove un diavolo sta ancora fissando uno dei
cappi. Due borse li identificano come avari/usurai:*! associati per questo
a Giuda, ricevono dunque la sua stessa pena, nonostante questa derivasse
a lui dall’altro (pit grave) peccato che nel Medioevo incarnava, quello
della desperatio.

Anche nel Giudizio di Santa Maria Maggiore a Tuscania, realizzato nei
primi decenni del XIV secolo (e dove I'ispirazione sard stata probabilmente

Robson, c’¢ I'aumento delle committenze da parte degli ordini mendicanti, e soprattutto dei
Francescani, che usavano abitualmente nella loro predicazione la figura di Giuda come exemplum
negativo per i peccati avarizia e disperazione (vs poverti e penitenza tipici del francescano).

% Nell'iconografia popolare della Passione — dove a essete ritratta non & la punizione di Giuda, ma
la sua morte — si trova in effetti talvolta un diavolo a tirare la corda o a infierire sull’appeso. Cosi ad
esempio in un celebre capitello figurato della cattedrale di Autun, o sul portale della cattedrale di
Freiburg im Breisgau; o ancora, nel Codex Reginensis della Biblioteca Apostolica Vaticana (sec. XIV
ex.), che ci conserva una versione francese della Passione (miniatura a c. 81, la cui rubrica recita:
«Comment Judas ce pendi par desepoyr et enporta le diable son arme»). Cfr. Grace Frank, «Popular
Iconography of the Passion», in Publications of the Modern Language Association, 46, 1932, pp. 333-340.
1 Sulla rilevanza del tema dell’usura nell’Inferno di Giotto in rapporto alla sua committenza
(Reginaldo Scrovegni era un notissimo usuraio, citato in Inf. XVII 64-75; mentre suo figlio Enrico,
committente della cappella, apparteneva all’ordine dei Cavalieri Gaudenti, che aveva proprio la
soppressione dell'usura tra i suoi principali obiettivi, e dunque la condanna di Giuda mercator nel suo
programma morale), vd. Ursula Schlegel, On the Picture Program of the Arena Chapel,in Giotto: the Arena
Chapel Frescoes, a cura di J.H. Stubblebine, New York-London, Norton & Co., 1969, pp. 182-202;
Jérdme Baschet, Les justices de I’au-dela, cit., pp. 400-402.

140



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO Xlll

Congques, Sainte-Foy, portale ovest. Satana, Giuda e altri
dannati, dettaglio del Giudizio universale

Firenze, Battistero di san Giovanni, cupola. Giuda, detta-
glio del Giudizio universale

141



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

142

Padova, Cappella Scrovegni controfacciata. Giotto di Bon-
done, Giuda e gli usurai, dettaglio del Giudizio universale

B - i

Tuscania, Santa Maria Maggiore, arco trionfale. Satana e
alcuni dannati, dettaglio del Giudizio universale



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO XIll

giottesca),” si trovano due dannati impiccati a un arbusto, piuttosto simile
a quelli raffigurati in molte delle miniature citate sopra al § 3; qui — come
in D. — scompare peraltro Giuda, il quale cede dunque in toto la propria
punizione a questi due altri dannati. Sard poi proprio l'influenza dantesca
a far permanere un boschetto d’arbusti anche in successivi affreschi dell’in-
ferno, senza che vi siano presenti Giuda o altri impiccati.”® Ma almeno per
i due primi, eminentissimi episodi si puod certamente pensare a un’interte-
stualitd di segno opposto: la terribile visione della selva dei suicidi cosi
come essa apparira dopo il giorno del Giudizio, evocata al D. pellegrino
dallo spirito di Pier della Vigna, potrebbe cioé essere stata suggerita o
confortata al D. autore dal Giuda impiccato sulla cupola del suo «bel San
Giovanni»; ovvero dall’albero degli appesi di Padova, che pure potrebbe
aver influito sulla caratterizzazione degli usurai e di Maometto «rotto dal
mento infin dove si trulla». Non occorre in ogni caso entrare piu oltre nel
merito del discusso rapporto di Dante con Coppo e con Giotto:* si inten-
dano questi riferimenti iconografici come fonti dirette oppure come
tessere di un pid ampio sistema, credo sia sempre comunque il Giuda
desperatus della tradizione medievale — il grande assente di questo XIII
canto — ad allungare tra i cespugli la sua ombra.

§ 11.I1 sermone di Piero ¢ interrotto dalla famosa scena della caccia infer-
nale agli scialacquatori, paragonata da D. alla caccia al cinghiale: cio che
ancora evoca la Maremma come riferimento paesaggistico di questa
macchia infernale. E ancora ritorna, ad accomunare nel sentimento della
vergogna 1 peccatori qui puniti, il leitmotiv del nascondimento tra i
cespugli: questa volta reale, quanto inutile, poiché ingenuamente e dispe-
ratamente tentato dall’'uno di due scialacquatori in fuga, inseguiti senza
speranza di scampo da un’immensa muta di «nere cagne, bramose e
correnti | come veltri ch’uscisser di catena» (vv. 125-126).

%2 Sull’affresco di Tuscania vd. Jérdme Baschet, Les justices de ’au-dela, cit., p. 211; Richard Offner, A
critical and historical corpus of Florentine painting, sec. III, vol.V, New York, 1930, p. 252.

% Cosi & nell’'Inferno di Nardo di Cione (1351-1357) nella cappella Strozzi di Santa Maria Novella,
a Firenze.

 Basti qui rinviare, anche per l'indicazione della bibliografia pregressa, a Lucia Battaglia Ricci,
Viaggio e visione: tra immaginario visivo e invenzione letteraria, in Dante. Da Firenze all’aldila, Atti del terzo
Seminario dantesco internazionale (Firenze, 9-11 giugno 2000), a cura di Michelangelo Picone,
Firenze, Cesati, 2001, pp. 15-73, in part. alle pp. 24-25 e 48-50.

143



GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO

A fare le spese di questo tentativo — miseramente fallito: «In quel che
s’appiattd miser li denti, | e quel dilaceraro a brano a brano» (vv. 127-128)
— ¢ 'anima chiusa nel solo cespuglio coinvolto, dolente per le «rotture
sanguinenti» procurate nella zuffa; di dove, com’era stato gia per Piero,
vengono ora soffiate parole, raccolte puntualmente dal pellegrino. Il quale
coglie subito l'occasione per far partire un dialogo, interrogando il
dannato sulla sua identiti; ma questi svia il discorso, prima richiedendo il
pietoso gesto del raccoglimento delle sue fronde sparse (quasi composi-
zione di cadavere) e poi avviando una lunga perifrasi sul suo luogo di
nascita (vv. 143 e segg.: «I’ fui de la citta che nel Batista | muto ’l primo
padrone» etc.) dietro cui subito si riconosce Firenze. Evocata in queste
pagine come principale riferimento storico per 'immagine della cittd
regredita a bosco (vd. Guittone e Remigio), Firenze entra dunque final-
mente in scena per essere stigmatizzata nel suo permanere in un continuo
stato di guerra, sempre sull’orlo della sua rovina (vv. 144-150).

Sull’identita e sulle vicende terrene di questo interlocutore di D. non
si ricevono invece qui ulteriori informazioni, se non che si tolse la vita
impiccandosi in casa propria (v. 151: «Io fei gibetto a me de le mie
case»). Dato assai poco indicativo, essendosi verificati a Firenze molti
suicidi per impiccagione — come s’¢ detto al § 7 — proprio nel torno
d’anni in cui ¢ ambientato il viaggio di D. E cosi, se pure i primi
commentatori bolognesi credono possa trattarsi del giudice Lotto degli
Agli, e 1 primi fiorentini di quel Rucco dei Mozzi di cui s’é gid detto,
Boccaccio avra invece ragione di pensare che D. lasci questa identitd
nell’ombra proprio «accio che ciascun possa aporla a qual piu gli piace di
que’ molti». Ovvero anche, in alternativa, che D. possa essersi qui
astenuto dal rivelarne il nome «per riguardo de’ parenti che di questo
cotale rimasero, li quali per avventura sono onorevoli uomini, e percio
non gli vuole maculare della infamia di cosi disonesta morte».*
Quest’ultima interpretazione si accorderebbe con la quest for privacy che
ogni suicida perseguiva sistematicamente — come ha mostrato Murray:
vd. § 6 — e cui anche 1 parenti collaboravano con ogni mezzo: per
vergogna, € anche per non incorrere nei danni materiali derivanti
dall’accertamento del caso. La reticenza dantesca potrebbe dunque ben

% Giovanni Boccaccio, Esposizioni, cit., pp. 629-630.

144



IL BOSCO DELLE RETICENZE. APPUNTI PER UNA LETTURA DI INFERNO Xlll

rispondere a ragioni di opportunitad. E a questo proposito andra ricordata
I'ipotesi, formulata da Gino Masi, che un eventuale processo penale a
carico del suicida fiorentino potesse essere ancora in atto quando D.
scriveva il canto: di qui 'inopportunitd di rendere note nel testo le
generalitd dell'imputato, ascrivendogli cosi automaticamente una colpa
vulgata, non ancora certificata da un verdetto ufficiale. Masi suggerisce che
D. potesse cosi anche cautelarsi da eventuali ritorsioni («gli Agli ed 1
Mozzi erano schiatte abituate per tradizione alla costumanza del taglione
contro chi avesse fatto loro ingiuria») possibili anche procedendo per via
legale dove fosse stato riconosciuto un caso di iniuria literis.*

Quale che fosse la ragione dell’anonimato in cui D. lascia questo suo
personaggio, importa qui soprattutto notare che il sermone di costui
obbedisce ancora alla retorica della reticenza gia vista per Pier dellaVigna.
Come gia il cancelliere, anche quest’altro suicida parla infatti per perifrasi,
pur con esiti differenti. Alla domanda molto diretta «Chi fosti?», replica
senza rispondere: con una prima lunga perifrasi (8 vv.) che porta il
discorso sulla citta di Firenze; poi con un’altra molto pit breve (un solo
v.) che laconicamente spiega le modalitd del suo suicidio. I pronomi
soggetto che aprono i periodi del suo sermone, ovvero le due perifrasi —
«I’ fui» etc., «lo fei» etc. — sono deittici che restano puntati nel vuoto. Piero
aveva risposto, pur allusivamente, alla richiesta di svelarsi nella sua identita
(v. 52: «dilli chi tu fosti») rendendo riconoscibile la propria persona (il
proprio «lo son»), ma sfumando per contro di molto il racconto della
propria morte volontaria, di cui non chiarisce le circostanze; I'anonimo
fiorentino dichiara invece queste ultime, pur concisamente, ma nella
propria personale quest for privacy evita di farci sapere chi ¢. Anzi sara
proprio la copertura dell’anonimato a consentirgli una cosi singolare
scabra schiettezza sulla propria impiccagione, con quell’'unico perentorio
verso che completa (anche linguisticamente) I'infrazione del tabu, e su cui
bruscamente il canto si chiude.

GIOVANNI BATTISTA BOCCARDO
Universita di Pavia
Gbboccardo@gmail.com

% Vd. Gino Masi, «Fra savi ¢ mercanti suicidiy, cit., pp. 231-234.

145






	Il bosco delle reticenze : appunti per una lettura di "Inferno" XIII

