Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 58 (2011)

Heft: 2: Fascicolo italiano. Stazio e Virgilio in Dante e altri studi danteschi
Artikel: Stazio in Dante, lo Stazio di Dante

Autor: Godenzi, Federico

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-271907

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-271907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Stazio in Dante, lo Stazio di Dante

Un grande tremare scuote e stravolge I'ordine del monte purgatoriale;
dagli spiriti penitenti s’innalza un grido di gioia; un’anima si accosta
improvvisamente a Dante e aVirgilio, giunti ormai alla sesta cornice. Cosi
& descritta, a cavallo tra il XX e il XXI del Purgatorio,’apparizione di Publio
Papinio Stazio.! Questa speciale presentazione, che suggerisce da subito
I'interesse riservato dall’autore al nuovo personaggio, non ¢ 'unica parti-
colaritd connessa all’anima del poeta latino; un altro rarissimo privilegio
gli & concesso. Con Virgilio e Beatrice, da sempre considerati guide
«ufficiali» del viaggio dantesco, lo Stazio-agens ¢ I'unico spirito cui sia
permesso attraversare pit luoghi dell’oltretomba.? Stazio, purificatosi dai
suoi peccati, pud continuare l’ascesa verso il Paradiso Terrestre e per
questo si fa compagno di viaggio dei due pellegrini per il rimanente
tratto di strada. La presenza di Stazio nel poema non si limita tuttavia agli
episodi appena menzionati e ricopre anzi le tre cantiche nella loro inter-
ezza: numerose sono le citazioni, le immagini e i personaggi incontrati dal
lettore nell’opera e figli della poesia staziana.® La duplice presenza dello
Stazio-agens e dello Stazio-auctor, seconda probabilmente solo a quella

! Sull’attenzione riservata da Dante a Stazio nella presentazione cfr. Alessandro Boccia, Appunti sulla
presenza di Stazio nella Divina Commedia, in Annali dell’Istituto Italiano per gli Studi Storici, Bologna,
xviil, 2001, Societd Editrice il Mulino, pp. 29-45.

2 «Stazio & dunque un personaggio incontrato, appartenente al racconto secondario, ma & anche
personaggio itinerante, che entra a far parte del racconto primario», cfr. Michelangelo Picone, Canto
xxi1, in Lectura Dantis Turicensis, Purgatorio,a cura di Giorgio Giintert e Michelangelo Picone, Firenze,
Franco Cesati Editore, 2000, p. 333. Altri personaggi, come per esempio gli spiriti magni, Brunetto
Latini, Sordello o i diavoli di Malebolge (che accompagnano Dante e Virgilio per un canto o piu),
presentano una differenza sostanziale rispetto a Stazio e alle guide; essi scortano Dante all’interno del
proprio girone oppure, nel caso del trovatore, attraverso tutto I’Antipurgatorio, ma ¢ loro proibito
varcare i confini di tali sezioni. Stazio invece passa con Dante e Virgilio le ultime cornici del secondo
regno e I'intero Paradiso Terrestre. Sulla presenza di Stazio oltre il canto XXV si noti quanto sostenuto
da Paratore: «A ogni modo da quando compare e parla di sé nei canti XXI-XXI1, S[tazio] non ¢ mai piu
dimenticato sino alla fine della cantica», cfr. Ettore Paratore, Stazio Publio Papinio, in Enciclopedia
Dantesca, vol. v, Roma, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, 1976, p. 169; osservazione questa, sulla quale
si nutrono delle riserve, ma di cui si avrd ancora occasione di patlare.

> Due esempi su tutti, i gid noti richiami tra il messo divino di Inferno 1x e il Mercurio di Thebais 11,
1 e sgg., e tra Paradiso XX1, 5-6 e Thebais, 111, 184-185, dove conta perd anche I'eco ovidiana di
Metamorphoses, 111, 253-315.

79

Federico GODENZI, «Stazio in Dante, lo Stazio di Dante», Versants 58:2, fascicolo italiano, 2011, pp. 79-107



FEDERICO GODENZI

dello stesso Virgilio,* € completata infine da tutte quelle informazioni
fornite da Stazio nel XXI e nel xxi1 del Purgatorio, che ancora oggi non
mancano di sollevare spinosi interrogativi.’ Il poeta € quindi uno dei
personaggi piu interessanti, enigmatici e articolati della Commedia, una
figura sulla quale & gia stato scritto molto ma che offre ancora numerosi
spunti sui quali lavorare.

La presente ricerca si concentra su una porzione ridotta del poema,
comprendente Purgatorio XII-XXXIII e Paradiso X11-XX11; la solida e artico-
lata struttura dell’opera offrird in ogni caso I'occasione di aprire delle
parentesi anche su altri luoghi danteschi. Si procedera nell’analisi sulla
base della dicotomia Stazio-auctor - Stazio-agens, iniziando cioé dallo
studio di quei luoghi che interessano situazioni e personaggi attinti da
Dante dall’opera staziana, per concentrare I'attenzione poi solo in un
secondo momento sulla figura vera e propria del personaggio della
Commedia.

* Sul rapporto Stazio-Virgilio, e soprattutto sulle loro rispettive presentazioni autobiografiche, ¢ utile
ricordare almeno: Giorgio Brugnoli, Ancor che fosse tardi, in 1d., Studi danteschi, 1, Per suo richiamo, Pisa,
edizioni ETS, 1999, pp. 117-174.

> L'esegesi dantesca ha piu volte ribadito che le informazioni relative alla propria vita offerte da Stazio
nei canti citati presentano numerosi problemi: «Se in Pg XXI abbiamo una precisa presentazione della
figura e dell’opera di S[tazio], nel c. XXII troviamo invece sviluppato quel complesso di notizie che
con la vera biografia di S[tazio] non han da fare né punto né poco, e che costituiscono il sorprendente
di pit introdotto da D[ante]», cfr. Paratore, Stazio, cit., p. 167. Alcuni nodi sono stati sciolti ormai in
modo definitivo dalla critica moderna: non creano oggi piti alcuna difficolti i problemi riguardanti la
dolcezza del poeta (Purgatorio, XX1, 88), la sua nascita tolosana (xx1, 89), I'incompiutezza dell’ Achilleide
(xx1, 92-93) e il suo essere stato in vita troppo prodigo (XXiI, 34-36); per queste questioni si veda
soprattutto: Violetta De Angelis, Magna questio preposita coram Dante et domino Francisco Petrarca et
Virgiliano, in «Studi Petrarcheschi», nuova serie, 1, 1984, pp. 103-209; Id., I commenti medievali alla
Tebaide di Stazio: Anselmo di Laon, Goffredo Babione, llario d’ Orléans, Medieval and Renaissance scholarship,
in «Mittellateinische Studien und Texte», xx1, 1997, pp. 75-136 e Giorgio Brugnoli, Stazio in Dante,
in «Cultura neolatina», xx1x, I-2, 1969, pp. 117-125, con il quale pero non si concorda a pieno sulle
conclusioni riguardo alla presenza di Stazio in Purgatorio, causata secondo lo studioso da un’ipotiz-
zata riscoperta dantesca di parte della cultura latina dopo la stesura del canone poetico di Inferno 1v;
cfr. Brugnoli, Stazio in Dante, cit., p. 125. Altri dubbi rimangono invece ancora piti 0 meno irrisolti:
si pensi alla conversione del poeta al cristianesimo (Purgatorio, XX11, 73), alla doppia ubicazione ultra-
terrena di Manto, presentata prima come condannata alla bolgia degli indovini (Inferno, XX, 52-60) e
poi quale anima degna del Limbo (Purgatorio, xx11, 113), all'incoronazione di Stazio con il mirto e
non con il lauro (Purgatorio, xX1, 90) e al fraintendimento del brano virgiliano di Aeneis, III, 56-57
(Purgatorio, XX11, 40-41).

80



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

E ormai comunemente noto e accettato che Dante di Stazio conos-
cesse solamente la Tebaide e 1’ Achilleide,® che riteneva incompiuta.” Tra i
personaggi ripresi da queste opere, Ettore Paratore ha segnalato un
gruppo di nomi molto interessante:® si tratta di una serie di personaggi
cosi noti, che forse ci si aspetterebbe di vedere ricordati in autori quali
Virgilio, Ovidio o Lucano, pit familiari a Dante, e che invece trovano la
citazione esplicita solamente in Stazio. L'ipotesi qui proposta e da verifi-
care € che Dante non si limiti all’'uso della citazione dotta ma che metta
in scena queste figure segnalandone ogni volta la raritd grazie all'impiego
di rime inconsuete o addirittura uniche. Tra i personaggi ricordati da
Paratore, saranno analizzati i contesti in cui vengono presentate Cloto,
Clio e Lachesi.’

L'unica citazione esplicita di Cloto compare nel xxI del Purgatorio e il
suo nome sembrerebbe oggi conoscere un solo precedente staziano:

Ma perché lei che di e notte fila
non li avea tratta ancora la conocchia
che Cloto impone a ciascuno e compila,
I’anima sua, ch’é tua e mia serocchia,
venendo si, non potea venir sola,
perd ch’al nostro modo non adocchia.
(Purgatorio, XX1, 25-30)'°

ubi terminus aevi,
quid bonus ille deum genitor, quid ferrea Clotho
cogitet?
(Thebais, 11, 555-557)

¢ cft. Paratore, Stazio, cit., p. 165.

" cft. Purgatorio, XX1, 93 e la critica relativa, tra cui soprattutto De Angelis, Magna questio, cit.

8 cfr. Paratore, Stazio, cit., pp. 169-172. Dello stesso contributo & particolarmente importante il passo
seguente: «Nei canti staziani del Purgatorio, dopo il lungo indugio dei canti XXI-xX1I sul poeta, la
critica non ha trovato se non due echi dell’opera di S[tazio]: quella di xxvin 31-33 (avvegna che si
mova bruna bruna ['acqua] | sotto I'ombra perpetiia, che mai | raggiar non lascia sole ivi né luna), che
[...] richiamerebbe Theb. 1v, 723-724 [...] e quella di Pg. xxx 85-90, che richiamerebbe Theb. x1 193-
195. Li dove S[tazio] parla, nel c. XXV, ci si aspetterebbe che qualcosa di lui filtrasse nel suo eloquio; ma
il tema del suo discorso, profondamente innervato nei problemi della Scolastica, sembra escludere ogni
possibilitd per D[ante] di attingere qualche particolare all’opera di Stazion, ibidem, p. 170.

* Non mi occupo invece della Parca Atropo, il cui nome non compare mai negli altri auctores, ma che
¢ citata ben cinque volte da Stazio: ibidem, pp. 170-171. Sulla sua presenza nella Commedia sia ricor-
dato solamente che dall’edizione Petrocchi emerge una forte presenza nei manoscritti e anche nelle
stampe quattro-cinquecentesche della forma Antropos: cfr. Dante Alighieri, La Commedia secondo
Pantica vulgata, a cura di Giorgio Petrocchi, vol. 11, Casa Editrice Le Lettere, Firenze, 1994, p. 577.
10 Le citazioni della Commedia sono tratte dall’edizione Petrocchi.

81



FEDERICO GODENZI

La presenza della Parca ¢ accompagnata da una rima molto rara che, oltre
al versi appena citati, ritorna solamente un’altra volta, sempre in
Purgatorio, 1v, 106-111.1

Anche Clio, ricordata da Virgilio in dialogo con Stazio, conosce una
sola attestazione nell’intero poema:

«Or quando tu cantasti le crude armi
de la doppia trestizia di Giocastay,
disse ’1 cantor de’ buccolici carmi,
«per quello che Clio teco li tasta,
non par che ti facesse ancor fedele
la fede, sanza qual ben far non basta...»
(Purgatorio, XX11, 55-60)

Per quanto riguarda i poemi classici che Dante poteva conoscere, gli unici
antecedenti noti del nome della Musa sembrano essere le seguenti invoca-
zioni della Tebaide:

quem prius heroum, Clio, dabis?

(Thebais, 1, 41)

memor incipe Clio,
saecula te quoniam penes et digesta vetustas.

(Thebais, X, 630-631)

E significativo che Clio venga ricordata da Stazio a inizio racconto e
ancora una volta prima della narrazione degli avvenimenti risolutivi della
vicenda;!? Dante coglie la peculiaritd staziana di Clio e la usa per indicare
la Tebaide. Un altro espediente, molto pit esposto, accompagna pero il suo
nome; I'uso della rarissima rima -asta, utilizzata solamente un’altra volta, in
Inferno, xviil, 106-111. Dante collega tramite una circonlocuzione le
vicende della Tebaide (la doppia trestizia di Giocasta), Clio, che tasta le corde
poetiche di Stazio (percio la sua poesia), e la sua fede, senza la quale non
basta neppure I'impegno letterario per salvare un’anima pagana. E certa-
mente facile sostenere che nel canto purgatoriale sia stato il nome di

" Della particolariti della rima in -occhia aveva gid parlato Luca Carlo Rossi, Canto xX1, in Lectura
Dantis Turicensis, Purgatorio, a cura di Giorgio Giintert e Michelangelo Picone, Firenze, Franco Cesati
Editore, 2000, pp. 317-318. Si noti inoltre come il secondo e il terzo rimante tornino nei due brani
invertiti tra di loro, mentre il primo venga qui sostituito da conocchia.

2 Prima cioé che Virtus, sotto le sembianze di Manto, convinca il figlio di Creonte a sacrificarsi per
adempiere una profezia e porre fine alla guerra.

82



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

Giocasta a determinare la sede di clausola, ma si potrebbe forse porre
'accento anche sul desiderio da parte dell’autore di donare ulteriore
rilievo alla presenza di Clio.!?

Lachesi ¢ menzionata in una similitudine dallo stesso Stazio e proprio
lui sembra essere stato I'unico autore ad averne ricordato il nome nelle
sue opere:

Quando Lichesis non ha pit del lino,
solvesi da la carne, e in virtute
ne porta seco e 'umano e ’l divino...

(Purgatorio, XxXv, 79-81)

ecce metu subito - Lachesis sic dura iubebat -
inpulsae mentes, excussaque gaudia patri,
et turbata dies.
(Thebais, 11, 249-251)

vidi ingentis portenta ruinae,
vidi hominum divumque metus hilaremque Megaeram
et Lachesin putri vacuantem saecula penso.

(Thebais, 111, 640-642)

quodsi adeo placui deflenda in tempora vates,
dicam equidem, quo me Lachesis, quo torva Megaera
usque sinunt...

(Thebais, v, 635-637)

Questa volta le rime che accompagnano il personaggio (-ino e -ute) non
sono rarissime, benché rimangano comunque relativamente esposte, ¢ quindi
indicative forse di quella sistematicitd che si sta cercando di dimostrare.

Se Cloto, Clio e Lachesi formano un esclusivo gruppo di personaggi
solamente di Stazio,'* vari sono i nomi delle figure ricordate da pit fonti
e comunque presenti nel poema come particolarmente care alle opere
staziane. Dopo aver dimostrato una certa regolarita tra la presenza di nomi
solamente di Stazio e 'occorrenza di rime rare, ci si potrebbe chiedere se
1l particolare legame segnalato valga anche per i personaggi appartenenti

3 Nel caso infernale & probabile invece che sia stata la concretezza fornita dal termine appasta ad
averne suggerito a Dante I'impiego in rima.

* Non ¢ forse un caso, che questi tre personaggi ricorrano nei tre canti principali per la sua figura:
il xx1, il Xx11 e il xxv del Purgatorio.

83



FEDERICO GODENZI

a questa seconda categoria. Si osservino a riguardo le occorrenze
dell’Asopo, di Licurgo e di Teti.

Asopo € presentato in una similitudine a rappresentazione della calca
che i viandanti si trovano di fronte nella cornice degli accidiosi:

E quale Ismeno gia vide e Asopo
lungo di sé di notte furia e calca,
pur che i Teban di Bacco avesser uopo,
cotal per quel giron suo passo falca,
per quel ch’io vidi di color, venendo,
cui buon volere e giusto amor cavalca.

(Purgatorio, XV111, 91-96)

Il fiume non é ricordato esplicitamente solo da Stazio'®> ma la sua presenza
nella Tebaide & nettamente superiore rispetto a quella in altri autori e
sembra essere tanto pili vicina al dettato dantesco:

talis erat [Tideo]; medias etiam non destitit urbes,
quidquid et Asopon ueteresque interiacet Argos,
inflaimmare odiis...

(Thebais, 111, 336-338)

Asopos genuisse datur...
(Thebais, vii, 315)

iam ripas, Asope, tuas Boeotaque ventum
flumina.

(Thebais, Vi1, 424-425)

aspicit has longe iamdudum Asopius Hypseus

palantum strages ardetque avertere pugnam...
(Thebais, vi1, 723-724)

ille ego clamatus sacris ululatibus amnis,
qui molles thyrsos Baccheaque cornua puro
fonte lavare feror, stipatus caedibus artas
in freta quaero vias...

(Thebais, 1X, 434-437)

15 Si ricordano i rapidi accenni in Metamorphos\es, VI, 113; vi1 484 ¢ 616, dove perd Asopo ¢ sempre
presente in quanto padre di Egina o nonno di Eaco e in Phatsalia, vi, 374.

84



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

Anche in questo caso il toponimo € accompagnato in Dante da una rima
alquanto rara, la rima in -opo, che conosce nella Commedia solo due altre
attestazioni, entrambe provocate probabilmente, come qui, dall’impiego a
fine verso di un nome proprio.!®

Lo stesso trattamento € riservato anche al sovrano di Nemea, ricordato
per la sua triste vicenda, diffusamente narrata nei libri centrali della Tebaide.

Quali ne la tristizia di Ligurgo
si fer due figli a riveder la madre,
tal mi fec’ io, ma non a tanto insurgo
(Purgatorio, XXVI1, 94-96)

sed Lemnos ad aures
ut primum dictusque Thoas, per tela manusque
inruerant, matremque avidis complexibus ambo
diripiunt flentes alternaque pectora mutant.

(Thebais, v, 719-722)

Il nome di Licurgo ¢ si ricordato da pit autori ma dalle indagini effet-
tuate risulta che in nessuno di questi si faccia riferimento proprio al
personaggio di Stazio;'® anche questa sembrerebbe essere una figura
presente unicamente nella narrazione staziana;'immagine dei figli deside-

6 Si tratta delle parole-rima Isopo, nel celebre incipit in Inferno, xx11, 1-6 e, sempre in contesto
fluviale, Etiopo, in Purgatorio, XXVI1, 16-21.

7 11 personaggio di Licurgo entra nelle vicende della Tébaide perché strettamente connesso alla storia
di Isifile. La donna, figlia del sovrano di Lemno, Toante, si era rifiutata di uccidere il padre sottraen-
dolo all'androcidio a cui vennero spinte tutte le donne della sua isola. Sedotta e abbandonata con una
coppia di gemelli da Giasone, approdato a Lemno con gli argonauti, il tradimento di Isifile sard
scoperto dalle altre isolane e lei dovrd optare per I'esilio. Giunta a Nemea diviene schiava di Licurgo
e balia del piccolo Ofelte/ Archemoro. Per indicare la fonte Langia all’esercito dei sette in marcia
contro Tebe, Isifile abbandona il piccolo figlio di Licurgo condannandolo a un’atroce fine. I figli la
ritroveranno propric a Nemea durante questi tristi avvenimenti e, riconoscendola, le si getteranno al
collo. Cfr.1 libri 1v, v e VI della Tébaide.

8 11 Thesaurus linguae Latinae, non riporta una voce per Licurgo e la Paulys Real-Encyclopddie der classischen
Altertumswissenschaft segnala unicamente autori che difficilmente Dante poteva conoscere. E vero che un
rapidissimo accenno a un Licurgo, completamente sconnesso dalle vicende di Ofelte e Isifile, & riscon-
trabile in Aeneis, 111, 15. Servio si diffonde nel suo commento in una chiosa abbastanza lunga, segnalando
l'esistenza di pit di un Licurgo, anche se nessuno di questi sembrerebbe identificabile con il nostro. Cfr.
Servii grammatici qui feruntur in Vergilii carmina commentarii recensuerunt Georgius Thilo et Hermannus Hagen,
Lipsaie, Teubner, 1923. Anche Valerio Massimo cita pid volte il nome di Licurgo ma sempre intendendo
il sovrano e legislatore spartano, e non il re di Nemea. Cfr. soprattutto Valerius Maximus, Facta et dicta
memorabilia, 11, 6, 1. Sulla conoscenza di Dante diValerio Massimo cfr. invece: Giampietro Marconi, Valerio
Massimo, in Enciclopedia Dantesca, vol. v, Roma, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, 1976, pp. 863-866.
Qualora anche Licurgo dovesse confermarsi personaggio per Dante unicamente staziano, il suo nome
dovrebbe essere aggiunto a quelli gii ricordati da Paratore, cfr. Paratore, Stazio, cit.

85



FEDERICO GODENZI

rosi di abbracciare la madre Isifile ¢ inoltre troppo vicina al brano del v
libro della Tebaide per non suggerirne un ricordo diretto. La citazione, in
sede di clausola, si fa questa volta portatrice addirittura di una rima unica.

Teti € ricordata invece nel catalogo di anime risiedenti nel Limbo
offerto daVirgilio a Stazio nel xx11 del Purgatorio. Anche la nereide non ¢
certamente un personaggio esclusivo dell’Achilleide,” ma che nella
Commedia appaia in quanto donna ricordata da Stazio sembra difficile da
contestare. Sard casomai interessante osservare la ricorrenza - anche in
questo caso - di una rima unica, la rima in -efi, certamente pensata per
nobilitare e forse esporre a una particolare attenzione il personaggio,
collocandolo a fine verso:®

L.Jo.
évvi la figlia di Tiresia, e Teti,
e con le suore sue Deidamiar.
Tacevansi ambedue gia li poeti,
di nuovo attenti a riguardar dintorno,
liberi da saliri e da pareti
(Purgatorio, XX11, 113-117)

Concludendo questa prima riflessione sulla presenza dello Stazio-
auctor & possibile riassumere quanto fin qui raccolto, aggiungendo
un’ultima considerazione. Le rime -io (di Clio) e -ofo (di Cloto) sono
ampliamente sfruttate nel poema e per questo motivo Dante sceglierebbe
di non esporre questi personaggi in posizione forte, favorendo piuttosto
delle costruzioni sintattiche che gli permettano di accostarli a una rima
dalla ricorrenza molto piti rara.?’ Lo stesso ragionamento, invertito,

19 Per Teti basti ricordare la narrazione di Metamorphoses, X1, 217-265 e il rapido accenno presente
anche in Aeneis, v, 825.

® La stessa rima pone perd in forte rilievo anche Ii poeti, ¢ quindi Stazio e Virgilio.

21 Va ricordato perd che tanto Clid che, forse, Cloté in quanto nomi propri di origine greca hanno
per Dante un’accentazione ossitona, cfr. Bruno Migliorini, Grecismi, in Enciclopedia Dantesca, vol. 111,
Roma, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, 1971, pp. 280-281 e che anche questa ragione pud aver
portato il poeta alla ricerca di altre strutture per la loro presentazione. L'accentazione Lachesis forma
invece un endecasillabo con accento di quinta e rimane per questo motivo molto piu difficile da
sostenere; tale accentazione esula infatti dalla prosodia comune della Commedia e sembrerebbe ricor-
rere in una sola occasione: «che diedi al re giovane i ma’ conforti» (Inferno, xxvi1, 135, cfr. a riguardo
Aldo Menichetti, Metrica italiana: fondamenti metrici, prosodia, rima, Padova, Antenore, 1993, p. 410).
Resta il fatto comunque che anche Giocasta & personaggio staziano portatore di una rima rarissima
e forse piu utile ai fini di Dante rispetto all'impossibile rima in -is e alla e gid due volte sfruttata rima
tronca in -4, presente in Inferno XX, 74,76 e 78 e a chiusura di Inferno xxx1, 143 e 145.

86



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

varrebbe per Asopo, che gode dello statuto di parola rima, essendo -opo
una rima poco usata (anche in questo caso la rima -eno di Ismeno risulte-
rebbe molto piu frequente), per Licurgo e per Teti, che forniscono
addirittura due rime uniche, e forse, anche se in modo meno dichiarato,
pure per Lachesi.?? In questo senso € possibile notare una certa sistemati-
citi da parte di Dante, che evidenzia la presenza di personaggi
particolarmente legati a Stazio tramite I'impiego di rime uniche o
quantomeno rare.

Un altro aspetto interessante riguarda lo sviluppo dantesco di perso-
naggi presenti in piu fonti ma in versioni contrastanti tra loro. Un
esempio celebre ¢ quello di Manto, al quale non si accennera che breve-
mente, giacché narrato in una porzione del poema diversa da quella presa
in esame.?® Com’é noto, I'indovina & caratterizzata dai termini vergine
cruda (Inferno, XX, 82) sulla scorta della lezione di Stazio, che la voleva
innuba (Thebais, v, 463) e non secondo il dettato di Virgilio che la
riteneva, invece, la madre di Ocno:

«Ille etiam patriis agmen ciet Ocnus ab oris,
fatidicae Mantus et Tusci filius amnis,
qui muros matrisque dedit tibi, Mantua, nomen»

(Aeneis, X, 196-198)

Seguendo il testo di Stazio, il Dante-poeta (per bocca del Virgilio-perso-
naggio) corregge implicitamente quanto narrato nell’ Eneide, avanzando
cosi ulteriormente nel suo cammino di distacco dal maestro. Questo
dato pud portare a riflettere su cosa avvenga riguardo ad altri perso-
naggi, a chiedersi se un autore prevalga sempre sui colleghi, o se invece
Dante scelga liberamente quale poeta seguire ogni volta che si trova
confrontato con lezioni discordanti. Anche questa domanda sara analiz-
zata concentrando l'attenzione su tre personaggi: Briareo, Niobe e

2 Anche Atropo, della quale non si & parlato poiché citata in Inferno, xxx111, 126 e quindi lontana dai
versi qui considerati, sembra essere accompagnata, come Lachesi, da una rima non unica ma tutto
sommato non troppo frequente, la rima in -ade, che compare solo altre otto volte nell’intero poema.
I versi gii analizzati in apertura per la presenza di Clio potrebbero inoltre essere qui visti per la
presenza di Giocasta, personaggio anche di altri ma esplicitamente citata per ricordare proprio la
narrazione della Tebaide e fonte, come si & gid detto, di una rima molto rara.

# Su Manto si consiglia in questo stesso fascicolo: Danila Scalmazzi, Epfsodi della presenza di Stazio
nella Commedia.

87



FEDERICO GODENZI

Alcmeone,* tutti e tre citati nei versi purgatoriali dedicati agli esempi
di superbia punita.

Briareo € presente sia tra le incisioni della prima cornice, sia quale
dannato infernale, punito con gli altri giganti nella fossa a loro riservata:

Vedéa Briareo fitto dal telo
celestiil giacer, da I’altra parte,
grave a la terra per lo mortal gelo.
Vedea Timbreo, vedea Pallade e Marte,
armati ancora, intorno al padre loro,
mirar le membra d’i Giganti sparte.

(Purgatorio, XI1, 28-33)

E io a lui: «S’esser puote, io vorrei
che de lo smisurato Briareo
esperienza avesser li occhi mei».

Ond’ ei rispuose: «Tu vedrai Anteo
presso di qui che parla ed & disciolto,
che ne porra nel fondo d’ogne reo.

Quel che tu vuo’ veder, pit 13 € molto
ed & legato e fatto come questo,

salvo che pit feroce par nel volto».
(Inferno, XxX1, 97-105)

E stato osservato® che lo smisurato Briareo infernale fosse personaggio
staziano, testimone di un’ulteriore correzione del Virgilio-autore da parte
del Virgilio-personaggio,? sulla scorta proprio dello Stazio-auctor, come
gia era avvenuto per la verginitd di Manto. Nell’ Inferno Virgilio parla a
Dante di Briareo descrivendolo come simile a Efialte, che sta loro di
fronte (v. 104) e quindi con due braccia e due mani, ponendo 'accento

2 I nomi di Niobe e Alcmeone sono indicati a testo nella loro forma comune e non secondo la
grafia riportata dall’edizione critica di Petrocchi; cfr. Giorgio Padoan, Almeone, in Enciclopedia
Dantesca, vol. 1, Roma, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, 1970, p. 179; Giorgio Padoan, Niobe, in
Enciclopedia Dantesca, vol. v, Roma, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, 1976, pp. 49-50 e Migliorini,
Grecismi, cit.

» Sull’'uso delle fonti rispetto a Briareo cfr. Giorgio Padoan, Briareo, in Enciclopedia Dantesca, vol. 1,
Roma, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, 1970, p. 698 ¢ George E Butler, Statius and Dante’s Giants:
The Thebaid and the Commedia, in «Forum Italicumn», 39, 2005 (Spring), pp. 5-17.

% cfr. Aeneis V1, 287: «et centumgeminus Briareus»; e X, 565-568: «Aegeon qualis, centum cui bracchia dicunt
| centenasque manus, quinquaginta oribus ignem | pectoribusque arsisse, louis cum fulmina contra | tot pari bus
streperet clipeis, tot stringeret ensis:».

88



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

perd al v. 98 sulla sua smisuratezza. E molto probabile che Dante traesse la
propria ispirazione dal seguente brano della Tebaide:

Non aliter - Geticae si fas est credere Phlegrae -
armatum inmensus Briareus stetit aethera contra,
hinc Phoebi pharetras, hinc torvae Pallados anguis,
inde Pelethroniam praefixa cuspide pinum
Martis, at hinc lasso mutata Pyragmone temnens
fulmina, cum toto nequiquam obsessus Olympo
tot queritur cessare manus...

(Thebais, 11, 595-601)

dove nulla fa pensare a un gigante con piu di due braccia. Ma si legga
anche il breve accenno presente a quasi due libri di distanza:

et angustam centeni Aegaeonis umbram?

(Thebais, 1v, 535)

e quanto narrato nel I libro dell’ Achilleide:

duros laxantem Aegaeona nexus
missa sequi centumque dei numerare catenas.

(Achilleis, 1, 209-210)

Briareo € qui si citato con il suo altro nome, Egeone, ma ¢ evidentemente
presentato quale centimane.?” Dante correggerebbe quindi non solo
Virgilio ma anche lo stesso Stazio, anche se i veloci accenni, tra 'altro
celati da un nome diverso, potevano essere sfuggiti alla sua memoria. La
doppia presenza, 'essere il primo esempio di superbia punita e I'unico
(con gli altri giganti) cui siano dedicate due terzine e la consacrazione a
sede di clausola segnalano tuttavia un particolare interesse dell’autore per
questo personaggio.

Niobe ¢ presentata al lettore nel momento pit tragico della sua
vicenda, tra i cadaveri dei quattordici figli appena uccisi dall’ira di Apollo
e di Diana.

7 Dante sa che Briareo ed Egeone sono in realtd due nomi che indicano uno stesso gigante grazie
alle chiose di Servio ai brani appena citati: cfr. Servio, cit.

89



FEDERICO GODENZI

O Niobé, con che occhi dolenti
vedea io te segnata in su la strada,
tra sette e sette tuoi figliuoli spenti!
(Purgatorio, X11, 37-39)

Che cosa racconta Stazio a proposito di questa vicenda??

quo geminis Niobe consumpta pharetris
squalida bissenas Sipylon deduxerat urnas.

(Thebais, v1, 124-125)

La prole della superba donna tebana contava secondo Stazio dodici
discendenti, sei ragazze e altrettanti ragazzi, e non quattordici come narra
Dante. Questa volta si deve cercare altrove la possibile fonte dantesca e per
questo si veda quanto affermato ripetutamente da Ovidio nel vI delle
Metamorfos:

huc natas adice septem
et totidem iuvenes et mox generosque nurusque.

(Metamorphoses, vi, 182-183)

illa duorum

facta parens: uteri pars haec est septima nostri.
(v1, 191-192)

orba resedit
exanimes inter natos natasque virumque
deriguitque malis:
(v1, 301 sgg.)

% Si veda in questo caso anche un’occorrenza omerica: «Anche Niobe chioma bella pensé a mangiare |
a cui dodici figli morirono in casa, | sei fanciulle e sei giovani nel fior dell’etd», citata nella traduzione di Rosa
Calzecchi Onesti, cfr. Omero, lliade, Torino, Einaudi, 1990, Xx1v, 602-604). Per ulteriori informazioni
su Niobe cfr. Ovidio, Metamorfosi,Volume 11 (Libri v-vI1), a cura di Giampiero Rosati, testo critico
basato sull’edizione oxoniese di Richard J. Tarrant, traduzione di Gioachino Chiarini, Fondazione
Lorenzo Valla, Milano, Arnoldo Mondadori Editore, 2009, che in un’accurata nota alle pagine 271-
275 riassume le vicende legate alla sventurata madre tebana. Sulla difficile questione del numero
effettivo dei figli si veda poi anche: «Die Kinderzahl variiert in den Quellen zwischen 3 und 20, am
hiufigsten werden 12 und 14 genannt; auch in den Namenskatalogen der Kinder gibt es zahlreiche
Varianten», cfr. Der neue Pauly, Enzyklopddie der Antike, hg. von Hubert Cancik und Helmuth
Schneider, vol. 8, Stuttgart-Weimar, Verlag J.B. Metzler, 2000, pp. 954-957 e la lunga nota in Paulys
Real-Encyclopddie der classischen Altertumswissenschaft, hg. von Wilhelm Kroll, vol. 17, Stuttgart, ].B.
Metzlersche Verlagsbuchhandlung, 1936, pp. 663-665.

90



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

L'immagine di Purgatorio XII & puramente ovidiana e chiaramente contras-
tante al dettato di Stazio, che anche in questo caso risulta corretto,
implicitamente, dal testo della Commedia.”®

Si chiuda I'analisi di questa terza serie di personaggi con Alcmeone,
sempre presente tra gli esempi di superbia punita, questa volta pero quale
castigatore:

Mostrava ancor lo duro pavimento
come Almeon a sua madre fé caro
parer lo sventurato addornamento.
(Purgatorio, XI1, 49-51)%

Alcmeone & presentato in quanto punitore della madre Erifile, rea di aver
barattato con Polinice il marito Anfiarao in cambio del monile di
Armonia. Le vicende legate alla collana e ai suoi influssi negativi su chi la
indossasse e la possedesse sono diffusamente narrate da Stazio nel 11 libro
della Tébaide ai versi 265-305; ecco di seguito anche le altre fonti che
narrano la vicenda:

sed quid miseri decepta mariti
arma, quid insontes nati meruere furores?

(Thebais. 11, 304-305)

subductaque suos manes tellure videbit
vivus adhuc vates, ultusque parente parentem
natus erit facto pius et sceleratus eodem
attonitusque malis...
(Metamorphoses, 1X, 406-409)

his Phaedram Procrimque locis maestamque Eriphylen
crudelis nati monstrantem vulnera cernit...

(Aeneis, V1, 445-446)

Un dato interessante sul quale soffermarsi & certamente la mancanza, in
tutti e tre i brani, del nome proprio del giovane Alcmeone; fatto curioso,

¥ Un’ulteriore differenza tra Dante e la fonte staziana & presente nel primo grande episodio tratto da
Stazio e reinterpretato nella Commedia: 1a vicenda di Capaneo narrata in Inferno X1v, che come gia
ricordava Paratore, Stazio, cit., p. 171, presenta in Dante un Giove diverso da quello della fonte.

% 1l personaggio ritorna ancora in Paradiso, 1v, 103-104: «come Almeone, che, di cid pregato | dal padre suo,
la propria madre spense», accompagnato da una nuova rima rara in -ense.

91



FEDERICO GODENZI

tanto pit che proprio questi sembrerebbero essere 1 passi ricordati. La
soluzione pitt semplice ¢ che Dante abbia avuto notizia del nome del
giovane matricida dal commento di Servio all’Eneide, che a V1,445 chiosa:

Cuius filius Alcmaeon postea [in vindictam patris] matrem necavit.

Benché non esistano appigli testuali evidenti, anche in questo caso si
potrebbe osservare una lieve correzione di Virgilio, nella cui opera il
giovane assume delle connotazioni negative che in Stazio, Ovidio e Dante
certamente non emergono in modo tanto esplicito. Il ricordo del monile,
tassello ricorrente nel racconto tebano, € stato perd contaminato forse dal
testo ovidiano, pitt prossimo al dettato dantesco.

Riassumendo questa seconda fase del lavoro ¢ possibile confermare
quanto sia oggi difficile ritrovare le precise fonti dantesche quando un
personaggio ¢ rintracciabile in piu auctores con sfaccettature lievemente
diverse. Nello scontro tra maestro pagano ed epigono convertito non
sempre il vincitore sembra essere il chiuso cristian; anche Stazio pud essere
corretto, a prescindere dalla sua posizione, nell’ottica dantesca, di porta-
tore di verita. Il Dante-autore seguirebbe Stazio, Ovidio, il suo Virgilio
indipendentemente, arrogandosi la libertd di poter dissentire, di poter
correggere e di poter variare queste lezioni ogni qualvolta lo ritenga
necessario, preferendo sempre 1'autonomia del poeta al rigore del filologo
anche di fronte ai piti grandi esempi fornitigli dalla letteratura classica.”

* * *

Varie sono state le ipotesi e le interpretazioni avanzate negli anni
anche per quanto riguarda la figura vera e propria dello Stazio-agens: da
chi lo vede unicamente come un compagno di viaggio,” a chi azzarda la

' Una costante sembra comunque essere l'esplicita e continua ricerca della correzione virgiliana,
frutto del processo di devozione-liberazione nei confronti del maestro e del padre.

2 «Che Stazio possa essere una specie di guida intermedia tra Virgilio e Beatrice pare impossibile
ammettere, sia perché Dante segna con precisione, sempre, il passaggio da una guida all’altra, sia
perché Dante indica sempre, sino alla sua sparizione,Virgilio come suo maestro e guida, e a lui si volge
per chiedere chiarimenti ed aiuto, e lui presenta come sua guida a Forese e afferma espressamente
che egli lo guidera sino all’apparizione di Beatrice», cfr. Mario Sansone, Canto XxI, in Lectura Dantis
Scaligera, Purgatorio, Firenze, Felice Le Monnier, 1967, p. 817; Dante «fa di Stazio non certamente una
guida agginntiva a Virgilio, a Beatrice e a San Bernardo, anche se con le tre guide non mancano suoi
punti di contatto di varia natura e di vario spessore, come sono l'illustrazione di strutture dell’oltre

92



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

proposta di associarlo aVirgilio nel difficile compito di guida, a sostegno
di un duca ormai sempre piu in difficoltd in questi ultimi canti purgato-
riali.”® La questione sard qui analizzata prendendo spunto dal rapporto
instaurato tra i personaggi lungo l'ascesa e dall’'uso attento, da parte di
Dante, di termini appartenenti al campo semantico familiare.

Leggendo i canti successivi alla manifestazione di Stazio, ci si accorge
che sono rare le manifestazioni spontanee e volontarie di un contatto
tra il pellegrino e ’anima appena redenta; nei canti XXI, XXII ¢ XXV
Dante non si rivolge a Stazio, e se lo fa € su esplicito invito di Virgilio.
Si veda ad esempio Purgatorio XXV, dove Dante chiede delle spiegazioni,
come sempre, a Virgilio; ¢ Virgilio che, forse in difficoltd, chiama in
causa Stazio. Si noti inoltre come Dante non commenti la risposta
ricevuta dall’anima, ma interrompa la narrazione con un brusco cambio
di scena:

s

e quest’ ¢ la cagion di che tu miri».
E gia venuto a 'ultima tortura

s’era per noi...

(Purgatorio, xxv, 108-109)

tomba o la spiegazione di problemi filosofici [...] Stazio dunque non & una quarta guida di Dante, ma
¢ piuttosto un compagno e un esempio, e lo & su un terreno spirituale, naturale sbocco d’ogni condi-
zione naturale e sovrannaturale, ma ancor prima lo & sul terreno della poesia, che & un particolare
modo di manifestarsi del sapere, che ¢ unico, viene dalla stessa origine e tende allo stesso fine», cfr.
Riccardo Scrivano, Stazio compagno di viaggio, in Dante, Commedia. Le forme dell’oltretomba, Roma,
Edizioni nuova cultura, 1997, pp. 65-66 e p. 69.

# Stazio «finisce per assumere la funzione di trapasso da Virgilio a Beatrice, al punto che nel canto
xxv gli si affida I'arduo compito d’istruire D[ante] sul problema della formazione dell’anima e dei
suoi rapporti col corpo», cfr. Paratore, Stazio, cit., p. 166; «La funzione di Stazio nella meccanica
dell’iter di Dante ¢ certamente quella di servire da anello di congiungimento fra la dipartita diVirgilio
e l'avvento di Beatrice», cfr. Brugnoli, Stazio in Dante, cit., p. 124; «in considerazione delle alte
funzioni che Dante stesso gli [a Stazio] riserva come diadoco diVirgilio e seconda Guida autoritaria
del suo iter», cfr. Giorgio Brugnoli, Lo Stazio di Dante in Benvenuto, in Benvenuto da Imola, lettore degli
antichi e dei moderni, Atti del Convegno Internazionale, Imola 26 e 27 maggio 1989, a cura di Pantaleo
Palmieri e Carlo Paolazzi, Ravenna, Longo Editore, 1990, p. 127; «E questo il vero e proprio
momento [l'arrivo di Stazio] della crisi virgiliana, quello che disintegra la molteplicitd delle sue
funzioni, quello che separa il poeta dal saggio e dal sapiente, quello che restituisce Virgilio al suo
pregnante ed incommensurabile valore poetico. [...] Le nuove veriti che Stazio sta rivelando sono
gid veritd metafisiche, e Virgilio di necessita si perde negli spazi infiniti della metafisica, come gid
questo sapore di cielo ha dimostrato», cfr. Giuliana Angiolillo, Canto xx1, Papinio Stazio, in Id., La
nuova frontiera della tanatologia, Le biografie della Commedia, Purgatorio, Firenze, Leo S. Olschki Editore,
1996, pp. 217-218.

93



FEDERICO GODENZI

Ancor piu radi sono i contatti tra i due negli episodi rimanenti della
cantica. Il pellegrino cammina distaccato da Virgilio e Stazio lungo tutta
I'ascesa: li segue e li ascolta attentamente, ma non sembra prendere parte
attiva ai loro dialoghi. E se Dante da I'impressione di tenersi in disparte
durante gli spostamenti tra le cornici, allo stesso modo Stazio pare dissol-
versi quando Dante e Virgilio dialogano con gli altri personaggi; sempre
molto fugaci gli accenni all’anima che li accompagna, quasi si trattasse di
appunti necessari per la coerenza del racconto ma poco interessanti.>* Nel
Paradiso Terrestre poi solo minimi accenni vengono dedicati a Stazio.
Matelda appare a Dante e solamente a lui sembra mostrare la processione
sacra e le vicende del carro; i pronomi di prima persona sono tutti rivolti
a Dante, un solo voi compare, ed ¢ la prima parola della donna,* benché
tutto lasci supporre che Stazio non abbandoni neppure in seguito il suo
compagno di viaggio. Il Dante-autore sembra ricordarsi della presenza di
Stazio, per necessitd come detto, solo nella descrizione degli spostamenti
importanti all’interno di quest’ultima cornice:

La bella donna che mi trasse al varco
e Stazio e io seguitavam la rota
(Purgatorio, XXXI1, 28-29)

e un’ultima volta (comunque in rima,* ma sempre in occasione di uno
spostamento e in posizione subordinata rispetto a Dante) a chiusura della
cantica, quando Matelda invita i due viandanti a raggiungerla presso
I'Eunoé¢ per I'estrema purificazione:

la bella donna mossesi, e a Stazio
donnescamente disse: «Vien con lui».

(Purgatorio, XxXx111, 134-135)

Nonostante quanto appena indicato, esistono nella Commedia due
brani nei quali una sorta di contatto tra i due personaggi pero si instaura

* Si cita, a titolo di esempio, Purgatorio, xxu1, 131-132, dove Dante presenta in modo sbrigativo
Stazio all’amico Forese Donati: «e quest’altro é quell’ombra | per cui scosse dianzi ogne pendice | lo vostro
regno, che da sé lo sgombra».

3 «” Voi siete nuovi, e forse perch’io rido” | comincid ella...» (Purgatorio, XXV111, 76-77).

* Varicordato che mentre aVirgilio Dante riserva una sede privilegiata in ognuna delle tre cantiche,
Stazio Lucano e Ovidio sono oggetto di un’unica occorrenza in rima.

94



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

e proprio le terzine seguenti potrebbero fornire degli indizi utili alla
comprensione dello Stazio-agens e del suo ruolo all'interno del viaggio:

Poi comincio: «Se le parole mie,
figlio, la mente tua guarda e riceve,
lume ti fiero al come che tu die...»

(Purgatorio, XXV, 34-36)

Or si spiega, figliuolo, or si distende
la virtii ch’é dal cor del generante,
dove natura a tutte membra intende.

(Pusgatorio, Xxv, 58-60)

Questi versi”’ sono testimoni di un particolare rapporto tra i personaggi:
due volte Stazio si rivolge a Dante con i termini figlio/ figliuolo. La cosa
potrebbe apparentemente non sorprendere, non essendo 1'unico a dimos-
trare questo tipo di familiarita nei suoi confronti e dato che lo stesso Dante
risponde a vari personaggi incontrati durante il viaggio con I'appellativo
di padre. Analizzando tutte queste occorrenze si nota pero un fatto quanto-
meno sorprendente. Otto sono i personaggi ai quali il pellegrino si rivolge
con tale titolo: naturalmente Virgilio (13 volte, di cui 6 in discorso diretto),
Brunetto Latini (una volta), Guido Guinizzelli (una volta), Adamo (una
volta), Cacciaguida (tre volte, di cui due in discorso diretto), san Benedetto
(una volta), san Pietro (una volta) e san Bernardo (una volta). Impiegando
nelle proprie risposte i termini figlio/ figliolo/ frate tutti i personaggi confer-
mano la loro «familiaritd» con il pellegrino. Questa bilateralitd sfuma
solamente con Stazio,]'unico a instaurare per propria iniziativa, mai incen-
tivato e mai approvato, un rapporto di questo tipo con Dante.®
Suddividendo e ordinando queste anime si possono formare almeno tre
categorie ben distinte: 1 padri propriamente detti, quasi di sangue
(Cacciaguida, in quanto avo di Dante e Adamo, primo parente); 1 padri
religiosi (Pietro, santo padre, san Benedetto, padre in quanto fondatore di un
ordine monastico - rispondera a Dante chiamandolo frate - e san Bernardo,
lui si, guida di Dante) e, infine, 1 padri in quanto maestri di lingua e stile

¥ Si noti che entrambe le occorrenze sono nel canto xxv, 'ultimo in cui Stazio giochi ancora un ruolo
fondamentale all'interno della struttura narrativa della Commedia, prima di esaurire il suo compito.

% Questo rapporto tra gli appellativi paterni e filiali & inoltre molto spesso in perfetto equilibrio
(1:1); solo Stazio rappresenta un rapporto in negativo (0:2).

95



FEDERICO GODENZI

(Brunetto Latini, Guido Guinizzelli, su tutti lo stesso Virgilio). E ipotizza-
bile che all'interno della concezione dantesca lo Stazio-agens voglia essere
importante per Dante (che chiama figlio), che voglia essere per lui un
maestro e una guida (solo a questa terza categoria potrebbe aspirare) ma
che a Dante non possa servire un modello quale Stazio, inferiore aVirgilio
nella poesia, inferiore allo stesso Dante nell’accettazione della propria
responsabilitd e delle conseguenze delle proprie scelte.”

Un altro dato sembrerebbe confermare questo scarto tra i due poeti
latini; Stazio non solo non & padre ma non gode di particolare fortuna
neppure prendendo in esame gli appellativi effettivamente dedicatigli: solo
una volta, in Purgatorio XXXI11, 15, ha diritto a un titolo nobilitante tutto suo
(me e la donna, e ’l savio che ristette), altrimenti gli attributi positivi riservatigli
sono sempre al plurale e prevedono la compagnia diVirgilio.** La sua fede,
cristiana ma celata, e la sua poesia, inferiore a quella di Virgilio, non sono
sufficienti per raggiungere I'indipendenza necessaria a farsi guida di Dante.
Allo stesso tempo anche Virgilio, nettamente superiore sul piano poetico ma
pagano, non & piu in grado di sostenere Dante da solo in questi ultimi tratti
del viaggio. Solo assieme il maestro pagano e I’epigono cristiano raggiun-
gono lo status necessario a condurre il pellegrino verso il Paradiso Terrestre.

Su questa complementarieti fondamentale di Stazio e Virgilio
potrebbe essere inserito un ultimo approfondimento. Un altro problema
legato alla figura di Stazio &, come & gia stato accennato nelle note di
apertura, il suo esplicito presentarsi coronato di mirto. Nel suo contributo
di letture zurighesi Luca Carlo Rossi*! suggerisce di cogliere in questo

% Si segnala inoltre che ben dodici delle tredici occorrenze del termine padre dedicate a Virgilio
ricorrono in Purgatorio e si intensificano con 'avvicinarsi della manifestazione di Stazio. Dopo il lungo
viaggio trascorso insieme, alla sua scomparsa, Dante piange 1'abbandono diVirgilio e piu volte ripete
il suo nome, ma solo uno dei suoi attributi ai quali il lettore & ben abituato: in quel luogo, dove Dante
sente fortemente la mancanza della guida, non invoca il duca, non il maestro e neppure il poeta: soltanto
il dolcissimo patre, quasi a sottolineare, alla presenza di Stazio, che Virgilio, e lui solo, & vero padre.

4 Stazio & presentato con il suo nome (Purgatorio, XX1, 91; XX11, 25; XXV, 29 e 32; xxv11, 47; XXxI11, 29
e XXX 134), come spirto (Purgatorio, XX1, 86), ombra (Purgatorio, xx1, 110 e xXx111 131) e come anitna
degna (xx11, 126). Solo al plurale, in compagnia di Virgilio, diventa poeta (Purgatorio, xxi1, 115; 139;
XXVIl, 146), maestro (Purgatorio, XXVl 114), saggio/ savio (Pusgatorio, XX11I, 8 ¢ XXVII, 69), dottore
(Purgatorio, XX1v, 143) e pastore (Purgatorio, XXV11, 86).

# Luca Carlo Rossi, Canto XxI, cit., pp. 322-323. Su questo punto si esprime in modo negativo
Violetta de Angelis: «Ma & solo una acuta ipotesi che lascia insoluto il probleman, cfr. Violetta De
Angelis, Lo Stazio di Dante: poesia e scuola, in «Schede umanistiche», xvi, 2, 2002, Bologna,
Dipartimento di Italianistica universitd degli studi di Bologna, p. 58; anche se chi scrive confessa di
non aver colto completamente le difficoltd segnalate dalla studiosa.

96



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

stacco tra la fronda laurea virgiliana e il mirto staziano il ricordo dantesco
di un brano delle Egloghe dello stesso Virgilio:

et vos, o lauri, carpam, et te, proxima myrte,
sic positae quoniam suavis miscetis odores.

(Egloghe, 11, 54-55)

In questo senso il maestro e l'allievo si accorderebbero in un solo
compito. Entrambi incapaci di raggiungere indipendentemente la perfe-
zione e la completezza necessarie a guidare il figlio, entrambi dipendenti
I'uno dall’altro in quest’ultimo tratto purgatoriale, le due anime si
uniscono nell’indicare al Dante-pellegrino quella diritta via che era
smarrita, scopo ultimo del lungo viaggio. Solo uniti I’alloro e il mirto
sanno sprigionare completamente le loro caratteristiche, amalgamare il
loro profumo e inebriare chi ha la fortuna di odorarne le fronde.*

* * *

Rimane da affrontare, in conclusione, una delle maggiori cruces di tutto
il poema dantesco: la doppia collocazione dell'indovina Manto.* Nel xxI1
del Purgatorio Stazio chiede aVirgilio informazioni riguardanti le dimore
ultraterrene degli altri grandi scrittori classici:

«..
dimmi dov’é Terrenzio nostro antico,

Cecilio e Plauto e Varro, se lo sai:

dimmi se son dannati, e in qual vico».

(Purgatorio, XX11, 97-99)

Virgilio risponde alla domanda parlando del Limbo (vv. 100-108), che il

lettore gid conosce dal IV canto dell’ Inferno. Quello che stupisce della sua

2 Anche in questo caso una particolaritd legata al personaggio di Stazio & sottolineata dall’'uso della
rima unica in -irto: «rispuose quello spirto, | ‘famoso assai, ma non con fede ancora. | Tanto fu dolce mio vocale
spirto, | che, tolosano, a sé mi trasse Roma, | dove mertai le tempie ornar di mirto’». Questi versi sono inoltre
testimoni di un’altra peculiaritd: la rima equivoca fornita da spirto permette all’autore di utilizzare
solamente due parole rima, cfr. Fumagalli, Il lauro e il mirto. Osservazioni e dubbi sullo Stazio di Dante,
in Anagnorismos, Studi in onore di Hermann Walter per i 75 anni, Bruxelles, Musée de la Maison
d’Erasme, 2009, p. 198.

* Questo aspetto andrebbe considerato nella parte dedicata allo Stazio-auctor, si preferisce dislocarne
la trattazione in coda al lavoro perd perché i risultati emersi dall’indagine possono essere utili anche
per la comprensione dello Stazio-agens.

97



FEDERICO GODENZI

risposta € pero la postilla che, di propria iniziativa, aggiunge in conclu-
sione:

Hass
Quivi si veggion de le genti tue
Antigone, Deifile e Argia,
e Ismene si trista come fue.
Védeisi quella che mostrd Langia;
évvi la figlia di Tiresia, e Teti,
e con le suore sue Deidamian.
(Purgatorio, XX11, 109-114)

Il nodo riguarda naturalmente la presenza tra questo stuolo di donne
staziane della figlia di Tiresia, Manto appunto, gid condannata quale
indovina nella IV bolgia e della quale si legge nel xx canto dell’Inferno.**

Numerosi sono stati gli studiosi che hanno affrontato la questione da
svariati punti di vista; negli anni sono state ipotizzate corruzioni testuali di
vario tipo, dimenticanze da parte dell’autore di aver gii sfruttato in prece-
denza il personaggio, o revisioni di Inferno XX successive a quella di
Purgatorio xX11.*° Altri hanno invece sostenuto che non sussiste alcuna
contraddizione, dato «che due piani ideologici diversi non appartengono
necessariamente - nella coscienza storica dell’epoca di Dante - a un
campo ideologico unitario, quale invece richiede la coscienza storica
moderna», giungendo alla conclusione che la citazione di Manto in
Purgatorio XXII non sia altro che un «atto di squisita cortesia» di Virgilio
nei confronti di Stazio.*® Nessuna delle proposte fin qui avanzate, pero, &
riuscita a mettere d’accordo gli esegeti danteschi ed & per questo motivo
che le prossime pagine saranno dedicate alla presentazione di alcuni
aspetti forse mai considerati finora. In un primo momento sara necessario

“ E vero, ¢ significativo, che Dante non patla in questo luogo di Manto ma, con uso di perifrasi, della
figlia di Tiresia. Che il poeta possa fare riferimento a un’altra discendente dell'indovino, sulla base di
quanto oggi noto, sembra difficile da sostenere: Manto & per Stazio 1'unica figlia di Tiresia, come pil
volte indicato nella Tébaide.

# Su Manto si vedano almeno: Giorgio Padoan, Manto, in Enciclopedia Dantesca, vol. 111, R oma, Istituto
dell’Enciclopedia Italiana, 1971, pp. 810-811; I'introduzione di Umberto Bosco a Inferno xX, in:
Dante Alighieri, La Divina Commedia, Inferno, Le Monnier, Firenze, 2002, pp. 315-321 e Giorgio
Brugnoli, Evvi la figlia di Tiresia, in 1d., Studi danteschi, 1, Per suo richiamo, Pisa, edizioni ETS, 1999, pp.
55-115.

“ Ibidem, pp. 59 e 62-63.

98



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

affrontare la condanna della vergine cruda nel Limbo, tra le altre donne
virtuose, interrogandosi sull’ammissibilitd di questa presenza; in una
seconda fase, invece, sard percorsa una nuova strada, suggerita da un brano
del decimo libro della Tebaide, interessante forse anche per la spiegazione
del cripto-cristianesimo di Stazio.

Tutti gli studi su Purgatorio XXII noti a chi scrive si occupano principal-
mente della citazione di Manto, della sconvolgente rivelazione fatta da
Virgilio a Stazio, relegando in secondo piano le altre donne con lei ricor-
date. Virgilio sta parlando a Stazio del Limbo e il lettore sa che solo
determinate anime posso godere di questa particolare collocazione infer-
nale. Dimenticando per un attimo di trovare in questo punto 'indovina,
si presti attenzione solamente alle sette donne che le fanno scorta, tutte
personaggi centrali della Tebaide e dell’ Achilleide.¥’ Cosa le accomuna e le

47 Antigone ¢ la prima delle eroine ricordate daVirgilio a Stazio; figlia di Edipo e Giocasta, sorella di
Eteocle e Polinice, si opporra con forza al volere dello zio Creonte, mettendo in pericolo la propria
vita per dare sepoltura alle spoglie di Polinice. Appare nella Tebaide per la prima volta nel libro vii,
243-246, a un centinaio di versi di distanza (vi1, 363-366) uno scudiero dichiarerd che la sua unica
preoccupazione consiste nel preservarla pura per il talamo nuziale. Sempre nello stesso libro ¢ parte-
cipe con la madre e la sorella Ismene di un’ambasciata al campo dei Sette. Le tre donne si recano
inutilmente all’accampamento nell’estremo tentativo di impedire la guerra. Nel libro X1, ai vv. 103~
106, le Furie descrivono Giocasta e Antigone come possibili impedimenti allo scontro fratricida: con
i loro discorsi e i loro pianti potrebbero portare i fratelli a rinunciare al duello e in effetti ai vv. 354
sgg. Antigone interviene in prima persona per cercare di placare I'ira del fratello Polinice. Ai vv. 629-
630 impedisce a Edipo di uccidersi sopra i cadaveri ancora avvinghiati dei fratelli. La sua ultima
apparizione occupa una parte importante del X11 libro, ai vv. 332 e sgg., dove ¢ narrato l'incontro con
la cognata Argia, entrambe alla ricerca delle spoglie di Polinice per darne degna sepoltura. L'episodio
si conclude a partire dal v. 677, dov’¢ descritta la loro condanna a morte per aver trasgredito alle leggi
di Creonte. E quindi la volta di Deifile, figlia di Adrasto, sorella di Argia e moglie di Tideo. Il suo
intervento principale nella storia coincide con il tentativo di impedire al marito di assumere il perico-
loso compito dell'ambasciata presso Eteocle (11, 372-374). Altrimenti & ricordata solo in occasione del
suo matrimonio (11, 204), da Tideo per disprezzare le armi di Ati, promesso di Ismene, (vi11, 591) e in
occasione dei funerali del marito (X11, 119). D1 maggior rilievo la presenza nel poema di Argia, primo-
genita di Adrasto e moglie di Polinice. La sua prima comparsa ¢ con Deifile, durante le rispettive
nozze con Polinice e Tideo (i1, 203). E quindi citata pitt volte in quanto ultima erede del monile
sventurato ereditato dalla fondatrice di Tebe, Armonia. Da 111, 678 alla fine del libro la troviamo prota-
gomsta di un’invocazione al padre affinché permetta la guerra, cosi da placare I'immenso dolore del
coniuge. E quindi ricordata due volte nell’x1 libro (vv. 142 ¢ 401) e pil volte nell’ultimo, per la sua
disperazione e per il suo coraggio nell’affrontare la rischiosa sepoltura dell’amato. Il primo gruppo di
donne si chiude con un altro personaggio legato da stretti vincoli familiari alla famiglia tebana:
Ismene, sorella di Eteocle, Polinice e Antigone, figlia di Edipo e Giocasta, promessa sposa del giovane
Ati, Come gid accennato, prende anch’essa parte alla missione guidata da Giocasta al campo greco
(vn). E ricordata inoltre nell’vint libro, dove vengono narrate le vicende e la morte di Ati (vv. 555 ¢
sgg.), & rappresentata disperata e piangente a colloquio con la sorella Antigone (v. 622) e al cospetto
del fidanzato morente (v. 642). Appare un’ultima volta china sul corpo della madre appena morta
suicida (X1, 634 sgg.). La seconda serie di donne staziane si inaugura con la perifrasi relativa a Lsifile.

99



FEDERICO GODENZI

rende meritevoli - pit di Giocasta, per esempio, o di Erifile, anch’esse
personaggi di Stazio - da essere qui menzionate quali anime degne della
«non pena» caratteristica di questa sede? Nei due poemi, queste sette
eroine sono presentate come personaggi positivi, come donne pronte a
lottare per una convinzione o per un proprio ideale, ma anche disposte
ad accettare con rassegnazione e dignita il destino troppo spesso avverso.
Tutte condividono un immenso dolore generato da eventi funesti;
ognuna di loro, nessuna esclusa, ha perso in queste battaglie gli affetti pit
cari: Antigone e Ismene i fratelli e la madre; Ismene il fidanzato Ati;
Deifile e Argia i rispettivi mariti; Isifile 'amato piccolo Ofelte (sua unica
consolazione nell’esilio nemeo); Teti e Deidamia naturalmente Achille,
rispettivamente loro figlio e marito. Nulla di negativo in queste donne,
nessun male fu da loro commesso,

ch’[elle] non peccaro; e s’[elle] hanno mercedi,
non basta, perché non ebber battesmo,

ch’é porta de la fede che tu credi
(Inferno, 1v, 34-36)

s1 potrebbe affermare proprio sulla scorta di Dante. Sulla base di quanto
esposto sembra impossibile mettere in dubbio la legittimitd della loro
condanna al Limbo. Dopo questo preambolo ci si deve interrogare sulla
possibilitd di giustificare la presenza, tra queste virtuose, della cruda figlia di
Tiresia. Manto & per Dante un personaggio staziano (lo ha mostrato nel
xX dell’ Inferno definendola vergine) e questo forse basterebbe a spiegarne il

Leroina ¢ presente nel 1v, nel v e nel v1 libro della Tébaide, che occupa con una lunga parentesi proprio
sulla sua vita, prima quale principessa e regina di Lemno, poi quale schiava/ nutrice alla corte di Licurgo
a Nemea. Entra naturalmente nel ciclo tebano perché salvo dalla disidratazione 1’esercito dei Sette,
portando gli Argivi a dissetarsi presso la fonte Langia, condannando cosi a morte il piccolo figlio di
Licurgo affidatole in custodia e abbandonato a sé stesso in un prato. E quindi la volta di Teti e con essa
delle eroine dell’ Achilleide, seconda composizione poetica di Stazio nota a Dante. Teti ¢ naturalmente la
figlia di Nereo, moglie di Peleo e madre di Achille. Nella parte iniziale del 1 libro si narra di come Teti,
preoccupata per la predetta morte del figlio sotto le mura di Troia, tenti di salvatlo, chiedendo prima a
Poseidone di scatenare una tempesta che faccia affondare le navi che riconducono Paride ed Elena a
Troia e poi, fallito questo tentativo, portando Achille dalla Tessaglia a Lemno e nascondendolo sotto le
vesti di una presunta figlia femmina. Ultima di questo breve catalogo ¢ Deidamia, figlia del re di Sciro
e prima moglie di Achille. Con l'aiuto delle suore sue, cerca invano di trattenere il marito durante la
cena con Ulisse, lo abbraccia, gli controlla I'abito e il camuffamento, riesce a frenarne la rivelazione (1,
767, poi di nuovo 802 sgg.). Deve anch’essa cedere alla forza del destino e lasciare che Achille, rivelan-
dosi, cada nel tranello dell’itachese e si avvii verso la guerra di Troia e verso il proprio triste destino.
Quando Achille & ormai pronto per la guerra, Deidamia accetta la partenza del marito, intuendo che il
dolore causato dalla rinuncia al suo destino glorioso sarebbe per lui insostenibile.

100



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

ricordo nel secondo quartetto®® di eroine. Nella Tebaide perd Manto &
presentata in quanto figlia e collaboratrice dell'indovino tebano e di lei si
legge principalmente nel lungo episodio negromantico del libro 1v; poco,
se non nulla, di quei versi lascia supporre una dignitad e una virta suffi-
cienti a collocarla nella sede privilegiata.

E sempre difficile e forse addirittura pericoloso formulare ipotesi su
quanto non € dimostrabile, ma si puo ipotizzare che se nell'impianto della
Commedia mancasse il brano di Inferno XX, forse oggi, a torto, non ci si
stupirebbe della presenza di Manto nel catalogo di Purgatorio XXII; tuttavia
occorre dire a chiare lettere che la difficolti nasce a prescindere dalla sua
condanna nella Iv bolgia: da come Dante la conosce e da come Stazio ne
parla, Manto non puo essere un’anima degna del Limbo.*

Manto ¢ oggetto di una trattazione alquanto particolare gia in Stazio:
dopo essere stata ’elemento scatenante della guerra, collaborando con il
padre a un’importante profezia, I'indovina o (meglio) chi per lei, si fa
portavoce della fine del conflitto. Nel libro X (vv. 632 e sgg.) si narra di
come Virtus scelga di assumere le sue sembianze per scendere sulla terra e
indurre Meneceo al suicidio, cosi da realizzare una predizione e porre fine
alla guerra. Forse proprio questo episodio potrebbe nascondere la chiave
della soluzione del problema:

diva Iovis solio iuxta comes, unde per orbem
rara dari terrisque solet contingere, Virtus,
seu pater omnipotens tribuit, sive ipsa capacis
elegit penetrare viros, caelestibus ut tunc
desiluit gavisa plagis! dant clara meanti

“ L'uso esplicito di questo termine vuole ricordare gli importanti risultati raggiunti da Brugnoli e
nei quali si crede vivamente, anche se non per le soluzioni proposte in chiusura del contributo. Sulla
base di questi studi risulta quindi naturale non poter condividere le idee delle presupposte, difficili e
troppo poco accertabili corruzioni testuali Nereo o Peleo, che andrebbero a ridurre a 7 il numero
totale di donne staziane. Cfr. Giorgio Brugnoli, Evvi la figlia, cit., pp. 55-115 e Padoan, Manto, cit.,
dove sono riassunte le varie ipotesi di tradizione illegittima del testo.

# In questo senso a nulla varrebbe percid ipotizzare una revisione di Inferno XX posteriore alla stesura
di Purgatorio Xxi1, dato che il problema non potrebbe comunque dirsi risolto. Questa idea & stata
avanzata da Bosco, La Divina Commedia, Inferno, cit., p. 321. Alla stessa pagina si legga anche: «Quale
che sia la soluzione del problema, & da sottolineare che le due immagini di Manto, quella dell’Inferno
e quella implicita nella sua collocazione nel Limbo, e verosimilmente tra gli ‘spiriti magni’, sono tra
loro assolutamente incompatibili.»; ¢ ancora: «Ammissibile una dimenticanza, non una cosi grave
oscillazione fantastica di Dante». Sulla revisione e diffusione delle prime due cantiche cfr. Giorgio
Petrocchi, Intornio alla pubblicazione dell’Inferno e del Purgatorio, in Id., Itinerari Danteschi, Milano,
FrancoAngeli, 1994, pp. 63-87.

101



FEDERICO GODENZI

astra locum quosque ipsa polis adfixerat ignes.
lamque premit terras, nec vultus ab aethere longe;
sed placuit mutare genas, fit provida Manto,
responsis ut plana fides, et fraude priores

exuitur voltus.

(Thebais, X, 632-641)

Virtus era gia stata citata nella Tebaide ma solo in questo momento si
trasforma in un personaggio vero e proprio e fondamentale per lo sviluppo
della vicenda.®® In questo modo Dante si trova a poter disporre di un
nuovo personaggio femminile, certamente particolare ma di sicuro pit
degno di Manto e piu coerente con la struttura morale del Limbo. Perché
non parlare pero direttamente di Virtus e chiamare in causa la figlia di Tiresia
rischiando, come ¢ avvenuto, di essere frainteso? La domanda ¢ pit che
legittima e la risposta deve essere cercata all’interno del testo appena citato.
Come detto questi versi rappresentano un punto cruciale nella narrazione
della Tebaide; attraverso l'intervento di Virtus Stazio pud descrivere la
discesa sulla terra di un’entitd sovrannaturale e il compimento di un evento
che rivoluzionera il corso della storia. Questo brano non pud non richia-
mare alla mente la Iv Egloga di Virgilio, che per lungo tempo ¢ stata letta
come l'inconsapevole rivelazione virgiliana all'umanitd della venuta di
Cristo. Se quei famosissimi versi erano bastati al mondo per fare «cristiano
inconsapevole» Virgilio, questi, tutto sommato non tanto diversi, servirono
forse a Dante da ispirazione per fare cristiano celato il suo Stazio.”! Che il

% Le sue prime apparizioni nel poema si leggono in Iv, v. 662, citata tra le personificazioni parteci-
panti ai riti in onore di Bacco e in Vi1, 51, accompagnata dall’epiteto tristissima; & tra 1 personaggi
centrali della seconda meti del libro X (vv. 193, 663, 657 e 780) ed ¢é ricordata un'ultima volta in XI,
412 come incluta Virtus.

51 Su questo testo si legga quanto osservato da Lewis: «The passage is, however, of great interest for it
brings us as near as anything I know in Pagan poetry to something like a doctrine of Grace», cfr. Clive
Staples Lewis, Dante’s Statius, in «Medium AEvum», XXV, 3, 1957, pp. 133-139, in cui lo studioso passa
al vaglio alcuni brani della Tebaide che a suo avviso potrebbero celare il cripto-cristianesimo dell’autore.
Molto interessante sotto questo aspetto anche il piti recente: Ilaria Ramelli, La concezione del divino in
Stazio e la conversione del poeta secondo Dante, in «Geridny, 17, 1999, pp. 417-432. Lo studio si diffonde
nell’analisi delle occorrenze divine nelle opere di Stazio e pit precisamente nella Tébaide. Dalla lettura
dell’articolo emerge una ricerca continua della critica diretta contro tutte le divinitd, Giove escluso:
«pare tuttavia possibile riscontrare una visione peculiare del divino da parte di Stazio, che non sembra
ricalcare, nella presentazione degli dei, un modulo epico. Mentre, infatti, le restanti divinitd pagane
risultano come svalutate, quando non criticate aspramente, Iuppiter appare ['unica divinitd dipinta da
Stazio positivamente, con i tratti propri del summus deus...», ibidem, p. 418. Gli unici personaggi che
possono godere, con Giove, di tali qualificazioni positive sembrano essere le personificazioni etiche di

102



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

poeta, incontrato da Dante e Virgilio quasi al termine del loro viaggio
purgatoriale, sia un’anima salva e quindi cristiana, risulta da subito
evidente tanto ai viaggiatori quanto al lettore; quando e come questo sia
avvenuto desta pero in Virgilio prima di tutti, e nel lettore ancora oggi,
non poco sconcerto. Per questo motivo Virgilio chiede a Stazio:

«Or quando tu cantasti le crude armi
de la doppia trestizia di Giocasta,
disse 'l cantor de’ buccolici carmi,
«per quello che Clid teco 1i tasta,
non par che ti facesse ancor fedele
la fede, sanza qual ben far non basta...»
(Purgatorio, XX11, 55-60).

Queste terzine sono state ricordate nelle pagine precedenti per la
presenza al loro interno di Clio, interessante perché mai citata in Virgilio,
mai in Lucano e mai in Ovidio, ma ben due volte dalla Tebaide di Stazio.
E vero che, in quanto Musa della storia, Clio & giustamente invocata fin
dall’apertura del poema (1,41) ma compare ancora una volta soprattutto 1a

dove I’autore necessita di un’ispirazione particolare per narrare la vicenda
di Virtus:

memor incipe Clio,
saecula te quoniam penes et digesta vetustas.

(Thebais, X, 630-631)

Virgilio parlerebbe percio del testo che rende lo Stazio di Dante cristiano
(per quello che Clio teco I tasta) non cogliendone affatto il senso, anzi,
basando proprio su quel brano I'affermazione del suo paganesimo;>?

Dietas, Clementia e Virtus. «Accanto a Giove [...] Stazio colloca alcune grandi personificazioni etiche, il
cui valore nell’opera staziana & stato posto variamente in luce.», ibidem, p. 422. La studiosa basa su questa
particolare trattazione degli dei da parte di Stazio la possibile lettura dantesca di un poeta convertito.
Sulla positivitd delle personificazioni in Stazio si veda anche: Michael von Albrecht, Statius, in Geschichte
der romischen Literatur. Von Andronicus bis Boethius, Bern, Francke, 1992, pp. 747-759.

52 Sul cristianesimo di Stazio e su altri aspetti correlati, su tutti il rapporto Virgilio - Stazio, si consi-
gliano le belle pagine di Andreas Heil, Alma Aeneis, Frankfurt am Main, Peter Lang, 2002; cfr.
soprattutto, riguardo a queste terzine: «Hier zeigt sich in aller Deutlichkeit das Manko Vergils als
Leser. Er hat Zugang zu einer moralischen, nicht aber zu einer christlichen bzw. heilsgeschichtlichen
Ebene literarischer Werke. Dieses Defizit wird noch gesteigert dadurch, dass der Singer der bukoli-
schen ‘Gedichte’ (Purg. 22, 57) nicht einmal, wie Statius demonstriert, seine eigene vierte Ekloge
richtig zu deuten verstanden hat (Purg. 22, 67-69).», ibidem, p. 81.

103



FEDERICO GODENZ|

un’ulteriore stoccata del Dante-poeta, ormai pronto a liberarsi di un
maestro giunto al termine del suo ufficio e gid pit volte in difficoltd nei
confronti dell’'universo cristiano.>® Rispondendo a Virgilio, Stazio spiega
che fu proprio lui a indicargli la retta via, inconsapevolmente, attraverso la
sua IV Egloga. Un altro indizio che fa supporre un’importanza maggiore di
questo testo ¢ il verso: disse ’l cantor de’ buccolici carmi (Purgatorio, XX11, 57, si
noti, immediatamente precedente alla citazione di Clio). Virgilio per
Dante € spesso padre, duca o maestro, e non mancano anche perifrasi pit
ampie e nobilitanti: quel savio gentil che tutto seppe (Inferno, Vi, 2), ma
questa, cosl concentrata su una specifica opera virgiliana, sembra alquanto
singolare e indicativa. E vero che ai vv. 70-73 la Iv Egloga sari citata espli-
citamente, ma alla luce di quanto detto, andrebbe forse preso in

% Virgilio dimostra in pidl punti le sue lacune nei confronti del mondo cristiano: essendo la simonia
un peccato legato alla Chiesa,Virgilio non puo conoscerne la pena, (cfr. Inferno, X1x, 30 sgg.: dove Dante
pone una domanda aVirgilio che non sa rispondergli); non conosce la topografia definitiva dell’Inferno
(mutata dopo la vittoria di Cristo sulla morte) e si lascia per questo ingannare dai diavoli di Malebolge
(Inferno, XX1-XX11); non riconosce Caifas (Inferno, xx111, 109 sgg.); la stessa formazione dell’Inferno non
gli &€ completamente chiara (al v. 124 di Inferno, xxx1v dird, dopo avere esposto le sue idee a riguardo,
Jorse, tra 'altro in rima); non sa che prodighi e avari anche in Purgatorio sono puniti nella stessa cornice
e dimostra infine una vera difficoltd riguardo all’infusione dell’anima nel corpo umano. Proprio a
questo riguardo & gid stato osservato che la trattazione dell’anima in Purgatorio, Xxv da parte di Stazio
vuole esplicitamente contraddire quello che Virgilio aveva fatto sostenere ad Anchise in Aeneis, vi, 726-
727 (cfr. Fumagalli, Il lauro e il mirto, cit.). Forse anche per questo motivo, fin dall'inizio, Dante & messo
in guardia sulla sua guida, fin da Minosse che in modo velato suggerisce al pellegrino «guarda com’entri
e di cui tu ti fides (Inferno, v, 19). Inoltre Virgilio, proprio in seguito all’apparizione di Stazio, cerca di
sottolineare, forse intimorito dalla nuova presenza, il suo ruolo di guida: «Ond’io fui tratto fuor dell’ampia
gola | d’inferno per mostrarli, e mosterrolli | oltre, quanto ’l potrd menar mia scola.» (Purgatorio, xx1, 31-33), con
un uso del futuro quasi intimidatorio. Stazio spiega quindi a Dante cose cheVirgilio non pud sapere (il
funzionamento del monte purgatoriale o, per esempio, l'infusione dell’anima nel corpo umano).
Virgilio con la sua mente pud intuirne la struttura, ma non il funzionamento. Stazio ¢ la prova defini-
tiva che solo la fede pud salvare I'uomo, anche se limitata e legata a ingegno minore rispetto a quello
virgiliano. Virgilio & tutto empirismo, e il suo empirismo & perfetto, ma insufficiente e anche questo
fatto & annunciato fin da prima dell’apparizione del poeta cristiano: «La sete natural che mai non sazia |

se non con I'acqua onde la femminetta | sammaritna dimandd la grazia» (Purgatorio, XX1, 1-3), dove risulta
evidente che solo Dante e Stazio sazieranno un giorno la loro sete di conoscenza in Dio, mentre
Virgilio, ormai giunto ai limiti delle sue possibilitd, dovra rassegnarsi al desiderio eterno. Sulla metafora
della femminetta sammaritana si veda anche quanto affermato da Giuliana Angiolillo: «La metafora della
sete che si sazia sempre con l'acqua della veriti rivelata, quella che Gest offriva alla samaritana, vuole,
questa volta, segnare il limite tra il processo della conoscenza sin qui attuato da Dante con l'aiuto di
Virgilio, ed il nuovo, quello che si lega all’esperienza di quest’ultima parte di Purgatorio e per la quale
Virgilio non basta pit» e ancora: «Questi due canti staziani segnano il definitivo trionfo umano di
Virgilio, ma ne sanciscono inequivocabilmente il suo ‘etterno essilio’, il quale non gli & imposto soltanto
autoritariamente dall’alto, perché gli & mancata la fede, ma perché, come Dante dimostra, non pud
entrare a far parte di un mondo di cui non comprende i valori ed i significati.», cfr. Angiolillo, Canto Xx1
e XXII, cit., p. 213 e p. 238, ma anche da Sansone, Canto Xxi, cit., pp. 796-797.

104



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

considerazione che la circonlocuzione possa nascondere qualcosa di pia.
Alcuni hanno infine sostenuto in passato che la chiave della soluzione
debba essere contenuta nel vII libro della Tebaide ma a torto: Stazio
sostiene di essere gid cristiano a quell’altezza ma non rivela affatto di aver
nascosto in quel punto una sua confessione.>

Prendendo avvio dalla considerazione che I'ubicazione di Manto nel
Limbo rappresenta un problema a prescindere dalla sua condanna in
Inferno XX, in quest’ultima parte ho cercato di proporre nuovi materiali
sui quali riflettere. Sulla base dell'inconciliabilita delle due Manto ricor-
date da Dante, la vergine cruda piangente tra gli indovini e la presumibile
donna virtuosa sospirante tra gli spiriti magni, ho ipotizzato che potrebbe
non trattarsi della stessa persona.”® In questo modo ci si ritroverebbe
confrontati con due personaggi completamente diversi: da un lato Manto,
quella vera, la vergine cruda condannata alle pene infernali, dall’altro Virtus,
un personaggio nuovo, femminile, virtuoso e staziano (con tutte le carat-
teristiche necessarie per essere degna compagna delle altre eroine della
Tebaide e dell’ Achilleide ricordate nel catalogo di Virgilio).>® Dante prefe-
risce presentare questo personaggio nelle vesti di Manto, forse perché per
lui gli spiriti della Commedia sono tutti discendenti da figure storiche o
presunte tali;il brano di Tebaide X in cui Manto diventa Virtus pero & stato
proposto in queste pagine anche come possibile chiave di lettura per la

54 Basare questa ipotesi su un brano della Tebaide successivo al libro V11 inserisce chi scrive percio nella
schiera di chi vede in tutta 'opera di Stazio la possibilitd di riscontrare appigli utili a spiegare il suo
cristianesimo; cfr. Picone, Canto XX1I, cit., pp. 343-344 e Ramelli, La concezione del divino in Stazio, cit.,
n. 29, p. 428. Si ricordi pero anche quanto affermato da Heil: «Bei jeder Suche nach Belege, sei es
nun inVerbindung oder unabhingig von der Frage der Funktion des Statius innerhalb der Commedia,
sollte allerdings folgendes berticksichtigt werden: Wenn Dante tatsichlich in den Werken des Statius
oder sonstwo einen Anhaltspunkt oder eine Beglaubigung flir das Christentum des Statius gefunden
hat, dann, so darf man annehmen, wird er den Leser auch mehr oder weniger ausdriicklich auf diese
Stelle hingewiesen haben. Wer wahllos nach méglichen Quellen fiir da Christentum des Statius sucht,
ohne sich von impliziten oder expliziten Verweisen Dantes leiten zu lassen, wird letztendlich nicht zu
wirklich {iberzeugenden Ergebnissen gelangen.», Heil, Alma Aeneis, cit., p. 78. Questa indiscutibile
affermazione porta a considerare con ancor maggior attenzione il verso 58 di Purgatorio XXII: per quello
che Clio teco li tasta.

%5 Sarebbe lo stesso Dante a suggerire ['ambiguitd, evitando in Purgatorio di citare con il suo nome la
figlia di Tiresia.

5 Su Virtus in Stazio si veda almeno la chiosa al v. 633 in P Papini Stati Thebaidos, Liber decimus, edited
with a commentary by R.. D. Williams, Leiden, Lugduni Batavorum E.J. Brill, 1972, pp. 106-107,i gii
citati Lewis, Dante’s Statius, cit.; Ramelli, La concezione del divino in Stazio, cit.; Michael von Albrecht,
Statius, cit. e D. C. Feeney, The gods in epic, Poets and Critics of the Classical Tradition, Oxford, Clarendon
Press, 1991, pp. 378-385.

105



FEDERICO GODENZI

conversione al cristianesimo di Stazio. Dante parlando di Manto invece
che di Virtus non farebbe altro che proseguire la finzione gia di Stazio,
che parlando di Virtus e mostrandosi pagano, celava la sua fede cristiana.

Un’altra possibile interpretazione potrebbe dipendere, invece, dalla
predilezione di Stazio per il camuffamento e per 'inganno: Virtus cela le
sue sembianze sotto quelle di Manto, Achille per volere di Teti assume
vesti femminili, lo stesso Stazio, sempre nell’ottica della Commedia,
nasconde sotto la professione pubblica di paganesimo la sua fede cristiana.
Lo Stazio-auctor appare cosi come un maestro della dissimulazione, come
un pavido che non nasconde solamente la propria verita ma anche la
veritd concernente 1 propri personaggi e Virgilio sfrutterebbe il ricordo
di Virtus per vendicarsi delle accuse di incomprensione della propria
Egloga v appena mossegli. Un altro elemento potrebbe avvalorare questa
ipotesi: al v. 645 del libro X Stazio narra di come Virfus nella sua trasfor-
mazione debba abbandonare I'alloro e raccogliere le chiome in una benda
nera; alludendo a questo brano Virgilio rimarcherebbe nuovamente la
mancata incoronazione poetica di Stazio con il lauro, perduto forse a
causa anche del suo poco coraggio.

Rimane a questo punto un unico problema da risolvere, e cioé trovare
una spiegazione alla presenza di Virtus, un’entitd divina, nel Limbo. L'unica
ipotesi plausibile, benché insoddisfacente, & che il suo essere personaggio
attivo della Tebaide e necessario a Dante per spiegare il cristianesimo di
Stazio abbia spinto l'autore a forzare lievemente la struttura morale
dell’ Inferno. Quest’ostacolo pud sembrare tanto insormontabile da lasciar
presupporre di essere sulla pista sbagliata e di accettare ’economia dei dati
cosl come stanno. Resta tuttavia impossibile continuare a sostenere, dopo
quanto mostrato, che la figlia di Tiresia ricordata da Virgilio possa essere
davvero Manto.

Quanto esposto non manca certo di sollevare nuovi interrogativi,
molte questioni e altri problemi, ma sull’interpretazione di Stazio, del suo
cristianesimo e su Manto stessa, 'esegesi della Commedia non ha ancora
trovato idee complessivamente accettate e proprio per questo motivo
queste poche righe vogliono proporsi quale spunto di riflessione, come
punto di partenza verso la ricerca di nuove soluzioni volte alla compren-
sione dell’opera del Poeta.

106



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

In questo lavoro ¢ stato riletto quanto, nella Commedia, interessa la
particolare figura di Publio Papinio Stazio. La grande importanza riservata
a quest’anima ¢ stata spunto di riflessioni sul suo significato, su quello che
racconta e sul suo ruolo effettivo nel complesso disegno dantesco. Alcune
delle numerose questioni sollevate negli anni dalla critica sono state
studiate, altre sono state purtroppo tralasciate.’

L'immagine di Stazio che emerge da queste pagine ¢ certamente quella
di una fonte cara a Dante, di un poeta fornitore di immagini, di versi e
soprattutto di personaggi (e in particolar modo di personaggi femminili),
quella di un autore fruito e meditato pid volte, con interesse. Dante
apprezza 1 personaggi staziani e li usa, li fa suoi, anche in modo molto
particolare, orgoglioso di poter ammiccare ai lettori attenti e consci della
rarita di quei nomi. Anche Stazio perd non ha sempre ragione, solo perché
¢ un poeta convertito: anche Stazio «sbaglia», e anche i suoi personaggi a
volte vengono contaminati con altre fonti. Tutto si complica quando sulla
scena compare lo Stazio-agens, un nuovo poeta cristiano, un’anima redenta,
un compagno di viaggio, una guida, forse. Il ruolo di Stazio emerso da
queste indagini ¢ da cogliere in relazione a quello di Virgilio, la guida
pagana, fallibile. Dante non puo pit accontentarsi diVirgilio sul lato spiri-
tuale, a Dante non puo bastare nessun altro poeta sul versante
tecnico-poetico, I'unica soluzione per giungere al Paradiso Terrestre ¢
trovare un compromesso, un poeta cristiano, certamente inferiore, ma da
accostare al grande poeta dannato per le questioni filosofico-teologiche.
Che Stazio gli sia stato suggerito da testimonianze oggi ancora ignote ¢&
pura ipotesi; qui sono stati proposti alcuni brani che in modo allegorico
possono perlomeno celare un eventuale cristianesimo di Stazio.
Consapevoli delle numerose questioni rimaste insolute si spera di aver
quantomeno portato alcuni nuovi spunti dai quali muovere per ulteriori e
necessarie indagini sulla figura di Stazio in Dante, dello Stazio di Dante.

Federico GODENZI
Universita di Friburgo
federico.godenzi@unifr.ch

57 Si pensi soprattutto all’importante e intricata questione dell’errata «citazione» dell’Eneide da parte
di Stazio in Purgatorio, XXI1, 40-41.

107






	Stazio in Dante, lo Stazio di Dante

