
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 58 (2011)

Heft: 2: Fascicolo italiano. Stazio e Virgilio in Dante e altri studi danteschi

Artikel: Stazio in Dante, lo Stazio di Dante

Autor: Godenzi, Federico

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-271907

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-271907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stazio in Dante, lo Stazio di Dante

Un grande tremare scuote e stravolge l'ordine del monte purgatoriale;
dagh spiriti penitenti s'innalza un grido di gioia; un'anima si accosta

improvvisamente a Dante e aVirgilio, giunti ormai alla sesta cornice. Così
è descritta, a cavallo tra il XX e il xxi del Purgatorio, l'apparizione di Publio

Papinio Stazio.1 Questa speciale presentazione, che suggerisce da subito
l'interesse riservato dall'autore al nuovo personaggio, non è l'unica
particolarità connessa all'anima del poeta latino; un altro rarissimo privilegio
gli è concesso. Con Virgilio e Beatrice, da sempre considerati guide
«ufficiali» del viaggio dantesco, lo Stzzio-agens è l'unico spirito cui sia

permesso attraversare più luoghi dell'oltretomba.2 Stazio, purificatosi dai

suoi peccati, può continuare l'ascesa verso il Paradiso Terrestre e per
questo si fa compagno di viaggio dei due pellegrini per il rimanente
tratto di strada. La presenza di Stazio nel poema non si limita tuttavia agli

episodi appena menzionati e ricopre anzi le tre cantiche nella loro interezza:

numerose sono le citazioni, le immagini e i personaggi incontrati dal

lettore nell'opera e figli deUa poesia staziana.3 La duplice presenza dello

Stzzio-agens e dello Stzzio-auctor, seconda probabilmente solo a quella

1 Sull'attenzione riservata da Dante a Stazio nella presentazione cfr. Alessandro Boccia, Appunti sulla

presenza di Stazio nella Divina Commedia, in Annali dell'Istituto Italiano per gli Studi Storici, Bologna,
xvm, 2001, Società Editrice il Mulino, pp. 29-45.
2 «Stazio è dunque un personaggio incontrato, appartenente al racconto secondario, ma è anche

personaggio itinerante, che entra a far parte del racconto primario», cfr. Michelangelo Picone, Canto

xxii, in Lectura Dantis Turicensis, Purgatorio, a cura di Giorgio Güntert e Michelangelo Picone, Firenze,
Franco Cesati Editore, 2000, p. 333. Altri personaggi, come per esempio gli spiriti magni, Brunetto
Latini, Sordello o i diavoli di Malebolge (che accompagnano Dante e Virgilio per un canto o più),
presentano una differenza sostanziale rispetto a Stazio e alle guide; essi scortano Dante all'interno del

proprio girone oppure, nel caso del trovatore, attraverso tutto l'Antipurgatorio, ma è loro proibito
varcare i confini di tali sezioni. Stazio invece passa con Dante eVirgilio le ultime cornici del secondo

regno e l'intero Paradiso Terrestre. Sulla presenza di Stazio oltre il canto xxv si noti quanto sostenuto
da Paratore: «A ogni modo da quando compare e parla di sé nei canti XXI-XXII, S[tazio] non è mai più
dimenticato sino alla fine della cantica», cfr. Ettore Paratore, Stazio Publio Papinio, in Enciclopedia

Dantesca, voi. v, Roma, Istituto dell'Enciclopedia Italiana, 1976, p. 169; osservazione questa, sulla quale
si nutrono delle riserve, ma di cui si avrà ancora occasione di parlare.
3 Due esempi su tutti, i già noti richiami tra il messo divino di Inferno IX e il Mercurio di Thebais II,
1 e sgg., e tra Paradiso xxi, 5-6 e Thebais, HI, 184-185, dove conta però anche l'eco ovidiana di
Metamorphoses, m, 253-315.

79

Federico GoDENZi, «Stazio in Dante, lo Stazio di Dante», Versants 58:2, fascicolo italiano, 2011, pp. 79-107



FEDERICO GODENZI

dello stesso Virgilio,4 è completata infine da tutte quelle informazioni
fornite da Stazio nel XXI e nel XXII del Purgatorio, che ancora oggi non
mancano di sollevare spinosi interrogativi.3 Il poeta è quindi uno dei

personaggi più interessanti, enigmatici e articolati della Commedia, una

figura sulla quale è già stato scritto molto ma che offre ancora numerosi

spunti sui quali lavorare.

La presente ricerca si concentra su una porzione ridotta del poema,
comprendente Purgatorio Xll-xxxni e Paradiso xn-xxil; la solida e articolata

struttura deU'opera offrirà in ogni caso l'occasione di aprire delle

parentesi anche su altri luoghi danteschi. Si procederà nell'analisi sulla

base della dicotomia Stazio-ijwcror - Stazio-ofjens, iniziando cioè dallo
studio di quei luoghi che interessano situazioni e personaggi attinti da

Dante dall'opera staziana, per concentrare l'attenzione poi solo in un
secondo momento sulla figura vera e propria del personaggio della
Commedia.

4 Sul rapporto Stazio-Virgilio, e soprattutto sulle loro rispettive presentazioni autobiografiche, è utile
ricordare almeno: Giorgio Brugnoli, Ancor chefosse tardi, in Id., Studi danteschi, I, Per suo richiamo, Pisa,

edizioni ETS, 1999, pp. 117-174.
5 L'esegesi dantesca ha più volte ribadito che le informazioni relative alla propria vita offerte da Stazio
nei canti citati presentano numerosi problemi: «Se in Pg XXI abbiamo una precisa presentazione della

figura e dell'opera di S[tazio], nel e. XXII troviamo invece sviluppato quel complesso di notizie che

con la vera biografìa di S[tazio] non han da fare né punto né poco, e che costituiscono il sorprendente
di più introdotto da D[ante]», cfr. Paratore, Stazio, cit., p. 167. Alcuni nodi sono stati sciolti ormai in
modo definitivo dalla critica moderna: non creano oggi più alcuna difficoltà i problemi riguardanti la

dolcezza del poeta (Purgatorio, XXI, 88), la sua nascita tolosana (xxi, 89), l'incompiutezza àeWAchilleide

(xxi, 92-93) e il suo essere stato in vita troppo prodigo (XXII, 34-36); per queste questioni si veda

soprattutto: Violetta De Angelis, Magna questio prepósito coram Dante et domino Francisco Petrarca et

Virgiliano, in «Studi Petrarcheschi», nuova serie, I, 1984, pp. 103-209; Id., I commenti medievali alla
Tebaide di Stazio:Anselmo di Laon, Goffredo Babione, Ilario d'Orléans, Medieval and Renaissance scholarship,

in «Mittellateinische Studien und Texte», XXI, 1997, pp. 75-136 e Giorgio Brugnoli, Stazio in Dante,
in «Cultura neolatina», XXIX, 1-2,1969, pp. 117-125, con il quale però non si concorda a pieno sulle

conclusioni riguardo alla presenza di Stazio in Purgatorio, causata secondo lo studioso da un'ipotiz-
zata riscoperta dantesca di parte della cultura latina dopo la stesura del canone poetico di Inferno IV;
cfr. Brugnoli, Stazio in Dante, cit., p. 125. Altri dubbi rimangono invece ancora più o meno irrisolti:
si pensi alla conversione del poeta al cristianesimo (Purgatorio, XXII, 73), alla doppia ubicazione
ultraterrena di Manto, presentata prima come condannata alla bolgia degli indovini (Inferno, xx, 52-60) e

poi quale anima degna del Limbo (Purgatorio, xxii, 113), all'incoronazione di Stazio con il mirto e

non con il lauro (Purgatorio, XXI, 90) e al fraintendimento del brano virgiliano di Aeneis, III, 56-57
(Purgatorio, XXII, 40-41).

80



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

È ormai comunemente noto e accettato che Dante di Stazio conoscesse

solamente la Tebaide e YAchilleide,6 che riteneva incompiuta.7 Tra i
personaggi ripresi da queste opere, Ettore Paratore ha segnalato un

gruppo di nomi molto interessante:8 si tratta di una serie di personaggi
così noti, che forse ci si aspetterebbe di vedere ricordati in autori quali
Virgilio, Ovidio o Lucano, più familiari a Dante, e che invece trovano la

citazione esplicita solamente in Stazio. L'ipotesi qui proposta e da verificare

è che Dante non si limiti all'uso della citazione dotta ma che metta
in scena queste figure segnalandone ogni volta la rarità grazie all'impiego
di rime inconsuete o addirittura uniche. Tra i personaggi ricordati da

Paratore, saranno analizzati i contesti in cui vengono presentate Cloto,
Cho e Lachesi.9

L'unica citazione esplicita di Cloto compare nel XXI del Purgatorio e il
suo nome sembrerebbe oggi conoscere un solo precedente staziano:

Ma perché lei che dì e notte fila

non li avea tratta ancora la conocchia
che Cloto impone a ciascuno e compila,

l'anima sua, ch'è tua e mia scrocchia,
venendo su, non potea venir sola,

però ch'ai nostro modo non adocchia.

(Purgatorio, xxi, 25-30)10

ubi terminus aevi,

quid bonus ille deum genitor, quid ferrea Clotho
cogitet?

(Thebais, ili, 555-557)

6 cfr. Paratore, Stazio, cit., p. 165.
' cfr. Purgatorio, XXI, 93 e la critica relativa, tra cui soprattutto De Angelis, Magna quesito, cit.
8 cfr. Paratore, Stazio, cit.,pp. 169-172. Dello stesso contributo è particolarmente importante il passo

seguente: «Nei canti staziani del Purgatorio, dopo il lungo indugio dei canti XXI-XXH sul poeta, la

critica non ha trovato se non due echi dell'opera di S[tazio]: quella di xxvin 31-33 (awegna che si

mova bruna bruna [l'acqua] | sotto l'ombra perpetua, che mai j raggiar non lascia sole ivi né luna), che

[...] richiamerebbe Theb. rv, 723-724 [...] e quella di Pg. xxx 85-90, che richiamerebbe Theb. XI 193-
195. Lì dove S[tazio] parla, nel e. xxv, ci si aspetterebbe che qualcosa di lui filtrasse nel suo eloquio; ma
il tema del suo discorso, profondamente innervato nei problemi della Scolastica, sembra escludere ogni
possibilità per D[ante] di attingere qualche particolare all'opera di Stazio», ibidem, p. 170.
9 Non mi occupo invece della Parca Atropo, il cui nome non compare mai negli altri auctores, ma che
è citata ben cinque volte da Stazio: ibidem, pp. 170-171. Sulla sua presenza nella Commedia sia ricordato

solamente che dall'edizione Petrocchi emerge una forte presenza nei manoscritti e anche nelle

stampe quattro-cinquecentesche della forma Antropos: cfr. Dante Alighieri, La Commedia secondo

l'antica vulgata, a cura di Giorgio Petrocchi, voi. Il, Casa Editrice Le Lettere, Firenze, 1994, p. 577.
10 Le citazioni della Commedia sono tratte dall'edizione Petrocchi.

81



FEDERICO GODENZI

La presenza della Parca è accompagnata da una rima molto rara che, oltre
ai versi appena citati, ritorna solamente un'altra volta, sempre in
Purgatorio, IV, 106-111.11

Anche Clio, ricordata da Virgilio in dialogo con Stazio, conosce una
sola attestazione nell'intero poema:

«Or quando tu cantasti le crude armi
de la doppia trestizia di Giocasta»,
disse 1 cantor de' buccolici carmi,

«per quello che Clio teco lì tasta,

non par che ti facesse ancor fedele

la fede, sanza qual ben far non basta...»

(Purgatorio, xxii, 55-60)

Per quanto riguarda i poemi classici che Dante poteva conoscere, gli unici
antecedenti noti del nome della Musa sembrano essere le seguenti invocazioni

della Tebaide:

quem prius heroum, Clio, dabis?

(Thebais, 1,41)

memor incipe Clio,
saecula te quoniam penes et digesta vetustas.

(Thebais, X, 630-631)

È significativo che Cho venga ricordata da Stazio a inizio racconto e

ancora una volta prima della narrazione degh avvenimenti risolutivi della

vicenda;12 Dante coglie la peculiarità staziana di Clio e la usa per indicare
la Tebaide. Un altro espediente, molto più esposto, accompagna però il suo

nome; l'uso della rarissima rima -asta, utilizzata solamente un'altra volta, in
Inferno, xvill, 106-111. Dante collega tramite una circonlocuzione le

vicende della Tebaide (la doppia trestizia di Giocasta), Cho, che tasta le corde

poetiche di Stazio (perciò la sua poesia), e la sua fede, senza la quale non
basta neppure l'impegno letterario per salvare un'anima pagana. È
certamente facile sostenere che nel canto purgatoriale sia stato il nome di

11 Della particolarità della rima in -occhia aveva già parlato Luca Carlo Rossi, Canto xxi, in Lectura

Dantis Turicensis, Purgatorio, a cura di Giorgio Güntert e Michelangelo Picone, Firenze, Franco Cesati

Editore, 2000, pp. 317-318. Si noti inoltre come il secondo e il terzo rimante tornino nei due brani
invertiti tra di loro, mentre il primo venga qui sostituito da conocchia.
12 Prima cioè che Virtus, sotto le sembianze di Manto, convinca il figlio di Creonte a sacrificarsi per
adempiere una profezia e porre fine alla guerra.

82



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

Giocasta a determinare la sede di clausola, ma si potrebbe forse porre
l'accento anche sul desiderio da parte dell'autore di donare ulteriore
rilievo alla presenza di Cho.13

Lachesi è menzionata in una similitudine dallo stesso Stazio e proprio
lui sembra essere stato l'unico autore ad averne ricordato il nome nelle

sue opere:

Quando Làchesis non ha più del lino,
solvesi da la carne, e in virtute
ne porta seco e l'umano e '1 divino...

(Purgatorio, xxv, 79-81)

ecce meta subito - Làchesis sic dura iubebat -
inpulsae mentes, excussaque gaudia patri,
et turbata dies.

(Thebais, il, 249-251)

vidi ingentis portenta ruinae,
vidi hominum divumque mews hilaremque Megaeram
et Lachesin putti vacuantem saecula penso.

(Thebais, IH, 640-642)

quodsi adeo placui defienda in tempora vates,
dicam equidem, quo me Làchesis, quo torva Megaera

usque sinunt...
(Thebais, rv, 635-637)

Questa volta le rime che accompagnano il personaggio (-ino e -ute) non
sono rarissime, benché rimangano comunque relativamente esposte, e quindi
indicative forse di quella sistematicità che si sta cercando di dimostrare.

Se Cloto, Cho e Lachesi formano un esclusivo gruppo di personaggi
solamente di Stazio,14 vari sono i nomi delle figure ricordate da più fonti
e comunque presenti nel poema come particolarmente care aUe opere
staziane. Dopo aver dimostrato una certa regolarità tra la presenza di nomi
solamente di Stazio e l'occorrenza di rime rare, ci si potrebbe chiedere se

il particolare legame segnalato valga anche per i personaggi appartenenti

13 Nel caso infernale è probabile invece che sia stata la concretezza fornita dal termine appasta ad

averne suggerito a Dante l'impiego in rima.
14 Non è forse un caso, che questi tre personaggi ricorrano nei tre canti principali per la sua figura:
il XXI, il xxii e il xxv del Purgatorio.

83



FEDERICO GODENZI

a questa seconda categoria. Si osservino a riguardo le occorrenze
dell'Asopo, di Licurgo e di Teti.

Asopo è presentato in una similitudine a rappresentazione della calca

che i viandanti si trovano di fronte nella cornice degli accidiosi:

E quale Ismeno già vide e Asopo
lungo di sé di notte fùria e calca,

pur che iTeban di Bacco avesser uopo,
cotal per quel giron suo passo falca,

per quel ch'io vidi di color, venendo,
cui buon volere e giusto amor cavalca.

(Purgatorio, xvm, 91-96)

Il fiume non è ricordato esphcitamente solo da Stazio15 ma la sua presenza
nella Tebaide è nettamente superiore rispetto a quella in altri autori e

sembra essere tanto più vicina al dettato dantesco:

talis erat [Tideo]; medias etiam non destitit urbes,

quidquid et Asopon ueteresque interiacet Argos,
infiammare odiis...

Asopos genuisse datar...

(Thebais, ni, 336-338)

(7M>m-5,vn,315)

iam ripas, Asope, tuas Boeotaque ventam
ilumina.

(Thebais, Vil, 424-425)

aspicit has longe iamdudum Asopius Hypseus

palantam strages ardetque avertere pugnam...
(Thebais,vu,723-724)

ille ego clamatus sacris ululatibus amnis,

qui molles thyrsos Baccheaque cornua puro
fonte lavare feror, stipatus caedibus artas

in fréta quaero vias...

(Thebais, ix, 434-437)

15 Si ricordano i rapidi accenni in Metamorphoses, vi, 113; VII 484 e 616, dove però Asopo è sempre
presente in quanto padre di Egina o nonno di Èaco e in Pharsalia, vi, 374.

84



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

Anche in questo caso il toponimo è accompagnato in Dante da una rima
alquanto rara, la rima in -opo, che conosce nella Commedia solo due altre

attestazioni, entrambe provocate probabilmente, come qui, dall'impiego a

fine verso di un nome proprio.16
Lo stesso trattamento è riservato anche al sovrano di Nemea, ricordato

per la sua triste vicenda, diffusamente narrata nei hbri centrali della Tebaide.17

Quali ne la tristizia di Ligurgo
si fer due figli a riveder la madre,
tal mi fee' io, ma non a tanto insurgo

(Purgatorio, xxvi, 94-96)

sed Lemnos ad aures

ut primum dictusque Thoas, per tela manusque
inruerant, mattemque avidis complexibus ambo

diripiunt fientes alternaque pectora mutant.
(Thebais, v, 719-722)

Il nome di Licurgo è sì ricordato da più autori ma dalle indagini effettuate

risulta che in nessuno di questi si faccia riferimento proprio al

personaggio di Stazio;18 anche questa sembrerebbe essere una figura
presente unicamente nella narrazione staziana; l'immagine dei figli deside-

16 Si tratta delle parole-rima Isopo, nel celebre incipit in Inferno, XXIH, 1-6 e, sempre in contesto
fluviale, Eiiopo, in Purgatorio, xxvi, 16-21.
17 II personaggio di Licurgo entra nelle vicende della Tebaide perché strettamente connesso alla storia
di Isifile. La donna, figlia del sovrano di Lemno, Toante, si era rifiutata di uccidere il padre sottraendolo

all'androcidio a cui vennero spinte tutte le donne della sua isola. Sedotta e abbandonata con una

coppia di gemelli da Giasone, approdato a Lemno con gli argonauti, il tradimento di Isifile sarà

scoperto dalle altre isolane e lei dovrà optare per l'esilio. Giunta a Nemea diviene schiava di Licurgo
e balia del piccolo Ofelte/ Archemoro. Per indicare la fonte Langia all'esercito dei sette in marcia
contro Tebe, Isifile abbandona il piccolo figlio di Licurgo condannandolo a un'atroce fine. I figli la

ritroveranno proprio a Nemea durante questi tristi avvenimenti e, riconoscendola, le si getteranno al

collo. Cfr. i libri IV, v e vi della Tebaide.
18 II Thesaurus linguae Latinae, non riporta una voce per Licurgo e la Paulys Real-Encyclopädie der classischen

Altertumswissenschcft segnala unicamente autori che difficilmente Dante poteva conoscere. È vero che un
rapidissimo accenno a un Licurgo, completamente sconnesso dalle vicende di Ofelte e Isifile, è riscontrabile

in Aeneis, in, 15. Servio si diffonde nel suo commento in una chiosa abbastanza lunga, segnalando
l'esistenza di più di un Licurgo, anche se nessuno di questi sembrerebbe identificabile con il nostro. Cfr.
Servii grammatici quiferuntur in Vergila carmina commentant recensuerunt Ceorgius Thilo et Hermannus Hagen,

Lipsaie,Teubner, 1923. AncheValerio Massimo cita più volte il nome di Licurgo ma sempre intendendo
il sovrano e legislatore spartano, e non il re di Nemea. Cfr. soprattutto Valerius Maximus, Facta et dicta

memorabilia, II, 6,1. Sulla conoscenza di Dante diValerio Massimo cfr. invece: Giampietro Marconi, Valerio

Massimo, in Enciclopedia Dantesca, voi. v, Roma, Istituto dell'Enciclopedia Italiana, 1976, pp. 863-866.
Qualora anche Licurgo dovesse confermarsi personaggio per Dante unicamente staziano, il suo nome
dovrebbe essere aggiunto a quelli già ricordati da Paratore, cfr. Paratore, Stazio, cit.

85



FEDERICO GODENZI

rosi di abbracciare la madre Isifile è inoltre troppo vicina al brano del V
hbro della Tebaide per non suggerirne un ricordo diretto. La citazione, in
sede di clausola, si fa questa volta portatrice addirittura di una rima unica.

Teti è ricordata invece nel catalogo di anime risiedenti nel Limbo
offerto daVirgilio a Stazio nel xxii del Purgatorio. Anche la nereide non è

certamente un personaggio esclusivo deU'Achilleide,19 ma che nella
Commedia appaia in quanto donna ricordata da Stazio sembra difficile da

contestare. Sarà casomai interessante osservare la ricorrenza - anche in
questo caso - di una rima unica, la rima in -eti, certamente pensata per
nobihtare e forse esporre a una particolare attenzione il personaggio,
collocandolo a fine verso:20

«...

èwi la figlia di Tiresia, e Teti,
e con le suore sue Deidamia».

Tacevansi ambedue già li poeti,
di nuovo attenti a riguardar dintorno,
liberi da saliri e da pareti

(Purgatorio, xxii, 113-117)

Concludendo questa prima riflessione suUa presenza dello Stazio-
auctor è possibile riassumere quanto fin qui raccolto, aggiungendo
un'ultima considerazione. Le rime -io (di Cho) e -oto (di Cloto) sono
ampliamente sfruttate nel poema e per questo motivo Dante scegherebbe
di non esporre questi personaggi in posizione forte, favorendo piuttosto
delle costruzioni sintattiche che gli permettano di accostarli a una rima
dalla ricorrenza molto più rara.21 Lo stesso ragionamento, invertito,

19 Per Teti basti ricordare la narrazione di Metamorphoses, XI, 217-265 e il rapido accenno presente
anche in Aeneis, V, 825.
20 La stessa rima pone però in forte rilievo anche li poeti, e quindi Stazio eVirgilio.
21 Va ricordato però che tanto Clio che, forse, Clotò in quanto nomi propri di origine greca hanno

per Dante un'accentazione ossitona, cfr. Bruno Migliorini, Grecismi, in Enciclopedia Dantesca, voi. Ili,
Roma, Istituto dell'Enciclopedia Italiana, 1971, pp. 280-281 e che anche questa ragione può aver

portato il poeta alla ricerca di altre strutture per la loro presentazione. L'accentazione Làchesis forma
invece un endecasillabo con accento di quinta e rimane per questo motivo molto più difficile da

sostenere; tale accentazione esula infatti dalla prosodia comune della Commedia e sembrerebbe ricorrere

in una sola occasione: «che diedi al re giovane i ma' conforti» (Inferno, xxvm, 135, cfr. a riguardo
Aldo Menichetti, Metrica italiana: fondamenti metrici, prosodia, rima, Padova, Antenore, 1993, p. 410).
Resta il fatto comunque che anche Giocasta è personaggio staziano portatore di una rima rarissima
e forse più utile ai fini di Dante rispetto all'impossibile rima in -is e alla e già due volte sfruttata rima
tronca in -ò, presente in Inferno XX, 74,76 e 78 e a chiusura di Inferno XXXI, 143 e 145.

86



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

varrebbe per Asopo, che gode dello statuto di parola rima, essendo -opo

una rima poco usata (anche in questo caso la rima -eno di Ismeno risulterebbe

molto più frequente), per Licurgo e per Teti, che forniscono
addirittura due rime uniche, e forse, anche se in modo meno dichiarato,

pure per Lachesi.22 In questo senso è possibile notare una certa sistematicità

da parte di Dante, che evidenzia la presenza di personaggi
particolarmente legati a Stazio tramite l'impiego di rime uniche o

quantomeno rare.

Un altro aspetto interessante riguarda lo sviluppo dantesco di personaggi

presenti in più fonti ma in versioni contrastanti tra loro. Un
esempio celebre è queUo di Manto, al quale non si accennerà che

brevemente, giacché narrato in una porzione del poema diversa da quella presa
in esame.23 Com'è noto, l'indovina è caratterizzata dai termini vergine
cruda (Inferno, xx, 82) sulla scorta della lezione di Stazio, che la voleva
innuba (Thebais, iv, 463) e non secondo il dettato di Virgilio che la

riteneva, invece, la madre di Ocno:

«Ille etiam pattiis agmen ciet Ocnus ab oris,
fatidicae Mantas etTusci filius amnis,

qui muros matrisque dedit tibi, Mantua, nomen»
(Aeneis, X, 196-198)

Seguendo il testo di Stazio, il Dante-poeta (per bocca delVirgilio-personaggio)

corregge imphcitamente quanto narrato nell'Eneide, avanzando
così ulteriormente nel suo cammino di distacco dal maestro. Questo
dato può portare a riflettere su cosa avvenga riguardo ad altri personaggi,

a chiedersi se un autore prevalga sempre sui coUeghi, o se invece
Dante scelga liberamente quale poeta seguire ogni volta che si trova
confrontato con lezioni discordanti. Anche questa domanda sarà analizzata

concentrando l'attenzione su tre personaggi: Briareo, Niobe e

22 Anche Atropo, della quale non si è parlato poiché citata in Inferno, XXXUi, 126 e quindi lontana dai
versi qui considerati, sembra essere accompagnata, come Lachesi, da una rima non unica ma tutto
sommato non troppo frequente, la rima in -ade, che compare solo altre otto volte nell'intero poema.
I versi già analizzati in apertura per la presenza di Cho potrebbero inoltre essere qui visti per la

presenza di Giocasta, personaggio anche di altri ma esplicitamente citata per ricordare proprio la

narrazione della Tebaide e fonte, come si è già detto, di una rima molto rara.
23 Su Manto si consiglia in questo stesso fascicolo: Danila Scalmazzi, Episodi della presenza di Stazio
nella Commedia.

87



FEDERICO GODENZI

Alcmeone,24 tutti e tre citati nei versi purgatoriali dedicati agli esempi
di superbia punita.

Briareo è presente sia tra le incisioni della prima cornice, sia quale
dannato infernale, punito con gh altri giganti neUa fossa a loro riservata:

Vedëa Briareo fitto dal telo
celestial giacer, da l'altra parte,

grave a la terra per lo mortai gelo.
Vedea Timbreo, vedea Pallade e Marte,

armati ancora, intorno al padre loro,
mirar le membra d'i Giganti sparte.

(Purgatorio, XII, 28-33)

E io a lui: «S'esser puote, io vorrei
che de lo smisurato Briareo

esperienza avesser li occhi mei».

Ond' ei rispuose: «Tu vedrai Anteo

presso di qui che parla ed è disciolto,
che ne porrà nel fondo d'ogne reo.

Quel che tu vuo' veder, più là è molto
ed è legato e fatto come questo,
salvo che più feroce par nel volto».

(Inferno, xxxi, 97-105)

È stato osservato23 che lo smisurato Briareo infernale fosse personaggio
staziano, testimone di un'ulteriore correzione delVirgiho-autore da parte
del Virgilio-personaggio,26 sulla scorta proprio dello Stzzio-auctor, come
già era avvenuto per la verginità di Manto. Neh'Inferno Virgilio parla a

Dante di Briareo descrivendolo come simile a Efialte, che sta loro di
fronte (v. 104) e quindi con due braccia e due mani, ponendo l'accento

24 I nomi di Niobe e Alcmeone sono indicati a testo nella loro forma comune e non secondo la

grafia riportata dall'edizione critica di Petrocchi; cfr. Giorgio Padoan, Almeone, in Enciclopedia
Dantesca, voi. I, Roma, Istituto dell'Enciclopedia Italiana, 1970, p. 179; Giorgio Padoan, Niobe, in
Enciclopedia Dantesca, voi. v, Roma, Istituto dell'Enciclopedia Italiana, 1976, pp. 49-50 e Migliorini,
Grecismi, cit.
25 Sull'uso delle fonti rispetto a Briareo cfr. Giorgio Padoan, Briareo, in Enciclopedia Dantesca, voi. i,
Roma, Istituto dell'Enciclopedia Italiana, 1970, p. 698 e George F. Butler, Statius and Dante's Giants:
TfeeThebaid and the Commedia, in «Forum Italicum», 39,2005 (Spring), pp. 5-17.
26 cfr. Aeneis VI, 287: «et centumgeminus Briareus»; e x, 565-568: «Aegeon qualis, centum cui Inocchia dicunt

| centenasque manus, quinquaginta oribus ignem \ pectoribusque arsisse, louis cumfulmina contra \ tot pari bus

streperei clipeis, tot stringerei ensis:».

88



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

però al v. 98 sulla sua smisuratezza. È molto probabile che Dante traesse la

propria ispirazione dal seguente brano della Tebaide:

Non aliter - Geticae si fas est credere Phlegrae -
armatum inmensus Briareus stetit aethera contra,
hinc Phoebi pharetras, hinc torvae Pallados anguis,
inde Pelethroniam praefixa cuspide pinum
Martis, at hinc lasso mutata Pyragmone temnens
fulmina, cum toto nequiquam obsessus Olympo
tot queritar cessare manus...

(Thebais, II, 595-601)

dove nulla fa pensare a un gigante con più di due braccia. Ma si legga
anche il breve accenno presente a quasi due libri di distanza:

et angustam centeni Aegaeonis umbram?

(Thebais, iv, 535)

e quanto narrato nel i hbro dell'Achilleide:

duros laxantem Aegaeona nexus
missa sequi centamque dei numerare catenas.

(Achilleis, 1,209-210)

Briareo è qui sì citato con il suo altro nome, Egeone, ma è evidentemente

presentato quale centimane.27 Dante correggerebbe quindi non solo

Virgilio ma anche lo stesso Stazio, anche se i veloci accenni, tra l'altro
celati da un nome diverso, potevano essere sfuggiti alla sua memoria. La

doppia presenza, l'essere il primo esempio di superbia punita e l'unico
(con gli altri giganti) cui siano dedicate due terzine e la consacrazione a

sede di clausola segnalano tuttavia un particolare interesse dell'autore per
questo personaggio.

Niobe è presentata al lettore nel momento più tragico della sua

vicenda, tra i cadaveri dei quattordici figli appena uccisi dall'ira di Apollo
e di Diana.

27 Dante sa che Briareo ed Egeone sono in realtà due nomi che indicano uno stesso gigante grazie
alle chiose di Servio ai brani appena citati: cfr. Servio, cit.

89



FEDERICO GODENZI

O Nì'obè, con che occhi dolenti
vedea io te segnata in su la strada,

tra sette e sette tuoi figliuoli spenti!

(Purgatorio, xn, 37-39)

Che cosa racconta Stazio a proposito di questa vicenda?28

quo geminis Niobe consumpta pharetris
squalida bissenas Sipylon deduxerat urnas.

(Thebais, Vi, 124-125)

La prole della superba donna tebana contava secondo Stazio dodici
discendenti, sei ragazze e altrettanti ragazzi, e non quattordici come narra
Dante. Questa volta si deve cercare altrove la possibile fonte dantesca e per
questo si veda quanto affermato ripetutamente da Ovidio nel vi delle

Metamorfosi:

hue natas adice Septem
et totidem iuvenes et mox generosque nurusque.

(Metamorphoses, vi, 182-183)

illa duorum
facta parens: uteri pars haec est séptima nostri.

(Vi, 191-192)

orba resedit

exanimes inter natos natasque virumque
deriguitque malis:

(vi, 301 sgg.)

28 Si veda in questo caso anche un'occorrenza omerica: «Anche Niobe chioma bella pensò a mangiare \

a cui dodicifigli morirono in casa, \ seifanciulle e sei giovani nelfior dell'età», citata nella traduzione di Rosa
Calzecchi Onesti, cfr. Omero, H¡<¡¡í-*,Torino, Einaudi, 1990, XXIV, 602-604). Per ulteriori informazioni
su Niobe cfr. Ovidio, Metamorfosi,Volume III (Libri V-Vi), a cura di Giampiero Rosati, testo critico
basato sull'edizione oxoniese di Richard J. Tarrant, traduzione di Gioachino Chiarini, Fondazione
Lorenzo Valla, Milano, Arnoldo Mondadori Editore, 2009, che in un'accurata nota alle pagine 271-
275 riassume le vicende legate alla sventurata madre tebana. Sulla difficile questione del numero
effettivo dei figli si veda poi anche: «Die Kinderzahl variiert in den Quellen zwischen 3 und 20, am
häufigsten werden 12 und 14 genannt; auch in den Namenskatalogen der Kinder gibt es zahlreiche
Varianten», cfr. Der neue Pauly, Enzyklopädie der Antike, hg. von Hubert Cancik und Helmuth
Schneider, vol. 8, Stuttgart-Weimar,Verlag J.B. Metzler, 2000, pp. 954-957 e la lunga nota in Paulys

Real-Encyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, hg. von Wilhelm Kroll, vol. 17, Stuttgart, J.B.
MetzlerscheVerlagsbuchhandlung, 1936, pp. 663-665.



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

L'immagine di Purgatorio XII è puramente ovidiana e chiaramente contrastante

al dettato di Stazio, che anche in questo caso risulta corretto,
implicitamente, dal testo della Commedia.29

Si chiuda l'analisi di questa terza serie di personaggi con Akmeone,

sempre presente tra gli esempi di superbia punita, questa volta però quale

castigatore:

Mostrava ancor lo duro pavimento
come Almeon a sua madre fé caro

parer lo sventurato addornamento.

(Purgatorio, xii, 49-51)30

Alcmeone è presentato in quanto punitore della madre Erifile, rea di aver
barattato con Polinice il marito Anfiarao in cambio del monile di
Armonia. Le vicende legate alla collana e ai suoi influssi negativi su chi la

indossasse e la possedesse sono diffusamente narrate da Stazio nel II hbro
della Tebaide ai versi 265-305; ecco di seguito anche le altre fonti che

narrano la vicenda:

sed quid miseri decepta mariti
arma, quid insontes nati meruere furores?

(Thebais. Il, 304-305)

subductaque suos manes tellure videbit
vivus adhuc vates, ultusque parente parentem
natas erit facto pius et sceleratus eodem

attonitusque malis...

(Metamorphoses, ix, 406-409)

his Phaedram Procrimque locis maestamque Eriphylen
crudelis nati monstrantem vulnera cernit...

(Aeneis, vi, 445-446)

Un dato interessante sul quale soffermarsi è certamente la mancanza, in
tutti e tre i brani, del nome proprio del giovane Alcmeone; fatto curioso,

2' Un'ulteriore differenza tra Dante e la fonte staziana è presente nel primo grande episodio tratto da

Stazio e reinterpretato nella Commedia: la vicenda di Capaneo narrata in Inferno XIV, che come già
ricordava Paratore, Stazio, cit., p. 171, presenta in Dante un Giove diverso da quello della fonte.
30 II personaggio ritorna ancora in Paradiso, iv, 103-104: «come Almeone, che, di ciò pregato | dal padre suo,

la propria madre spense», accompagnato da una nuova rima rara in -ense.

91



FEDERICO GODENZI

tanto più che proprio questi sembrerebbero essere i passi ricordati. La

soluzione più semplice è che Dante abbia avuto notizia del nome del

giovane matricida dal commento di Servio all'Eneide, che a VI, 445 chiosa:

Cuius films Alcmaeon postea [in vindictam patris] mattem necavit.

Benché non esistano appigli testuali evidenti, anche in questo caso si

potrebbe osservare una heve correzione di Virgilio, nella cui opera il
giovane assume delle connotazioni negative che in Stazio, Ovidio e Dante

certamente non emergono in modo tanto esplicito. Il ricordo del monile,
tassello ricorrente nel racconto tebano, è stato però contaminato forse dal

testo ovidiano, più prossimo al dettato dantesco.

Riassumendo questa seconda fase del lavoro è possibile confermare

quanto sia oggi difficile ritrovare le precise fonti dantesche quando un
personaggio è rintracciabile in più auctores con sfaccettature lievemente
diverse. Nello scontro tra maestro pagano ed epigono convertito non
sempre il vincitore sembra essere il chiuso Cristian; anche Stazio può essere

corretto, a prescindere dalla sua posizione, nell'ottica dantesca, di portatore

di verità. Il Dante-autore seguirebbe Stazio, Ovidio, il suo Virgilio
indipendentemente, arrogandosi la hbertà di poter dissentire, di poter
correggere e di poter variare queste lezioni ogni qualvolta lo ritenga
necessario, preferendo sempre l'autonomia del poeta al rigore del filologo
anche di fronte ai più grandi esempi fornitigli daUa letteratura classica.31

Varie sono state le ipotesi e le interpretazioni avanzate negli anni
anche per quanto riguarda la figura vera e propria dello Stazio-ii-^ens: da

chi lo vede unicamente come un compagno di viaggio,32 a chi azzarda la

31 Una costante sembra comunque essere l'esplicita e continua ricerca della correzione virgiliana,
frutto del processo di devozione-liberazione nei confronti del maestro e del padre.
32 «Che Stazio possa essere una specie di guida intermedia tra Virgilio e Beatrice pare impossibile
ammettere, sia perché Dante segna con precisione, sempre, il passaggio da una guida all'altra, sia

perché Dante indica sempre, sino alla sua sparizione.Virgilio come suo maestro e guida, e a lui si volge

per chiedere chiarimenti ed aiuto, e lui presenta come sua guida a Forese e afferma espressamente
che egli lo guiderà sino all'apparizione di Beatrice», cfr. Mario Sansone, Canto XXI, in Lectura Dantis
Scaligera, Purgatorio, Firenze, Felice Le Monnier, 1967, p. 817; Dante «fa di Stazio non certamente una
guida aggiuntiva aVirgilio, a Beatrice e a San Bernardo, anche se con le tre guide non mancano suoi

punti di contatto di varia natura e di vario spessore, come sono l'illustrazione di strutture dell'oltre

92



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

proposta di associarlo a Virgilio nel difficile compito di guida, a sostegno
di un duca ormai sempre più in difficoltà in questi ultimi canti purgato-
riali.33 La questione sarà qui analizzata prendendo spunto dal rapporto
instaurato tra i personaggi lungo l'ascesa e dall'uso attento, da parte di
Dante, di termini appartenenti al campo semantico familiare.

Leggendo i canti successivi alla manifestazione di Stazio, ci si accorge
che sono rare le manifestazioni spontanee e volontarie di un contatto
tra il pellegrino e l'anima appena redenta; nei canti XXI, XXII e xxv
Dante non si rivolge a Stazio, e se lo fa è su esplicito invito di Virgilio.
Si veda ad esempio Purgatorio XXV, dove Dante chiede delle spiegazioni,
come sempre, a Virgilio; è Virgilio che, forse in difficoltà, chiama in
causa Stazio. Si noti inoltre come Dante non commenti la risposta
ricevuta dall'anima, ma interrompa la narrazione con un brusco cambio
di scena:

«...

e quest' è la cagion di che tu miri».
E già venuto a l'ultima tortura

s'era per noi...
(Purgatorio, xxv, 108-109)

tomba o la spiegazione di problemi filosofici [...] Stazio dunque non è una quarta guida di Dante, ma
è piuttosto un compagno e un esempio, e lo è su un terreno spirituale, naturale sbocco d'ogni condizione

naturale e sovrannaturale, ma ancor prima lo è sul terreno della poesia, che è un particolare
modo di manifestarsi del sapere, che è unico, viene dalla stessa origine e tende allo stesso fine», cfr.
Riccardo Scrivano, Stazio compagno di viaggio, in Dante, Commedia. Le forme dell'oltretomba, Roma,
Edizioni nuova cultura, 1997, pp. 65-66 e p. 69.
33 Stazio «finisce per assumere la funzione di trapasso daVirgilio a Beatrice, al punto che nel canto
xxv gli si affida l'arduo compito d'istruire D[ante] sul problema della formazione dell'anima e dei
suoi rapporti col corpo», cfr. Paratore, Stazio, cit., p. 166; «La funzione di Stazio nella meccanica
dell'ite** di Dante è certamente quella di servire da anello di congiungimento fra la dipartita diVirgilio
e l'avvento di Beatrice», cfr. Brugnoli, Stazio in Dante, cit., p. 124; «in considerazione delle alte

funzioni che Dante stesso gli [a Stazio] riserva come diadoco diVirgilio e seconda Guida autoritaria
del suo iter», cfr. Giorgio Brugnoli, Lo Stazio di Dante in Benvenuto, in Benvenuto da Imola, lettore degli
antichi e dei moderni, Atti del Convegno Internazionale, Imola 26 e 27 maggio 1989, a cura di Pantaleo
Palmieri e Carlo Paolazzi, Ravenna, Longo Editore, 1990, p. 127; «E questo il vero e proprio
momento [l'arrivo di Stazio] della crisi virgiliana, quello che disintegra la molteplicità delle sue

funzioni, quello che separa il poeta dal saggio e dal sapiente, quello che restituisce Virgilio al suo

pregnante ed incommensurabile valore poetico. [...] Le nuove verità che Stazio sta rivelando sono
già verità metafisiche, e Virgilio di necessità si perde negli spazi infiniti della metafisica, come già

questo sapore di cielo ha dimostrato», cfr. Giuliana Angiolillo, Canto XXI, Papinio Stazio, in Id., La
nuova frontiera della tanatologia, Le biografie della Commedia, Purgatorio, Firenze, Leo S. Olschki Editore,
1996, pp. 217-218.

93



FEDERICO GODENZI

Ancor più radi sono i contatti tra i due negli episodi rimanenti della
cantica. Il pellegrino cammina distaccato da Virgilio e Stazio lungo tutta
l'ascesa: li segue e li ascolta attentamente, ma non sembra prendere parte
attiva ai loro dialoghi. E se Dante dà l'impressione di tenersi in disparte
durante gli spostamenti tra le cornici, allo stesso modo Stazio pare dissolversi

quando Dante e Virgilio dialogano con gli altri personaggi; sempre
molto fugaci gli accenni all'anima che h accompagna, quasi si trattasse di
appunti necessari per la coerenza del racconto ma poco interessanti.34 Nel
Paradiso Terrestre poi solo minimi accenni vengono dedicati a Stazio.

Matelda appare a Dante e solamente a lui sembra mostrare la processione
sacra e le vicende del carro; i pronomi di prima persona sono tutti rivolti
a Dante, un solo voi compare, ed è la prima parola della donna,35 benché

tutto lasci supporre che Stazio non abbandoni neppure in seguito il suo

compagno di viaggio. Il Dante-autore sembra ricordarsi della presenza di
Stazio, per necessità come detto, solo nella descrizione degli spostamenti
importanti all'interno di quest'ultima cornice:

La bella donna che mi trasse al varco
e Stazio e io seguitavam la rota

(Purgatorio, XXXii, 28-29)

e un'ultima volta (comunque in rima,36 ma sempre in occasione di uno
spostamento e in posizione subordinata rispetto a Dante) a chiusura della

cantica, quando Matelda invita i due viandanti a raggiungerla presso
l'Eunoè per l'estrema purificazione:

la bella donna mossesi, e a Stazio

donnescamente disse: «Vien con lui».

(Purgatorio, xxxiii, 134-135)

Nonostante quanto appena indicato, esistono nella Commedia due
brani nei quali una sorta di contatto tra i due personaggi però si instaura

34 Si cita, a titolo di esempio, Purgatorio, xxin, 131-132, dove Dante presenta in modo sbrigativo
Stazio all'amico Forese Donati: «e quest'altro è quell'ombra \ per cut scosse dianzi ogne pendice \ lo vostro

regno, che da sé lo sgombra».
35 «"Voi siete nuovi, e forse perch'io rido" \ cominciò ella...» (Purgatorio, xxvm, 76-77).
36 Va ricordato che mentre aVirgilio Dante riserva una sede privilegiata in ognuna delle tre cantiche,
Stazio Lucano e Ovidio sono oggetto di un'unica occorrenza in rima.

94



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

e proprio le terzine seguenti potrebbero fornire degli indizi utili aha

comprensione deUo Stzzio-agens e del suo ruolo all'interno del viaggio:

Poi cominciò: «Se le parole mie,

figlio, la mente tua guarda e riceve,
lume ti fiero al come che tu die...»

(Purgatorio, xxv, 34-36)

Or si spiega, figliuolo, or si distende

la virtù ch'è dal cor del generante,
dove natura a tutte membra intende.

(Purgatorio, xxv, 58-60)

Questi versi37 sono testimoni di un particolare rapporto tra i personaggi:
due volte Stazio si rivolge a Dante con i termini figlio/ figliuolo. La cosa

potrebbe apparentemente non sorprendere, non essendo l'unico a dimostrare

questo tipo di familiarità nei suoi confronti e dato che lo stesso Dante

risponde a vari personaggi incontrati durante il viaggio con l'appellativo
di padre. Analizzando tutte queste occorrenze si nota però un fatto quantomeno

sorprendente. Otto sono i personaggi ai quali il pellegrino si rivolge
con tale titolo: naturalmenteVirgilio (13 volte, di cui 6 in discorso diretto),
Brunetto Latini (una volta), Guido Guinizzelli (una volta), Adamo (una
volta), Cacciaguida (tre volte, di cui due in discorso diretto), san Benedetto
(una volta), san Pietro (una volta) e san Bernardo (una volta). Impiegando
nelle proprie risposte i terminifiglio/ figliolo/ fiate tutti i personaggi confermano

la loro «familiarità» con il pellegrino. Questa bilateralità sfuma
solamente con Stazio, l'unico a instaurare per propria iniziativa, mai incentivato

e mai approvato, un rapporto di questo tipo con Dante.38

Suddividendo e ordinando queste anime si possono formare almeno tre
categorie ben distinte: i padri propriamente detti, quasi di sangue
(Cacciaguida, in quanto avo di Dante e Adamo, primo parente); i padri
rehgiosi (Pietro, santo padre, san Benedetto, padre in quanto fondatore di un
ordine monastico - risponderà a Dante chiamandolo frate - e san Bernardo,
lui sì, guida di Dante) e, infine, i padri in quanto maestri di lingua e stile

37 Si noti che entrambe le occorrenze sono nel canto xxv, l'ultimo in cui Stazio giochi ancora un ruolo
fondamentale all'interno della struttura narrativa della Commedia, prima di esaurire il suo compito.
38 Questo rapporto tra gli appellativi paterni e filiali è inoltre molto spesso in perfetto equilibrio
(1:1); solo Stazio rappresenta un rapporto in negativo (0:2).



FEDERICO GODENZI

(Brunetto Latini, Guido Guinizzelli, su tutti lo stesso Virgilio). E ipotizzabile

che all'interno della concezione dantesca lo Stzzio-agens voglia essere

importante per Dante (che chiama figlio), che vogha essere per lui un
maestro e una guida (solo a questa terza categoria potrebbe aspirare) ma
che a Dante non possa servire un modeUo quale Stazio, inferiore aVirgilio
nella poesia, inferiore allo stesso Dante neh'accettazione della propria
responsabilità e delle conseguenze delle proprie scelte.39

Un altro dato sembrerebbe confermare questo scarto tra i due poeti
latini; Stazio non solo non è padre ma non gode di particolare fortuna

neppure prendendo in esame gli appellativi effettivamente dedicatigli: solo

una volta, in Purgatorio xxxm, 15, ha diritto a un titolo nobilitante tutto suo

(me e la donna, e 'l savio che ristette), altrimenti gli attributi positivi riservatigli
sono sempre al plurale e prevedono la compagnia di Virgilio.40 La sua fede,
cristiana ma celata, e la sua poesia, inferiore a quella di Virgilio, non sono
sufficienti per raggiungere l'indipendenza necessaria a farsi guida di Dante.

Allo stesso tempo ancheVirgilio, nettamente superiore sul piano poetico ma

pagano, non è più in grado di sostenere Dante da solo in questi ultimi tratti
del viaggio. Solo assieme il maestro pagano e l'epigono cristiano raggiungono

lo status necessario a condurre il pellegrino verso il Paradiso Terrestre.

Su questa complementarietà fondamentale di Stazio e Virgilio
potrebbe essere inserito un ultimo approfondimento. Un altro problema
legato alla figura di Stazio è, come è già stato accennato nelle note di

apertura, il suo esplicito presentarsi coronato di mirto. Nel suo contributo
di letture zurighesi Luca Carlo Rossi41 suggerisce di cogliere in questo

39 Si segnala inoltre che ben dodici delle tredici occorrenze del termine padre dedicate a Virgilio
ricorrono in Purgatorio e si intensificano con l'avvicinarsi della manifestazione di Stazio. Dopo il lungo
viaggio trascorso insieme, alla sua scomparsa, Dante piange l'abbandono diVirgilio e più volte ripete
il suo nome, ma solo uno dei suoi attributi ai quali il lettore è ben abituato: in quel luogo, dove Dante
sente fortemente la mancanza della guida, non invoca il duca, non il maestro e neppure il poeta: soltanto
il dolcissimo patre, quasi a sottolineare, alla presenza di Stazio, cheVirgilio, e lui solo, è vero padre.
40 Stazio è presentato con il suo nome (Purgatorio, xxi, 91 ; xxn, 25; xxv, 29 e 32; xxvn, 47; xxxn, 29

e xxxm 134), come spirto (Purgatorio, XXI, 86), ombra (Purgatorio, xxi, 110 e xxm 131) e come anima

degna (xxil, 126). Solo al plurale, in compagnia di Virgilio, diventa poeta (Purgatorio, xxu, 115; 139;

xxvm, 146), maestro (Purgatorio, XXVII 114), saggio/ savio (Purgatorio, xxm, 8 e xxvn, 69), dottore

(Purgatorio, xxiv, 143) e pastore (Purgatorio, xxvn, 86).
41 Luca Carlo Rossi, Canto XXI, cit., pp. 322-323. Su questo punto si esprime in modo negativo
Violetta de Angelis: «Ma è solo una acuta ipotesi che lascia insoluto il problema», cfr.Violetta De
Angelis, Lo Stazio di Dante: poesia e scuola, in «Schede umanistiche», XVI, 2, 2002, Bologna,
Dipartimento di Italianistica università degli studi di Bologna, p. 58; anche se chi scrive confessa di

non aver colto completamente le difficoltà segnalate dalla studiosa.



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

stacco tra la fronda laurea virgihana e il mirto staziano il ricordo dantesco

di un brano delle Egloghe deUo stesso Virgilio:

et vos, o lauri, carpam, et te, próxima myrte,
sic positae quoniam suavis miscetis odores.

(Egloghe, II, 54-55)

In questo senso il maestro e l'allievo si accorderebbero in un solo

compito. Entrambi incapaci di raggiungere indipendentemente la perfezione

e la completezza necessarie a guidare il figlio, entrambi dipendenti
l'uno dall'altro in quest'ultimo tratto purgatoriale, le due anime si

uniscono neU'indicare al Dante-pellegrino queUa diritta via che era

smarrita, scopo ultimo del lungo viaggio. Solo uniti l'alloro e il mirto
sanno sprigionare completamente le loro caratteristiche, amalgamare il
loro profumo e inebriare chi ha la fortuna di odorarne le fronde.42

Rimane da affrontare, in conclusione, una delle maggiori cruces di tutto
il poema dantesco: la doppia collocazione dell'indovina Manto.43 Nel XXII
del Purgatorio Stazio chiede a Virgilio informazioni riguardanti le dimore
ultraterrene degli altri grandi scrittori classici:

«...

dimmi dov'è Terrenzio nostro antico,
Cecilio e Plauto e Varrò, se lo sai:

dimmi se son dannati, e in qual vico».

(Purgatorio, xxii, 97-99)

Virgilio risponde alla domanda parlando del Limbo (w. 100-108), che il
lettore già conosce dal iv canto dell'Inferno. Quello che stupisce della sua

12 Anche in questo caso una particolarità legata al personaggio di Stazio è sottolineata dall'uso della

rima unica in -irto: «rispuose quello spirto, | famoso assai, ma non confede ancora. | Tantofu dolce mio vocale

spirto, [ che, tolosano, a sé mi trasse Roma, \ dove merlai le tempie ornar di mirto'». Questi versi sono inoltre
testimoni di un'altra peculiarità: la rima equivoca fornita da spirto permette all'autore di utilizzare
solamente due parole rima, cfr. Fumagalli, lì lauro e il mirto. Osservazioni e dubbi sullo Stazio di Dante,
in Anagnorismos, Studi in onore di Hermann Walter per i 15 anni, Bruxelles, Musée de la Maison
d'Erasme, 2009, p. 198.
43 Questo aspetto andrebbe considerato nella parte dedicata allo Stìzio-auctor, si preferisce dislocarne
la trattazione in coda al lavoro però perché i risultati emersi dall'indagine possono essere utili anche

per la comprensione dello Stazio-agi*'«.

97



FEDERICO GODENZI

risposta è però la postula che, di propria iniziativa, aggiunge in conclusione:

Quivi si veggion de le genti tue

Antigone, De'ffile e Argia,
e Ismene sì trista come fùe.

Védeisi quella che mostrò Langia;
èwi la figlia di Tiresia, e Teti,
e con le suore sue Deidamia».

(Purgatorio, XXII, 109-114)

Il nodo riguarda naturalmente la presenza tra questo stuolo di donne
staziane della figlia di Tiresia, Manto appunto, già condannata quale
indovina nella IV bolgia e deUa quale si legge nel XX canto dell'Inferno.44

Numerosi sono stati gli studiosi che hanno affrontato la questione da

svariati punti di vista; negli anni sono state ipotizzate corruzioni testuali di
vario tipo, dimenticanze da parte deh'autore di aver già sfruttato in precedenza

il personaggio, o revisioni di Inferno XX successive a quella di
Purgatorio XXII.45 Altri hanno invece sostenuto che non sussiste alcuna

contraddizione, dato «che due piani ideologici diversi non appartengono
necessariamente - nella coscienza storica dell'epoca di Dante - a un
campo ideologico unitario, quale invece richiede la coscienza storica
moderna», giungendo alla conclusione che la citazione di Manto in
Purgatorio XXII non sia altro che un «atto di squisita cortesia» di Virgilio
nei confronti di Stazio.46 Nessuna delle proposte fin qui avanzate, però, è

riuscita a mettere d'accordo gli esegeti danteschi ed è per questo motivo
che le prossime pagine saranno dedicate alla presentazione di alcuni
aspetti forse mai considerati finora. In un primo momento sarà necessario

44 È vero, e significativo, che Dante non parla in questo luogo di Manto ma, con uso di perifrasi, della

figlia di Tiresia. Che il poeta possa fare riferimento a un'altra discendente dell'indovino, sulla base di

quanto oggi noto, sembra difficile da sostenere: Manto è per Stazio l'unica figlia di Tiresia, come più
volte indicato nella Tebaide.
45 Su Manto si vedano almeno: Giorgio Padoan, Manto, in Enaclopedia Dantesca, voi. Ili, Roma, Istituto
dell'Enciclopedia Italiana, 1971, pp. 810-811; l'introduzione di Umberto Bosco a Inferno xx, in:
Dante Alighieri, La Divina Commedia, Inferno, Le Monnier, Firenze, 2002, pp. 315-321 e Giorgio
Brugnoli, Ewi la figlia di Tiresia, in Id., Studi danteschi, I, Per suo richiamo, Pisa, edizioni ETS, 1999, pp.
55-115.
46 Ibidem, pp. 59 e 62-63.



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

affrontare la condanna della vergine cruda nel Limbo, tra le altre donne

virtuose, interrogandosi sull'ammissibilità di questa presenza; in una
seconda fase, invece, sarà percorsa una nuova strada, suggerita da un brano

del decimo hbro della Tebaide, interessante forse anche per la spiegazione
del cripto-cristianesimo di Stazio.

Tutti gli studi su Purgatorio XXII noti a chi scrive si occupano principalmente

della citazione di Manto, della sconvolgente rivelazione fatta da

Virgilio a Stazio, relegando in secondo piano le altre donne con lei ricordate.

Virgilio sta parlando a Stazio del Limbo e il lettore sa che solo

determinate anime posso godere di questa particolare collocazione infernale.

Dimenticando per un attimo di trovare in questo punto l'indovina,
si presti attenzione solamente aUe sette donne che le fanno scorta, tutte
personaggi centrali deUa Tebaide e dell'Achilleide.47 Cosa le accomuna e le

47 Antigone è la prima delle eroine ricordate da Virgilio a Stazio; figlia di Edipo e Giocasta, sorella di

Eteocle e Polinice, si opporrà con forza al volere dello zio Creonte, mettendo in pericolo la propria
vita per dare sepoltura alle spoglie di Polinice. Appare nella Tebaide per la prima volta nel libro VII,

243-246, a un centinaio di versi di distanza (vìi, 363-366) uno scudiero dichiarerà che la sua unica

preoccupazione consiste nel preservarla pura per il talamo nuziale. Sempre nello stesso libro è partecipe

con la madre e la sorella Ismene di un'ambasciata al campo dei Sette. Le tre donne si recano
inutilmente all'accampamento nell'estremo tentativo di impedire la guerra. Nel libro xi, ai vv. 103-

106, le Furie descrivono Giocasta e Antigone come possibili impedimenti allo scontro fratricida: con
i loro discorsi e i loro pianti potrebbero portare i fratelli a rinunciare al duello e in effetti ai w. 354

sgg. Antigone interviene in prima persona per cercare di placare l'ira del fratello Polinice. Ai w. 629-
630 impedisce a Edipo di uccidersi sopra i cadaveri ancora avvinghiati dei fratelli. La sua ultima
apparizione occupa una parte importante del XII libro, ai w. 332 e sgg., dove è narrato l'incontro con
la cognata Argia, entrambe alla ricerca delle spoglie di Polinice per darne degna sepoltura. L'episodio
si conclude a partire dal v. 677, dov'è descritta la loro condanna a morte per aver trasgredito alle leggi
di Creonte. È quindi la volta di Deifile, figlia di Adrasto, sorella di Argia e moglie di Tideo. Il suo
intervento principale nella storia coincide con il tentativo di impedire al marito di assumere il pericoloso

compito dell'ambasciata presso Eteocle (il, 372-374). Altrimenti è ricordata solo in occasione del

suo matrimonio (li, 204), da Tideo per disprezzare le armi di Ati, promesso di Ismene, (vili, 591) e in
occasione dei funerali del marito (xil, 119). Di maggior rilievo la presenza nel poema di Argia, primogenita

di Adrasto e moglie di Polinice. La sua prima comparsa è con Deifile, durante le rispettive
nozze con Polinice e Tideo (n, 203). È quindi citata più volte in quanto ultima erede del monile
sventurato ereditato dalla fondatrice di Tebe,Armonia. Da III, 678 alla fine del libro la troviamo
protagonista di un'invocazione al padre affinché permetta la guerra, così da placare l'immenso dolore del

coniuge. E quindi ricordata due volte nell'xi libro (w. 142 e 401) e più volte nell'ultimo, per la sua

disperazione e per il suo coraggio nell'affrontare la rischiosa sepoltura dell'amato. Il primo gruppo di
donne si chiude con un altro personaggio legato da stretti vincoli familiari alla famiglia tebana:

Ismene, sorella di Eteocle, Polinice e Antigone, figlia di Edipo e Giocasta, promessa sposa del giovane
Ati. Come già accennato, prende anch'essa parte alla missione guidata da Giocasta al campo greco
(vii). È ricordata inoltre nell'vill Hbro, dove vengono narrate le vicende e la morte di Ati (w. 555 e

sgg.), è rappresentata disperata e piangente a colloquio con la sorella Antigone (v. 622) e al cospetto
del fidanzato morente (v. 642). Appare un'ultima volta china sul corpo della madre appena morta
suicida (XI, 634 sgg.). La seconda serie di donne staziane si inaugura con la perifrasi relativa a Isifile.

99



FEDERICO GODENZI

rende meritevoli - più di Giocasta, per esempio, o di Erifile, anch'esse

personaggi di Stazio - da essere qui menzionate quali anime degne della

«non pena» caratteristica di questa sede? Nei due poemi, queste sette
eroine sono presentate come personaggi positivi, come donne pronte a

lottare per una convinzione o per un proprio ideale, ma anche disposte
ad accettare con rassegnazione e dignità il destino troppo spesso avverso.
Tutte condividono un immenso dolore generato da eventi funesti;

ognuna di loro, nessuna esclusa, ha perso in queste battaglie gli affetti più
cari: Antigone e Ismene i fratelli e la madre; Ismene il fidanzato Ati;
Deifile e Argia i rispettivi mariti; Isifile l'amato piccolo Ofelte (sua unica
consolazione nell'esilio nemeo);Teti e Deidamia naturalmente Achille,
rispettivamente loro figlio e marito. Nulla di negativo in queste donne,
nessun male fu da loro commesso,

eh'[elle] non peccaro; e s'[elle] hanno mercedi,

non basta, perché non ebber battesmo,
ch'è porta de la fede che tu credi

(Inferno, iv, 34-36)

si potrebbe affermare proprio sulla scorta di Dante. SuUa base di quanto
esposto sembra impossibile mettere in dubbio la legittimità della loro
condanna al Limbo. Dopo questo preambolo ci si deve interrogare sulla

possibilità di giustificare la presenza, tra queste virtuose, della cruda figlia di
Tiresia. Manto è per Dante un personaggio staziano (lo ha mostrato nel

xx dell' Inferno definendola vergine) e questo forse basterebbe a spiegarne il

L'eroina è presente nel IV, nel V e nel VI libro della Tebaide, che occupa con una lunga parentesi proprio
sulla sua vita, prima quale principessa e regina di Lemno, poi quale schiava/ nutrice alla corte di Licurgo
a Nemea. Entra naturalmente nel ciclo tebano perché salvò dalla disidratazione l'esercito dei Sette,

portando gli Argivi a dissetarsi presso la fonte Langia, condannando così a morte il piccolo figlio di
Licurgo affidatole in custodia e abbandonato a sé stesso in un prato. È quindi la volta di Teti e con essa

delle eroine dell'Achilleide, seconda composizione poetica di Stazio nota a Dante.Teti è naturalmente la

figlia di Nereo, moglie di Peleo e madre di Achille. Nella parte iniziale del I libro si narra di come Teti,

preoccupata per la predetta morte del figlio sotto le mura di Troia, tenti di salvarlo, chiedendo prima a

Poseidone di scatenare una tempesta che faccia affondare le navi che riconducono Paride ed Elena a

Troia e poi, fallito questo tentativo, portando Achille dalla Tessaglia a Lemno e nascondendolo sotto le
vesti di una presunta figlia femmina. Ultima di questo breve catalogo è Deidamia, figlia del re di Sciro

e prima moglie di Achille. Con l'aiuto delle suore sue, cerca invano di trattenere il marito durante la

cena con Ulisse, lo abbraccia, gli controMa l'abito e il camuffamento, riesce a frenarne la rivelazione (i,
767, poi di nuovo 802 sgg.). Deve anch'essa cedere alla forza del destino e lasciare che Achille, rivelandosi,

cada nel tranello dell'itachese e si awii verso la guerra di Troia e verso il proprio triste destino.

Quando Achille è ormai pronto per la guerra, Deidamia accetta la partenza del marito, intuendo che il
dolore causato dalla rinuncia al suo destino glorioso sarebbe per lui insostenibile.

100



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

ricordo nel secondo quartetto48 di eroine. NeUa Tebaide però Manto è

presentata in quanto figlia e coUaboratrice deU'indovino tebano e di lei si

legge principalmente nel lungo episodio negromantico del hbro IV; poco,
se non nuUa, di quei versi lascia supporre una dignità e una virtù
sufficienti a coUocarla neUa sede privüegiata.

È sempre difficUe e forse addirittura pericoloso formulare ipotesi su

quanto non è dimostrabUe, ma si può ipotizzare che se neU'impianto deUa

Commedia mancasse U brano di Inferno XX, forse oggi, a torto, non ci si

stupirebbe deUa presenza di Manto nel catalogo di Purgatorio xxil; tuttavia

occorre dire a chiare lettere che la difficoltà nasce a prescindere dalla sua

condanna neUa IV bolgia: da come Dante la conosce e da come Stazio ne

parla, Manto non può essere un'anima degna del Limbo.49

Manto è oggetto di una trattazione alquanto particolare già in Stazio:

dopo essere stata l'elemento scatenante deUa guerra, coUaborando con ü

padre a un'importante profezia, l'indovina o (meglio) chi per lei, si fa

portavoce deUa fine del conflitto. Nel hbro X (w. 632 e sgg.) si narra di

come Virtus scelga di assumere le sue sembianze per scendere suUa terra e

indurre Meneceo al suicidio, così da realizzare una predizione e porre fine
aUa guerra. Forse proprio questo episodio potrebbe nascondere la chiave
deUa soluzione del problema:

diva lovis solio iuxta comes, unde per orbem

rara dari terrisque solet contingere,Virtus,
seu pater omnipotens tribuit, sive ipsa capacis

elegit penetrare viros, caelestibus ut tunc
desiluit gavisa plagisi dant clara meanti

48 L'uso esplicito di questo termine vuole ricordare gli importanti risultati raggiunti da Brugnoli e

nei quali si crede vivamente, anche se non per le soluzioni proposte in chiusura del contributo. Sulla
base di questi studi risulta quindi naturale non poter condividere le idee delle presupposte, difficili e

troppo poco accertabili corruzioni testuali Nereo o Peleo, che andrebbero a ridurre a 7 il numero
totale di donne staziane. Cfr. Giorgio Brugnoli, Evvi la figlia, cit., pp. 55-115 e Padoan, Manto, cit.,
dove sono riassunte le varie ipotesi di tradizione illegittima del testo.
49 In questo senso a nulla varrebbe perciò ipotizzare una revisione di Inferno XX posteriore alla stesura

di Purgatorio XXII, dato che il problema non potrebbe comunque dirsi risolto. Questa idea è stata

avanzata da Bosco, La Divina Commedia, Inferno, cit., p. 321.Alla stessa pagina si legga anche: «Quale
che sia la soluzione del problema, è da sottolineare che le due immagini di Manto, quella déû'Inferno
e quella implicita nella sua collocazione nel Limbo, e verosimilmente tra gli 'spiriti magni', sono tra
loro assolutamente incompatibili.»; e ancora: «Ammissibile una dimenticanza, non una così grave
oscillazione fantastica di Dante». Sulla revisione e diffusione delle prime due cantiche cfr. Giorgio
Petrocchi, Intorno alla pubblicazione íie/1'Inferno e del Purgatorio, in Id., Itinerari Danteschi, Milano,
FrancoAngeli, 1994, pp. 63-87.

101



FEDERICO GODENZI

astra locum quosque ipsa polis adfixerat ignes.

iamque premit terras, nec vultus ab aethere longe;
sed placuit mutare genas, fit provida Manto,
responsis ut plana fides, et fraude priores
exuitar voltus.

(Thebais, x, 632-641)

Virtus era già stata citata neUa Tebaide ma solo in questo momento si

trasforma in un personaggio vero e proprio e fondamentale per lo svüuppo
deUa vicenda.50 In questo modo Dante si trova a poter disporre di un
nuovo personaggio femminUe, certamente particolare ma di sicuro più
degno di Manto e più coerente con la struttura morale del Limbo. Perché

non parlare però direttamente di Virtus e chiamare in causa lafiglia di Tiresia

rischiando, come è avvenuto, di essere frainteso? La domanda è più che

legittima e la risposta deve essere cercata all'interno del testo appena citato.
Come detto questi versi rappresentano un punto cruciale neUa narrazione
deUa Tebaide; attraverso l'intervento di Virtus Stazio può descrivere la
discesa suUa terra di un'entità sovrannaturale e ü compimento di un evento
che rivoluzionerà U corso deUa storia. Questo brano non può non richiamare

aUa mente la rv Egloga diVirgilio, che per lungo tempo è stata letta

come l'inconsapevole rivelazione virgüiana all'umanità deUa venuta di
Cristo. Se quei famosissimi versi erano bastati al mondo per fare «cristiano

inconsapevole»Virgilio, questi, tutto sommato non tanto diversi, servirono
forse a Dante da ispirazione per fare cristiano celato U suo Stazio.51 Che U

50 Le sue prime apparizioni nel poema si leggono in IV, v. 662, citata tra le personificazioni partecipanti

ai riti in onore di Bacco e in VII, 51, accompagnata dall'epiteto tristissima; è tra i personaggi
centrali della seconda metà del libro x (w. 193, 663,657 e 780) ed è ricordata un'ultima volta in XI,
412 come incluía Virtus.
51 Su questo testo si legga quanto osservato da Lewis: «The passage is, however, of great interest for it
brings us as near as anything I know in Pagan poetry to something like a doctrine of Grace», cfr. Clive
Staples Lewis, Dante's Statius, in «Medium .i-Evum», XXY 3,1957, pp. 133-139, in cui lo studioso passa
al vaglio alcuni brani deËa Tebaide che a suo avviso potrebbero celare il cripto-cristianesimo dell'autore.
Molto interessante sotto questo aspetto anche il più recente: Ilaria Ramelli, La concezione del divino in
Stazio e la conversione del poeta secondo Dante, in «Gerión», 17,1999, pp. 417-432. Lo studio si diffonde
nell'analisi delle occorrenze divine nelle opere di Stazio e più precisamente nella Tebaide. Dalla lettura
dell'articolo emerge una ricerca continua della critica diretta contro tutte le divinità, Giove escluso:

«pare tuttavia possibile riscontrare una visione peculiare del divino da parte di Stazio, che non sembra

ricalcare, nella presentazione degli dei, un modulo epico. Mentre, infatti, le restanti divinità pagane
risultano come svalutate, quando non criticate aspramente, Iuppiter appare l'unica divinità dipinta da

Stazio positivamente, con i tratti propri del summus deus...», ibidem, p. 418. Gli unici personaggi che

possono godere, con Giove, di tali qualificazioni positive sembrano essere le personificazioni etiche di

102



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

poeta, incontrato da Dante e Virgiho quasi al termine del loro viaggio
purgatoriale, sia un'anima salva e quindi cristiana, risulta da subito
evidente tanto ai viaggiatori quanto al lettore; quando e come questo sia

avvenuto desta però in Virgiho prima di tutti, e nel lettore ancora oggi,
non poco sconcerto. Per questo motivoVirgiho chiede a Stazio:

«Or quando tu cantasti le crude armi
de la doppia trestizia di Giocasta»,
disse '1 cantor de' buccolici carmi,

«per quello che Clio teco lì tasta,

non par che ti facesse ancor fedele
la fede, sanza qual ben far non basta...»

(Purgatorio, xxn, 55-60).

Queste terzine sono state ricordate neUe pagine precedenti per la

presenza al loro interno di Cho, interessante perché mai citata inVirgUio,
mai in Lucano e mai in Ovidio, ma ben due volte daUa Tebaide di Stazio.
È vero che, in quanto Musa deUa storia, Cho è giustamente invocata fin
dall'apertura del poema (i, 41) ma compare ancora una volta soprattutto là

dove l'autore necessita di un'ispirazione particolare per narrare la vicenda
di Virtus:

manor incipe Clio,
saecula te quoniam penes et digesta vetustas.

(Thebais,x, 630-631)

Virgiho parlerebbe perciò del testo che rende lo Stazio di Dante cristiano

(per quello che Clio teco lì tasta) non cogliendone affatto il senso, anzi,
basando proprio su quel brano l'affermazione del suo paganesimo;52

Pietas, dementia e Virtus. «Accanto a Giove [...] Stazio colloca alcune grandi personificazioni etiche, il
cui valore nell'opera staziana è stato posto variamente in luce.», ibidem, p. 422. La studiosa basa su questa
particolare trattazione degli dei da parte di Stazio la possibile lettura dantesca di un poeta convertito.
Sulla positività delle personificazioni in Stazio si veda anche: Michael von Albrecht, Statius, in Geschichte

der römischen Literatur. Von Andronicus bis Boethius, Bern, Francke, 1992, pp. 747-759.
52 Sul cristianesimo di Stazio e su altri aspetti correlati, su tutti il rapporto Virgilio - Stazio, si consigliano

le belle pagine di Andreas Heil, Alma Aeneis, Frankfurt am Main, Peter Lang, 2002; cfr.

soprattutto, riguardo a queste terzine: «Hier zeigt sich in aller Deutlichkeit das Manko Vergils als

Leser. Er hat Zugang zu einer moralischen, nicht aber zu einer christlichen bzw. heilsgeschichtlichen
Ebene literarischer Werke. Dieses Defizit wird noch gesteigert dadurch, dass der Sänger der bukolischen

'Gedichte' (Purg. 22, 57) nicht einmal, wie Statius demonstriert, seine eigene vierte Ekloge
richtig zu deuten verstanden hat (Purg. 22, 67-69).», ibidem, p. 81.

103



FEDERICO GODENZI

un'ulteriore stoccata del Dante-poeta, ormai pronto a liberarsi di un
maestro giunto al termine del suo ufficio e già più volte in difficoltà nei
confronti deU'universo cristiano.33 Rispondendo a Virgiho, Stazio spiega
che fu proprio lui a indicargli la retta via, inconsapevolmente, attraverso la

sua IV Egloga. Un altro indizio che fa supporre un'importanza maggiore di

questo testo è U verso: disse 'l cantor de' buccolici carmi (Purgatorio, XXII, 57, si

noti, immediatamente precedente aUa citazione di Cho). Virgiho per
Dante è spesso padre, duca o maestro, e non mancano anche perifrasi più
ampie e nobUitanti: quel savio gentil che tutto seppe (Inferno, VII, 2), ma

questa, così concentrata su una specifica opera virgiliana, sembra alquanto
singolare e indicativa. È vero che ai w. 70-73 la IV Egloga sarà citata
esplicitamente, ma aUa luce di quanto detto, andrebbe forse preso in

53 Virgilio dimostra in più punti le sue lacune nei confronti del mondo cristiano: essendo la simonia
un peccato legato alla Chiesa.Virgilio non può conoscerne la pena, (cfr. Inferno, XIX, 30 sgg.: dove Dante

pone una domanda aVirgilio che non sa rispondergli); non conosce la topografia definitiva dell'Inferno
(mutata dopo la vittoria di Cristo sulla morte) e si lascia per questo ingannare dai diavoli di Malebolge
(Inferno, xxi-xxil); non riconosce Caifas (Inferno, XXIII, 109 sgg.); la stessa formazione dell'Inferno non
gli è completamente chiara (al v. 124 di Inferno, xxxiv dirà, dopo avere esposto le sue idee a riguardo,

forse, tra l'altro in rima); non sa che prodighi e avari anche in Purgatorio sono puniti nella stessa cornice
e dimostra infine una vera difficoltà riguardo all'infusione dell'anima nel corpo umano. Proprio a

questo riguardo è già stato osservato che la trattazione dell'anima in Purgatorio, xxv da parte di Stazio
vuole esplicitamente contraddire quello cheVirgilio aveva fatto sostenere ad Anchise in Aeneis,wi, 726-
727 (cfr. Fumagalli, H lauro e il mirto, cit.). Forse anche per questo motivo, fin dall'inizio, Dante è messo
in guardia sulla sua guida, fin da Minosse che in modo velato suggerisce al pellegrino «guarda com'entri
e di cui tu ti fide» (Inferno, v, 19). Inoltre Virgilio, proprio in seguito all'apparizione di Stazio, cerca di
sottolineare, forse intimorito dalla nuova presenza, il suo ruolo di guida: «Ond'iofui tratto fuor dell'ampia
gola | d'inferno per mostrarli, e mosterrolli \ oltre, quanto 'l potrà menar mia scola.» (Purgatorio, XXI, 31-33), con
un uso del futuro quasi intimidatorio. Stazio spiega quindi a Dante cose cheVirgilio non può sapere (il
funzionamento del monte purgatoriale o, per esempio, l'infusione dell'anima nel corpo umano).
Virgilio con la sua mente può intuirne la struttura, ma non il funzionamento. Stazio è la prova definitiva

che solo la fede può salvare l'uomo, anche se limitata e legata a ingegno minore rispetto a quello
virgiliano.Virgilio è tutto empirismo, e il suo empirismo è perfetto, ma insufficiente e anche questo
fatto è annunciato fin da prima dell'apparizione del poeta cristiano: «La sete naturai che mai non sazia \

se non con l'acqua onde la femminetta \ sammaritna dimandò la grazia» (Purgatorio, XXI, 1-3), dove risulta
evidente che solo Dante e Stazio sazieranno un giorno la loro sete di conoscenza in Dio, mentre
Virgilio, ormai giunto ai limiti delle sue possibilità, dovrà rassegnarsi al desiderio eterno. Sulla metafora
della femminetta sammaritana si veda anche quanto affermato da Giuliana Angiolillo: «La metafora della

sete che si sazia sempre con l'acqua della verità rivelata, quella che Gesù offriva alla samaritana, vuole,
questa volta, segnare il limite tra il processo della conoscenza sin qui attuato da Dante con l'aiuto di
Virgilio, ed il nuovo, quello che si lega all'esperienza di quest'ultima parte di Purgatorio e per la quale
Virgiho non basta più» e ancora: «Questi due canti staziani segnano il definitivo trionfo umano di
Virgilio, ma ne sanciscono inequivocabilmente il suo 'etterno essilio', il quale non gli è imposto soltanto
autoritariamente dall'alto, perché gli è mancata la fede, ma perché, come Dante dimostra, non può
entrare a far parte di un mondo di cui non comprende i valori ed i significati.», cfr. Angiolillo, Canto XXI
e XXII, cit., p. 213 e p. 238, ma anche da Sansone, Canto XXI, cit., pp. 796-797.

104



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

considerazione che la circonlocuzione possa nascondere qualcosa di più.
Alcuni hanno infine sostenuto in passato che la chiave della soluzione
debba essere contenuta nel vii libro deUa Tebaide ma a torto: Stazio

sostiene di essere già cristiano a queU'altezza ma non rivela affatto di aver

nascosto in quel punto una sua confessione.54

Prendendo avvio daUa considerazione che l'ubicazione di Manto nel
Limbo rappresenta un problema a prescindere daUa sua condanna in
Inferno XX, in quest'ultima parte ho cercato di proporre nuovi materiah
sui quah riflettere. SuUa base deU'inconciliabilità deUe due Manto ricordate

da Dante, la vergine cruda piangente tra gli indovini e la presumibüe
donna virtuosa sospirante tra gh spiriti magni, ho ipotizzato che potrebbe

non trattarsi deUa stessa persona.55 In questo modo ci si ritroverebbe
confrontati con due personaggi completamente diversi: da un lato Manto,
queUa vera, la vergine cruda condannata alle pene infernali, daU'altro Virtus,

un personaggio nuovo, femminUe, virtuoso e staziano (con tutte le
caratteristiche necessarie per essere degna compagna deUe altre eroine deUa

Tebaide e deU'Achilleide ricordate nel catalogo di Virgiho).56 Dante preferisce

presentare questo personaggio neUe vesti di Manto, forse perché per
lui gh spiriti deUa Commedia sono tutti discendenti da figure storiche o

presunte tah; U brano di Tebaide x in cui Manto diventa Virtus però è stato

proposto in queste pagine anche come possibile chiave di lettura per la

54 Basare questa ipotesi su un brano della Tebaide successivo al Hbro VII inserisce chi scrive perciò nella
schiera di chi vede in tutta l'opera di Stazio la possibilità di riscontrare appigli utili a spiegare il suo
cristianesimo; cfr. Picone, Canto XXII, cit., pp. 343-344 e Ramelli, La concezione del divino in Stazio, cit.,
n. 29, p. 428. Si ricordi però anche quanto affermato da Heil: «Bei jeder Suche nach Belege, sei es

nun inVerbindung oder unabhängig von der Frage der Funktion des Statius innerhalb der Commedia,
sollte allerdings folgendes berücksichtigt werden: Wenn Dante tatsächlich in den Werken des Statius
oder sonstwo einen Anhaltspunkt oder eine Beglaubigung für das Christentum des Statius gefunden
hat, dann, so darf man annehmen, wird er den Leser auch mehr oder weniger ausdrücklich auf diese

Stelle hingewiesen haben.Wer wahllos nach möglichen Quellen fur da Christentum des Statius sucht,
ohne sich von impliziten oder explizitenVerweisen Dantes leiten zu lassen, wird letztendlich nicht zu
wirklich überzeugenden Ergebnissen gelangen.», Heil, Alma Aeneis, cit., p. 78. Questa indiscutibile
affermazione porta a considerare con ancor maggior attenzione il verso 58 di Purgatorio xxil:^cr quello
che Clio teco lì tasta.
55 Sarebbe lo stesso Dante a suggerire l'ambiguità, evitando in Purgatorio di citare con il suo nome la

figlia di Tiresia.
56 Su Virtus in Stazio si veda almeno la chiosa al v. 633 in P. Papini Stati Thebaidos, Liber decimus, edited
with a commentary by R. D.Williams, Leiden, Lugduni Batavorum E.J. Brill, 1972, pp. 106-107, i già
citati Lewis, Dante's Statius, cit.; Ramelli, La concezione del divino in Stazio, cit.; Michael von Albrecht,
Statius, cit. e D. C. Feeney, The gods in epic, Poets and Critics of the ClassicalTradition, Oxford, Clarendon
Press, 1991, pp. 378-385.

105



FEDERICO GODENZI

conversione al cristianesimo di Stazio. Dante parlando di Manto invece
che di Virtus non farebbe altro che proseguire la finzione già di Stazio,
che parlando di Virtus e mostrandosi pagano, celava la sua fede cristiana.

Un'altra possibile interpretazione potrebbe dipendere, invece, daUa

predüezione di Stazio per U camuffamento e per l'inganno: Virtus cela le

sue sembianze sotto queUe di Manto, Achille per volere di Teti assume
vesti femminUi, lo stesso Stazio, sempre nell'ottica deUa Commedia,
nasconde sotto la professione pubblica di paganesimo la sua fede cristiana.
Lo Stzzio-auctor appare così come un maestro deUa dissimulazione, come
un pavido che non nasconde solamente la propria verità ma anche la

verità concernente i propri personaggi e VirgUio sfrutterebbe ü ricordo
di Virtus per vendicarsi delle accuse di incomprensione deUa propria
Egloga IV appena mossegli. Un altro elemento potrebbe avvalorare questa
ipotesi: al v. 645 del hbro X Stazio narra di come Virtus neUa sua
trasformazione debba abbandonare l'aUoro e raccoghere le chiome in una benda

nera; aUudendo a questo brano Virgilio rimarcherebbe nuovamente la

mancata incoronazione poetica di Stazio con il lauro, perduto forse a

causa anche del suo poco coraggio.
Rimane a questo punto un unico problema da risolvere, e cioè trovare

una spiegazione aUa presenza di Virtus, un'entità divina, nel Limbo. L'unica
ipotesi plausibile, benché insoddisfacente, è che il suo essere personaggio
attivo deUa Tebaide e necessario a Dante per spiegare ü' cristianesimo di
Stazio abbia spinto l'autore a forzare lievemente la struttura morale
dell'Inferno. Quest'ostacolo può sembrare tanto insormontabile da lasciar

presupporre di essere sulla pista sbagliata e di accettare l'economia dei dati
così come stanno. Resta tuttavia impossibUe continuare a sostenere, dopo
quanto mostrato, che la figlia di Tiresia ricordata da Virgilio possa essere

davvero Manto.
Quanto esposto non manca certo di soUevare nuovi interrogativi,

molte questioni e altri problemi, ma suU'interpretazione di Stazio, del suo
cristianesimo e su Manto stessa, l'esegesi deUa Commedia non ha ancora
trovato idee complessivamente accettate e proprio per questo motivo
queste poche righe vogliono proporsi quale spunto di riflessione, come
punto di partenza verso la ricerca di nuove soluzioni volte alla comprensione

deU'opera del Poeta.

106



STAZIO IN DANTE, LO STAZIO DI DANTE

In questo lavoro è stato riletto quanto, neUa Commedia, interessa la

particolare figura di Publio Papinio Stazio. La grande importanza riservata

a quest'anima è stata spunto di riflessioni sul suo significato, su queUo che

racconta e sul suo ruolo effettivo nel complesso disegno dantesco. Alcune
delle numerose questioni soUevate negli anni daUa critica sono state

studiate, altre sono state purtroppo tralasciate.57

L'immagine di Stazio che emerge da queste pagine è certamente queUa

di una fonte cara a Dante, di un poeta fornitore di immagini, di versi e

soprattutto di personaggi (e in particolar modo di personaggi femminili),
queUa di un autore fruito e meditato più volte, con interesse. Dante

apprezza i personaggi staziani e fi usa, h fa suoi, anche in modo molto
particolare, orgoglioso di poter ammiccare ai lettori attenti e consci deUa

rarità di quei nomi. Anche Stazio però non ha sempre ragione, solo perché
è un poeta convertito: anche Stazio «sbaglia», e anche i suoi personaggi a

volte vengono contaminati con altre fonti. Tutto si complica quando suUa

scena compare lo Stzzio-agens, un nuovo poeta cristiano, un'anima redenta,

un compagno di viaggio, una guida, forse. Il ruolo di Stazio emerso da

queste indagini è da cogliere in relazione a queUo di Virgiho, la guida

pagana, faUibüe. Dante non può più accontentarsi diVirgilio sul lato
spirituale, a Dante non può bastare nessun altro poeta sul versante

tecnico-poetico, l'unica soluzione per giungere al Paradiso Terrestre è

trovare un compromesso, un poeta cristiano, certamente inferiore, ma da

accostare al grande poeta dannato per le questioni filosofico-teologiche.
Che Stazio gh sia stato suggerito da testimonianze oggi ancora ignote è

pura ipotesi; qui sono stati proposti alcuni brani che in modo aUegorico

possono perlomeno celare un eventuale cristianesimo di Stazio.

Consapevoh deUe numerose questioni rimaste insolute si spera di aver

quantomeno portato alcuni nuovi spunti dai quali muovere per ulteriori e

necessarie indagini suUa figura di Stazio in Dante, deUo Stazio di Dante.

Federico Godenzi
Università di Friburgo

federico.godenzi@unifr.ch

57 Si pensi soprattutto all'importante e intricata questione dell'errata «citazione» dell'Eneide da parte
di Stazio in Purgatorio, XXII, 40-41.

107




	Stazio in Dante, lo Stazio di Dante

