
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 58 (2011)

Heft: 2: Fascicolo italiano. Stazio e Virgilio in Dante e altri studi danteschi

Artikel: Risonanze staziane nel canto di Ulisse

Autor: Grassi, Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-271906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-271906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Risonanze staziane nel canto di Ulisse

«Conosco l'uomo. Ha Sisifo per avo;

per lingua, un'assordante raganella.»

Sbarbaro, H Ciclope di Euripide
«Scuotesi il foco, e al fin s'apre, et divide,
Et con due corna lampeggiando stride.»

Valvason, Thébaide

«Dante non poté conoscere i poemi omerici: Ulisse era per lui, quasi
esclusivamente, un personaggio staziano, e, in subordine, virgiliano ed

ovidiano»;1 così scriveva Giorgio Padoan della celebre figura dantesca,

proseguendo quella rivalutazione di Stazio all'interno della Commedia,

personaggio dantesco e auctoritas classica, avviata nella seconda parte del
secolo scorso e ripresa in anni recenti.2

Che l'Ulisse dantesco sia stato progettato su basi ovidiane (Met. XIII e

Xiv), complicate da tessere oraziane, ciceroniane, senecane, virgiliane, e

d'altri autori, è cosa risaputa e siccome queste pagine non hanno lo

scopo di una revisione generale delle intertestualità latine implicate nel

1 Giorgio Padoan, Ulisse «fandi fictor» e le vie della sapienza, in Id., H pio Enea, l'empio Ulisse: Tradizione

classica e intendimento medievale in Dante, Ravenna, Longo Editore, 1977, p. 170.
2 Si ricordano molto sinteticamente: la voce Stazio dell'Enciclopedia dantesca redatta da Ettore Paratore

(vol.V, Roma, Istituto dell'Enciclopedia Italiana, 1976, pp. 419-425), in cui sono esposte le principali
cruces che concernono la figura di Stazio nella Commedia, soprattutto quelle che sorgono dallo Stazio

personaggio dantesco dei canti XXI e xxii del Purgatorio: la nascita tolosana; l'incoronazione poetica
con il mirto; l'incompiutezza dell'Achüleide; la conversione di Stazio al cristianesimo; la traduzione
del tutto anomala di Aen. Ili 56-57 in Pg. XXII 40-41; la definizione dantesca «dolce poeta» di Stazio;
la prodigalità del poeta latino. Nella seconda parte dell'articolo Paratore rileva i debiti staziani presenti
nella Commedia: dalla figura di Capaneo, alla Parca Lachesi, alla fiamma cornuta di Ulisse e Diomede,
all'immagine di Tideo e Menalippo, a Semele, eccetera. Non è mia intenzione affrontare le già
discusse cruces; si rimanda agli ottimi studi di Giorgio Brugnoli, Stazio in Dante, in «Cultura neolatina»,

XXIX, 1969, pp. 117-125; Giorgio Padoan, Teseo «figura Redemptoris» e il cristianesimo di Stazio,

in Id., Il pio Enea, l'empio Ulisse..., cit., pp. 125-150; Michelangelo Picone, Canto XXII, in Ledura Dantis

Turicensis, a cura di G. Güntert e M. Picone, voi. II, Purgatorio, Firenze, Franco Cesati Editore, 2001,

pp. 333-350; Riccardo Scrivano, Stazio compagno di viaggio, in Id., Dante, Commedia: le forme dell'oltretomba,

Roma, Nuova Cultura, 1997, pp. 65-103; Luca Carlo Rossi, Canto XXI, in Lectura Dantis
Turicensis, a e. di G. Güntert e M. Picone, voi. II, Purgatorio, Firenze, Franco Cesati Editore, 2001, pp.
315-331 ; Luca Carlo Rossi, Prospezioni filologiche per lo Stazio di Dante, in Dante e la "bella scola" della

poesia: Autorità e sfida poetica, a cura di Amilcare A. Iannucci, Ravenna, Longo, 1993, pp. 205-224;
Edoardo Fumagalli, H lauro e il mirto. Osservazioni e dubbi sullo Stazio di Dante, in Anagnorismos, Studi in
onore di Hermann Walter per i 15 anni, Bruxelles, Musée de la Maison d'Erasme, 2009, pp. 191-214.

59

Andrea Grassi, «Risonanze staziane nel canto di Ulisse», Versants 58:2, fascicolo italiano, 2011, pp. 59-78



ANDREA GRASSI

personaggio dantesco, non crediamo necessario soffermarsi ulteriormente
sulla questione. Inoltre è noto a tutti che Dante, nella disposizione narrativa

del mito dell'eroe greco, si pone come successore di Virgilio e

Ovidio: il racconto di Macareo termina con l'immagine della nave che

parte per il mare aperto (Met. xrv 435-440), esattamente da questo punto
riprende la narrazione dantesca. Trattasi, come è stato felicemente detto, di

una «concatenazione di narrazioni poetiche, che vede allineati Virgilio-
Ovidio-Dante, ciascuno portando innanzi il racconto dal punto preciso
dove l'aveva lasciato l'autore precedente»,3 in cui il poeta della Commedia

agisce attivamente su Ovidio e Virgilio (stupirebbe il contrario) e Yaemu-

latio sfocia in una nuova inventio: infatti la morte dell'eroe, anche se

potrebbe aver dei riscontri agostiniani,4 resta una invenzione dantesca.5

NeUa parte iniziale del canto colpisce la scelta delle immagini e la
calibrata disposizione delle quattro similitudini che hanno una funzione
ben precisa: esse, attraverso un procedimento di fecalizzazione dal

generale al particolare, portano allo svelamento dei dannati e permettono
il realizzarsi di quella dimensione particolarmente efficace che prelude e

predispone l'intervento dell'eroe greco. Le similitudini sono: 1. fiamme -
lucciole (v. 25) ;6 2. Eliseo che guarda Elia ascendere al cielo come una
nuvoletta - fiamme che avvolgono i peccatori (v. 34); 3. fiamme
Ulisse/Diomede - pira Eteocle/Polinice (v. 53); 4. fiamma di Uhsse che si

«crolla» quando l'eroe si appresta a parlare - come se fosse agitata dal

vento (v. 87). Inoltre, come ha spiegato Bruno Porcelli,7 le similitudini 1,

3 Padoan, Ulisse... cit.,p. 178.
4 Maria Corti, nel suo studio sulle tre grandi metafore presenti nel canto di Ulisse (la navigazione, il folle
volo e le lingue di fuoco), indica, come possibile suggerimento per il naufragio finale, il De beata vita di
sant'Agostino: «la metafora della navigazione con possibile naufragio si applica ai filosofi che speculando
si allontanano dal Vero e dalla Fede.» (Maria Corti, Le metafore della navigazione, del volo e della lingua di

fuoco nell'episodio di Ulisse, in Id., Scritti su Cavalcanti e Dante. Lafelicità mentale. Percorsi dell'invenzione e citri
s<*ggi,Torino, Einaudi, 2003, p. 352). Inoltre in Agostino compare «una strana montagna che fa naufragare
anche se fantomatica» (Corti, Le metafore della navigazione..., cit., p. 353). Ma si cfr. anche Maria Corti, La
«favola» di Ulisse: invenzione dantesca?,in Id., Sfritti su Cavalcanti e Dante..., cit., pp. 277-282.
5 Cfr. Michelangelo Picone, Dante, Ovidio e il mito di Ulisse, in «Lettere italiane», LXIII, 1991, pp. 504-
505.
6 La similitudine sembrerebbe d'invenzione dantesca, con un rimando finale a Aen. XI 208: «tunc
undique vasti | certatim crebris conlucent ignibus agri», che Dante ripresenterebbe nei versi «di tante
fiamme tutta riplendea | l'ottava bolgia». Si ricorda inoltre che il contesto funebre a cui allude
l'intertestualità virgiliana (si cfr. Aen. XI 182-224) anticipa l'immagine della pira di Eteocle e Polinice.
7 Bruno Porcelli, Peccatum linguae, modello mosaico, climax narrativa nel canto di Ulisse, in Id., Nuovi studi su

Dante e Boccaccio con analisi della Mencia, Pisa-Roma, Istituti Editoriali e Poligrafici Internazionali, 1997, p. 9.

60



RISONANZE STAZIANE NEL CANTO DI ULISSE

2 e 4 mettono in luce i tre aspetti implicati nel contrappasso dell'ottava

bolgia: abbiamo innanzitutto il movimento delle fiamme in fondo alla

bolgia (similitudine 1) che si legherebbe con l'irrequietezza dell'ingegno
fraudolento dell'ingannatore; in seguito le fiamme che sottraggono alla

vista i dannati (sim. 2), rimanderebbero al carattere occulto del peccato;
infine il comportamento delle fiamme come se fossero delle lingue (sim.

4), collegherebbe direttamente le pena con l'organo strumento del

peccato.8 Si è molto discusso sulle svariate sfumature di questo particolare

contrappasso e crediamo che lo scavo sia più che esaustivo.

Malgrado qualche divergenza,9 quanto detto dallo studioso resta
sufficiente per l'analisi seguente. Invece si sottolinea un dato importante: in
tre delle quattro similitudini compaiono elementi riconducibili all'opera
staziana.

Nelle pagine che seguono, si vorrebbe ripercorrere alcuni passaggi del

canto in cui trapelano le tracce del poeta latino. Inizialmente ritorneremo
sulla doppia intertestualità classica celata nel complesso paragone biblico
dei versi 34-42; in seguito affronteremo la suggestiva immagine della pira
dei fratelli tebani Eteocle e Polinice, in cui le varianti apportate da Dante
alla fonte staziana sembrano collimare con il commento di Lattanzio
Placido alla Tebaide; poi discuteremo la relazione nella coppia Ulisse-
Diomede attraverso una rilettura di Ovidio e di Stazio; da ultimo,
incuriositi dalla reazione dei compagni di Ulisse all'«orazion picciola», si

vuole constatare se anche negli esempi classici, i discorsi ulissiaci causino

reazioni tanto dirompenti; ciò permetterà di domandarci in qual modo il
poeta della Commedia si ponga dinanzi alla rappresentazione classica della

magnifica eloquenza del Laerziade. Nell'analisi, svolta con l'intento di
rivalutare il riutilizzo dantesco dei materiah staziani, si metterà l'accento
sulla funzione di queste tessere nel canto. Per chiarezza d'esposizione
seguiremo il procedere del dettato dantesco.

8 Porcelli, Peccatum linguae..., cit., pp. 9-11.
' Si confronti per es. la divergenza tra Antonino Pagliaro e Padoan per quanto concerne la similitudine

fiamma-lingua (sim. 4). Per Padoan: «la lingua, che fu organo di frode e di male, si è tramutata
come fiamma in sofferenza e costrizione»; invece per Pagliaro non è così, si tratta della «modalità del

peccato, che trasferita ed esasperata in termini fisici, ripropone come pena al dannato la propria colpa»
e «il peccato, dunque, consiste nell'astuzia operativa del politico e del condottiero e non nel semplice
consiglio di frode» (si cfi. Antonino Pagliaro, Ulisse: ricerche semantiche sulla Divina Commedia, voi. I,
Messina-Firenze Casa Editrice G. D'Anna, 1967, pp. 377-378).

61



ANDREA GRASSI

Dopo l'invettiva contro Firenze (w. 1-12), Dante eVirgilio procedono
attraverso le rocce e giungono su un ponte che permette loro una

panoramica dell'ottava bolgia. Per descrivere la suggestiva scena, il poeta
utilizza due similitudini: quella di stampo bucolico delle fiamme -
lucciole (w. 25-33) e quella di derivazione biblica del carro di Elia (w.
34-42). È opportuno ricordare distesamente la seconda:

E qual colui che si vengiò con li orsi

vide 1 carro d'Elia al dipartire,
quando i cavalli al cielo erti levorsi, 36

che noi potea sì con li occhi seguire,
ch'el vedesse altro che la fiamma sola,

sì come nuvoletta, in su salire: 39

tal si move ciascuna per la gola
del fosso, che nessuna mostra '1 furto,
e ogne fiamma un peccatore invola. 42

I versi alludono all'episodio dell'ascensione al cielo del profeta Elia

presente nel quarto hbro dei Re (il 11-12).10 Inoltre è risaputo come
questo elemento biblico elevi il tono del canto predisponendo il lettore
all'incontro con l'eroe greco. È bene però ritornare sulle due intertestualità

classiche che gli studiosi hanno colto all'interno della similitudine. Il
v. 37: «noi potea sì con gli occhi seguire» ricorderebbe un passo virgiliano,
Eneide vili 592-593:

Stant pavidae in muris matres oculisque secuntur
pulveream nubem et fulgentis aere catervas.

o staziano, Tebaide in 500:

Postquam rite diu partiti sidera, cunetas

perlegere animis oculisque sequacibus auras,

tunc Amythaonius longo post tempore vates:

10 Per la spiegazione letterale della similitudine si cfr. Antonino Pagliaro, H Canto xxvi dell'«Inferno»,
in Nuove Letture Dantesche, voi. Ili, Firenze, Le Monnier, 1969, p. 18. Si cfr. anche gli studi di Luisa
Ferretti Cuomo, La polisemia delle similitudini nella «Divina Commedia». Eliseo: un caso esemplare, in
«Strumenti critici», X, 1975, pp. 105-142; e di Debora Ambrogi, Il carro di Elia: vecchi e nuovi lettori, in
Leggere Dante, a cura di L. Battaglia Ricci, Ravenna, Longo Editore, 2003, pp. 323-328. Infine si vd.
anche le voci Elia ed Eliseo di Gian Roberto Sarolli, in Enciclopedia dantesca, voi. II, Roma, Istituto
dell'Enciclopedia ItaUana, 1970, pp. 653-654 e 658-659.

62



RISONANZE STAZIANE NEL CANTO DI ULISSE

Nei versi diVirgilio, nonostante l'assenza di ogni contatto tematico -
il poeta descrive delle madri che seguono la nube di polvere innalzata
dalle truppe -, vi sono delle connessioni lessicali: 1' «oculisque secuntur» e

la «pulveream nubem». Quest'ultimo elemento potrebbe essere richiamato

anche nella «nuvoletta» dantesca (v. 39).

Quelli staziani, benché lessicalmente più distanti, profilano uno stato

d'animo dei personaggi analogo a quello di Eliseo nei versi del ventiseiesimo

canto. Il dato diventa incisivo se si considera che il testo bibhco è

avaro d'informazioni:

"Cumque pergerent, et incedentes sermocinarentur, ecce currus igneus, et equi
ignei diviserunt utrumque: et ascendit Elias per turbinem in caelum. 12Eliseus

autem videbat, et clamabat: Pater mi, pater mi, currus Israel, et auriga eius. Et non
vidit eum amplius: apprehenditque vestimenta sua, et scidit ilia in duas partes.
13Et levavit pallium Eliae, quod ceciderat ei: reversusque stetit super ripam Iordanis

(4Re n 11-13).

Nella descrizione del carro di fuoco che rapisce Elia, il brano non dà

elementi utili a comprendere la presenza del verso dantesco: infatti
l'inerme Eliseo ha solamente il tempo di renderci partecipi della sua

sorpresa, prima di perdere definitivamente di vista il profeta. La troncatura
è netta: «et non vidit eum amplius». Invece Dante sembra voler completare

ciò che il testo biblico solo suggerisce, e lo fa attingendo dalla

letteratura classica. L'innesto dantesco istituisce una particolare connotazione

psicologica che si avvicina alla situazione del testo staziano: si noti
come il «perlegere animis» e l'osservare attentamente il cielo con gli occhi
e con lo spirito alla ricerca d'indizi da parte di Anfiarao e di Melampo
sono elementi molto prossimi alla rappresentazione del comportamento
dell'Eliseo dantesco. Anche il commento di Lattanzio Placido alla Tebaide

mette in rilievo l'estrema attenzione nello scrutare il cielo dei due

indovini: «intentionem incredibilem describit, nam obtutu < in > uno
fixi oculi non dubitatione caligant?».11 Proprio quest'ultimo motivo
rafforza l'idea che il rimando a Stazio sia più consono, considerando

11 Lactantii Placidi in Statu Thebaida Commentum. Anonymi in Statii Achilleida commentum. Fulgentii ut
fingitur Plandadis super Thebaiden commentariolum, voi. I, recensuit Robert Dale Sweeney, Lipsia, G. B.

Teubneri, 1997, p. 216.

63



ANDREA GRASSI

anche che il testo virgiliano presenta sì delle connessioni lessicali, ma esse

sono troppo lontane dal contesto dantesco e biblico.12

Proseguendo la lettura del canto si arriva al momento in cui Dante

personaggio, alla vista di una particolare fiamma divisa al suo vertice,
chiede al maestro chi vi si nasconda al suo interno. Per descrivere
l'eccezionalità della fiamma, il poeta ricorre al paragone con la pira dei fratelli
Eteocle e Polinice (If.xx.vi 49-54):

«Maestro mio», rispuos'io, «per udirti
son io più certo; ma già m'era avviso

che così fosse, e già voleva dirti: 51

chi è 'n quel foco che vien sì diviso

di sopra, che par surger de la pira
dov'Eteòcle col fratel fu miso?». 54

Si aggiunga anche, dopo la risposta di Virgilio (w. 55-63), la precisazione

fatta da Dante personaggio:

fin che la fiamma cornuta qua vegna; 68

questi versi alludono a un celebre passo del dodicesimo hbro della Tebaide

(w. 429-32):

Ecce iterum fratres: primos ut contigit artus

ignis edax, tremuere rogi et novus advena busto

pellitur; exundant diviso vertice flammae

alternosque apices abrupta luce coruscant.13

Dante traduce letteralmente il «diviso vertice» in «diviso | di sopra», e

T«alternosque apices» con la «fiamma cornuta» (v. 68).Vi è però una sottile
differenza tra le due pire: Stazio presenta dapprima il «flammae» nomina-

12 Inoltre si ricorda che Robert Hollander, nel suo studio sulle intertestualità virgiliane nella Commedia,

non ritiene il verso di stampo virgiliano. Il richiamo non compare tra i dieci rimandi aVirgilio nel canto

xxvi dell'Inferno. Si cfr. Robert Hollander, Le opere di Virgilio nella Commedia di Dante, in Dante e la "bella

scola" della poesia, cit., pp. 247-343; per quanto concerne If xxvi, si cfr. pp. 287-289.
13 Ma come indica Paratore (Stazio, cit., p. 423), bisogna tener conto che Dante allude anche ai versi
staziani seguenti (Tebaide XII 431-446); nei quali dapprima Stazio paragona le fiamme della pira che
si scontrano con le torce delle Eumenidi, poi fa parlare Antigone che vede nelle fiamme la futilità
della guerra appena combattuta: infatti i due fratelli continueranno a odiarsi anche da morti e a

regnare su Tebe, per il momento, sarà Creonte. Si ricordi inoltre anche il passo della Farsaglia (i 551-
552): «scinditur in partes geminoque cacumine surgit | Thebanos imitata rogos.». Sull'analisi del rogo
tebano nella letteratura antica si cfr. Giuseppe Aricò, Diviso verticeflammae, in «Rivista di filologia e di

istruzione classica», m, 100,1972, pp. 312-322.

64



RISONANZE STAZIANE NEL CANTO DI ULISSE

tivo plurale che si lega al verbo «exundant»,14 poi al v. 448 il «rogi discordis

hiatus». Sono tutti elementi che indicano più una divisione del rogo in
due fiamme ben distinte, che non, come è chiaramente presentato nei
versi danteschi, una fiamma con base unica divisa al suo apice. L'ambiguità
si risolve se si consulta il commento di Lattanzio Placido: al v. 423 «seu

dissensuros servaverat Eumenis ignes» il commentatore annota «discordantes

sive in duos apices dividendos»;15 poi il «diviso vertice flammae» è

spiegato come «quod in duas fiamma divisa est partes»;16 e ai w. 433-434
«palhdus Eumenidum veluti commiserit ignes | Orcus» si dice «ita rogi
fiamma divisa est [...]». Dalle chiose dell'erudito esegeta perviene un'idea

più precisa del rogo tebano, perché si specifica più volte che si tratta di una
fiamma divisa in due parti alla sua sommità. Il filtro del commento di
Lattanzio Placido si rivela probabilmente decisivo per l'interpretazione
dantesca dei versi staziani e sembra aver suggerito la sottile variante.

Inoltre, per comprendere la funzione della similitudine all'interno del

canto, è produttivo un confronto con quella, pure di origine staziana, del

canto xxxil dell'Inferno (w. 129-132):

non altrimenti Tidëo si rose

le tempie a Menalippo per disdegno,
che quei faceva il teschio e l'altre cose. 132

Il testo dantesco stabilisce implicitamente il paragone tra il conte

Ugolino che rode il cranio dell'arcivescovo Ruggieri e la medesima scena

diTideo e Menalippo nel passo di Stazio (Theb. vili 751-762).17 Si assiste a

14 Anche la versione commentata da Lattanzio Placido, con variante «diviso (vertice flammas)», presenta
un «flammas» accusativo plurale. Si cfr. Lactantii Placidi in Statii Thebaida Commentum, cit.,p. 649.
15 Ibidem.
16 Ibidem.
17 «ErigiturTydeus voltuque occurrit et amens | laetitiaque iraque, ut singultantia vidit | oratrahique
oculos seseque agnovit in ilio, | imperat abscisum porgi, laevaque receptum | spectat atrox hostile

caput, gliscitque repentis | lumina torva videns et adhuc dubitantia figi. | Infelix contentus erat: plus

exigit ultrix | Tisiphone; iamque inflexo Tritonia patte | venerai et misero decus inmortale ferebat,
| atque illum effracti perfusum tabe cerebri | aspicit et vivo scelerantem sanguine fauces | (nec
comités auferre valent).» Theb. vili 751-762. Si devono ricordare anche i versi iniziali del canto
trentatreesimo (If XXXIII 1-3): «La bocca sollevò dal fiero pasto | quel peccator,forbendola a'capelli | del

capo ch'elfi avea di retro guasto.», in cui il «forbendola» del terzo verso presuppone l'«effracti
perfusum tabe cerebri | aspicit et vivo scelerantem sanguine fauces»; e secondo Umberto Bosco (voce
Ugolino, in Enciclopedia dantesca, vol.V, Roma, Istituto dell'Enciclopedia Italiana, 1976, p. 799) il passo
ricorderebbe Theb. IX 73-74: «lubrica tabo | ora viri terget lacrimis dextraque reponit.». Inoltre
l'intera scena richiama anche i versi 17-20 del nono libro della Tebaide, in cui si descrive un Eteocle

indignato dal gesto di Tideo: «Et nunc ille iacet (pulchra o solacia leti!) | ore tenens hostile caput,

65



ANDREA GRASSI

una perfetta simmetria scenica-psicologica: tra Ugolino e Ruggieri vi è un
rapporto di odio come quello della coppia Tideo-Menahppo. Invece,
almeno sotto questa prospettiva, la similitudine del ventiseiesimo canto si

mostra svuotata del parallelo scenico-psicologico; Dante utilizza l'immagine

della pira e delle fiamme, ma le priva di tutto l'impianto fratricida
staziano, per cui lo scontro delle fiamme diventa l'estrema rappresentazione
di quell'odio cantato già a inizio poema (Theb. I 1-3).Tuttavia, anche se

certamente non vi è l'odio della coppia Eteocle-Polinice nella coppia
Ulisse-Diomede, secondo Picone «il paragone con Eteocle e Polinice ci

avverte, che la convivenza ultraterrena di Ulisse e Diomede nella stessa

fiamma non è pacifica, bensì drammatica. La prossimità eterna delle due

anime [...] sta a ricordare il momento della caduta nel peccato e quindi le

ragioni della condanna all'Inferno».18 Pertanto probabilmente la ragione
della similitudine risiede in questa 'drammatizzazione' rappresentata dalla

convivenza nella stessa fiamma dei due dannati; i quali, condannati a ricordasi

a vicenda le loro colpe, diventano contemporaneamente aguzzini e

vittime. Questa dinamica non è nuova nella raffigurazione dei contrappassi
infernali, si pensi alla terza grande coppia dell'Inferno: quella di Paolo e

Francesca, in cui il legame tra i due sembra di natura amorosa e il peccato

dulcique nefandus | inmoritur tabo; nos ferrum inmite facesque: | Ulis nuda odia, et feritas iam non
eget armis.». Il «feritas iam non eget armis» potrebbe aver suggerito il «fiero pasto» dantesco. Nella
similitudine compare un dettaglio interessante: l'immagine biblica a essa innestata. Infatti nel verso
127: «e come '1 pan per fame si manduca» riecheggia il Ps. xiii 4: «Nonne cognoscent omnes qui
operantur iniquitatem, qui dévorant plebem meam sicut escam panis?» (si cfr. l'edizione anastatica di
LuigiVenturi, Le similitudini dantesche: ordinate illustrate e confrontate, a cura di L. Azzetta, Roma, Salerno,
2008, p. 139). L'allusione è in sintonia con le immagini del canto e l'ubicazione dei traditori: difatti il
salmo di David tratta della dilagante corruzione ed empietà nel popolo, della corruzione degli
uomini, delle lingue che tramano inganni, eccetera. Pertanto la citazione si allinea con ciò che
rappresentano i due dannati: l'odio civile. Si ricorda anche che, sempre secondo Bosco, «lo scopo del poeta
non era di rappresentarci, in sé, la tragedia di un padre, ma di mostrarci, attraverso questa tragedia,
quella enormemente più vasta degli odi civili» (Ugolino, cit., p. 798). Inoltre lo studioso specifica che
«l'odio ha determinato nel mondo l'agire di Ugolino e dei suoi nemici; e ora, in quel fondo estremo
del peccato che è l'ultimo cerchio dell'Inferno dantesco, determina gli atteggiamenti di tutti gli spiriti
e anche di Ugolino; ma egli è colpito, nei suoi figli, da quello stesso odio. Gl'innocenti condannati
soggiacciono alla crudeltà non del solo Ruggieri, ma di un intero ambiente politico-morale di cui
Ugolino stesso fa parte: e dunque essi son vittime, in definitiva, anche di lui stesso.» (ibidem, p. 798).
In questo caso, inversamente a quanto detto per la similitudine del carro di Elia, la citazione biblica è

complementare a quella staziana. Tuttavia vi è una importane differenza: qui Dante utilizza materiali
staziani per rappresentare l'odio estremo del singolo, e con il salmo di David fornisce la chiave per
leggere l'episodio; nel caso del paragone con il carro di Elia, la citazione staziana serve solamente per
completare la similitudine inserendo un aspetto secondario assente nel brano biblico.
18 Michelangelo Picone, Canto xxvi, in Lectura Dantis Turicensis, a cura di G. Güntert e M. Picone, voi.
I Inferno, Firenze, Franco Cesati Editore, 2000-2002, p. 364.

66



RISONANZE STAZIANE NEL CANTO DI ULISSE

viene continuamente ricordato. Infatti Dante rappresenta, come negh altri
due esempi, i due dannati assieme nella pena («Poeta, volentieri | parlerei
a quei due che 'nsieme vanno, | e paion sì al vento esser leggieri.» If. v 73-

75); poi nel racconto della loro tragica morte, attraverso il personaggio di
Francesca, il poeta sottolinea dapprima l'amore che ancora offende i due

amanti («Amor, ch'ai cor gentil ratto s'apprende, | prese costui de la bella

persona | che mi fu tolta; e '1 modo ancor m'offende.» If. V 100-102), in
seguito rievoca, con citazione boeziana, il dolore di ricordare il tempo
felice nel loro stato infernale («Nessun maggior dolore | che ricordarsi del

tempo felice | ne la miseria» If V 121-123), dolore che continua a perpetuarsi

probabilmente proprio perché i due condividono assieme la pena
eterna. Ciò sembra confermarsi nell'ultima descrizione degli amanti prima
del celebre svenimento: «Mentre che l'uno spirto questo disse, | l'altro
piangëa; sì che di pietade | io venni men così com'io morisse» (If v 139-

141). Pertanto la convivenza tra Paolo e Francesca pare tutt'altro che

pacifica. Così come, beninteso per cause differenti da quelle della coppia
Paolo e Francesca e della coppia Ruggieri-Ugolino, sembra che proprio
l'allusione alla pira dei fratelli tebani indica una convivenza perturbata
anche nella coppia Ulisse-Diomede.

Infine tra le due similitudini si ritrova anche un parallelismo strutturale:

nel canto XXVI la similitudine introduce visivamente una situazione

particolare dei due dannati (la fiamma doppia), così come pare avere la

stessa prerogativa anche la similitudine tra Ugolino-Ruggieri e Tideo-
Melanippo. Dopo un'introduzione di stampo staziano entrambi i casi

presentano il dannato che racconta la propria tragica storia: Ulisse XXVI

90-142, e Ugohno xxxm 4-75. In ambedue i passaggi vi è un'immagine
tratta dalla Tebaide che ci palesa la condizione infernale dei dannati con
un surplus di pena. In questi esempi, sembra che il riutilizzo dantesco delle

tessere staziane sia funzionale, poiché non solo rappresenta nel modo più
incisivo una situazione eccezionale nella pena, ma indica molto chiaramente

la condanna morale, che non deve essere mitigata dal tono tragico
dei racconti dei due dannati.19

19 Inoltre, per eventuali piste di una nuova indagine, si rende attenti alla disposizione dei nomi propri.
Infatti al verso 54 «dov'Eteòcle col fratel fu miso», Eteocle compare in prima posizione, così come al

verso 56 «Ulisse e Diomede, e così insieme», Ulisse appare in prima posizione. Si potrebbe vedere

una sovrapposizione di Eteocle a Ulisse? Forse Dante avrebbe potuto ritrovare un'analogia col

comportamento fraudolento di Ulisse nella natura ingannevole di Eteocle in Tebaide XI 552-567, dove

67



ANDREA GRASSI

Sempre proseguendo la lettura dei versi danteschi si arriva al prossimo
passaggio da interrogare. Contestualizziamo brevemente: dopo aver svelato

l'identità dei due personaggi celati nella doppia fiamma,Virgilio, sollecitato

da Dante, domanda a Uhsse di raccontare la storia della sua morte
(w. 83-84). Prima della grande orazione di Uhsse, Dante (voce autoriale)
descrive l'eroe greco attraverso l'ennesima simihtudine (w. 85-90):

Lo maggior corno de la fiamma antica

cominciò a crollarsi mormorando,

pur come quella cui vento affatica; 87

indi la cima qua e là menando

come fosse la lingua che parlasse,

gittò voce di fuori [...] 90

L'espressione «lo maggior corno» mostra al lettore un Uhsse che

primeggia su Diomede. Il dato è stato discusso da Picone che vi scorse uno
stravolgimento dello statuto medievale di Diomede derivante da Ovidio
(Met. XIII 100-102). In questo brano delle Metamorfosi «Aiace sostiene che

Uhsse senza l'aiuto di Diomede non avrebbe compiuto nessuna azione
eroica».20 Secondo quanto supposto dallo studioso, Dante correggerebbe
Ovidio proponendo un Uhsse «maggiore» del compagno Diomede.21

Stazio ci presenta un Eteocle che si finge morto anzi tempo per poi uccidere il fratello: «Sic pugnant
miseri [Eteocle e Polinice]; restabat lassa nefando | vita duci summusque cruor, poterantque
parumper | stare gradus; sed sponte ruit fiaudemque supremam \ in media iam morte parat. Clamore
Cithaeron | erigitur, fraterque ratus vicisse levavit | ad caelum palmas: [...] Haec dicens gressus
admovit et arma, | ceu templis decus et patriae laturus ovanti, | arma etiam spoliare cupit; nondum ille

peractis | manibus ultrices animam servabat in iras. | Utque superstantem pronumque in pectora sensit, |

erigit occulte ferrum vitaeque labantis | relliquias tenues odio supplevit, et ensem | iam laetus fati
fraterno in corde reliquit.».
20 Picone, Canto XXVI, cit., p. 364.
21 Anche Guglielmo Gorni sembra della stessa idea: discutendo il «maggior corno» e il suo rapporto
con la disputa delle armi di Achille nelle Metamorfosi ovidiane asserisce: «Dante, in Inferno, rimette le

cose a posto: perché, a norma delle colpe commesse, è certamente Ulisse il più reo.» (Guglielmo
Gorni, Le "ali" di Ulisse, emblema dantesco, in Id., Lettera nome numero: l'ordine delle cose in Dante,
Bologna, Mulino, 1990, p. 179). Lo studioso sostiene anche: «Comunque sia, a me pare che il "corno"
di Ulisse sia maggiore dell'altro non solo per la qualità del suo agire, che è sempre da protagonista,
bensì anche per il numero dei delitti, tre contro i due di Diomede. Diomede non figura infatti tra i
nove guerrieri usciti dal cavallo, elencati a uno a uno in Aen. Il 261-64 ("Thessandrus Sthenelusque
duces et dirus Ulixes, | demissum lapsi per funem.AcamasqueThoasque | Pelidesque Neoptolemus
primusque Machaon | et Menelaus et ipse doli fabricator Epeos »). Anche se non manca una
tradizione che integra Diomede al drappello, e se più esegeti, anche moderni, hanno tentato, con varie e

vane sottigliezze, d'includervelo, pare improbabile che Dante, su questo punto, non seguaVirgilio alla

lettera. Fino a contraria prova, è da credere che, per Dante, solo nel "maggior corno de la fiamma
antica", e non nell'altro, si gema l'agguato del cavallo.» (ibidem, pp. 180-181).

68



RISONANZE STAZIANE NEL CANTO DI ULISSE

Tuttavia la tesi dello studioso non convince, ed è bene ripercorrere i testi

in cui viene descritto il rapporto tra i due eroi greci.
Si inizia dalle Metamorfosi ovidiane: nei libri XIII e xrv, l'autore narra la

disputa delle armi di Achille tra Aiace e Uhsse. Il brano è strutturato come

un classico dibattito: i due oratori, con una propria arringa, devono
convincere la platea («Argolicosque duces mediis considere castris | iussit

et arbitrium litis traiecit in omnes» Met. XII 627-628). Il primo a prendere
la parola è Aiace: egli configura un Uhsse fondamentalmente inetto al

combattimento, il quale tuttavia possiede un grande talento oratorio che

sfrutterebbe per sordidi inganni;22 in seguito rincara la dose accusandolo

di aver abbandonato gli amici in battaglia;23 e chiude affermando che

Uhsse è meno degno di Diomede.24 Tutti elementi che sostengono la tesi

di Picone, tuttavia quando il Laerziade prende la parola, riporta l'ago della

bilancia in zona neutra:

At sua Tydides mecum communicat acta,

me probat, et socio semper confidit Ulixe.
Est aliquid, de tot Graiorum milibus unum
a Diomede legi. (Met. xiii 239-242)

Desine Tydiden vultuque et murmure nobis

ostentare meum: pars est sua laudis in ilio.
Nec tu, cum socia clipeum pro classe tenebas,
solus eras: tibi turba comes, mihi contigit unus.
Qui nisi pugnacem sciret sapiente minorem
esse nec indomitae deberi praemia dextrae,

ipse quoque haec peteret; peteret moderatoir Aiax,
Eurypylusque ferox, claroque Andraemone natus,

nec minus Idomeneus patriaque creatus eadem

22 Aiace descrivendo Ulisse: «Tutius est igitur fictis contendere verbis, | quam pugnare manu! Sed

nec mihi dicere promptum, | nec fàcere est isti, quantumque ego Marte feroci | inque acie valeo,

tantum valet iste loquendo» Met. XIII 9-12.
23 Aiace, ricordando l'abbandono di Nestore da parte di Ulisse: «Non haec mihi crimina fingi | seit
bene Tydides, qui nomine saepe vocatum | corripuit trepidoque fugam exprobravit amico.» Met. XIII
67-69. Qui compare per la prima volta Diomede. Inoltre si noti che Aiace, rammentando l'abbandono

di Filottete a Lemno, afferma: «Ille tamen vivit, quia non comitavit Ulixen» Met. xiii 55.
24 Aiace, ricordando i grandi atti di Uhsse: «luce nihil gestum, nihil est Diomede remoto. | Si semel
ista datis meritis tam vilibus arma, | dividite et pars sit maior Diomedis in illis.» (Met. XIII 100-102)
ed è soprattutto grazie a questo elemento che Picone sostiene la sua tesi (eft. Picone, Canto xxvi,
cit., p. 364).

69



ANDREA GRASSI

Meriones, peteret maioris frater Atridae:

quippe manu fortes nec sunt tibi Marte secundi,
consiliis cessere meis.Tibi dextera bello
utilis: ingenium est, quod eget moderamine nostro;
tu vires sine mente geris, mihi cura futuri;
tu pugnare potes, pugnandi tempora mecum
eligit Atrides; tu tantum corpore prodes,

nos animo, quantoque, ratem qui tempérât, anteit

remigis officium, quanto dux milite maior,
tantum ego te supero; nec non in corpore nostro

pectora sunt potiora manu, vigor omnis in illis. (Met. xill 350-369)

Nel primo passo citato, Uhsse mette in rilievo la complicità tra lui e

Diomede, e puntualizza l'onore di essere stato scelto dal compagno (241-
242). Nel secondo brano il Laerziade espone la teoria della preminenza
della mente sul braccio (si cfr. in particolare i w. 354-355 e 361-362),
concludendo che tutta la sua forza risiede nell'ingegno (w. 368-369). Alla
luce di questi due passi, può sembrare ristabilita la gerarchia. Il figlio di
Tideo è relegato al ruolo di grande guerriero, ma fondamentalmente
inefficace se non guidato da una persona ingegnosa. Addirittura Ulisse
afferma che Diomede non chiede le armi di Achille proprio perché
cosciente della sua funzione deuteragonistica (vv. 354-356). Dalle
citazioni appena analizzate si desume che il rapporto fra i due eroi greci è

fondato sulla fiducia e sul rispetto.
La problematica rimane tuttavia irrisolta: purtroppo la disputa

impedisce di affermare con sicurezza la prospettiva ovidiana, e si deve

allora cercare nei tratti in cui si esprime la voce autoriale, nell'incipit e

nell'explicit dell'episodio. Nell'incipit Ovidio dice chiaramente che:

Non ea Tydides, non audet Oileos Aiax,
non minor Atrides, non bello maior et aevo

poseeré, non alii: solis Telamone creato

Laerteque fuit tantae fiducia laudis (Met. xii 622-625)

nell'explicit si risolve la disputa:

Mota manus procerum est et, quid facundia posset,

re patuit, fortisque viri tulit arma disertus. (Met. xill 382-383)

La voce autoriale di Ovidio dichiara esplicitamente che Diomede non
si ritiene all'altezza delle armi di Achille, quindi non partecipa alla disputa

70



RISONANZE STAZIANE NEL CANTO DI ULISSE

(ciò è ribadito anche da Uhsse in Met. XIII 354-356), in seguito decreta

vincitore Ulisse: l'uomo che possiede la «facundia». Pertanto Dante,
leggendo Ovidio, poteva ritrovare un rapporto gerarchico abbastanza

delineato tra i due eroi, per nulla contrapposto a quello presentato nell'ottava

bolgia. Inoltre l'autore della Commedia, come si cercherà di

dimostrare, poteva rifarsi anche all'autorità dell'esempio staziano. Infatti
Stazio esemplifica più volte il loro rapporto nell'Achilleide. Ma procediamo

con ordine, nell'analisi ragionata del poema incompiuto:
1. Diomede dice a Uhsse che lo seguirà nell'impresa a Sciro:

«Nos vocat iste labor: neque enim comes ire recusem,
si tua cura trahat. Licet ille sonantibus antris

Tethydos aversae gremioque prematur aquosi
Nereos, invenies.Tu tantum providus astu

tende animum vigilem fecundumque erige pectus:

non mihi quis vatum dubiis in casibus ausit

fata videre prior.» (Achill I 539-545)

Emergono due dati importanti: dapprima Diomede sprona un Uhsse

esitante, poi si offre volontario alla spedizione, infine definisce Uhsse

astuto. Stazio utilizza l'aggettivo «providus», che alla luce dei versi 544-
545 (in cui Diomede definisce Uhsse come un vate capace di «fata videre

prion>), prende il significato di 'antiveggente'.25
2. Una volta sbarcati a Sciro, Uhsse e il fido Diomede26 si dirigono

verso la reggia di Licomede; in quel frangente il figlio di Tideo chiede

25 Ricordo che John Scott ha definito l'Ulisse dantesco privo della Prudenza, «virtù eminentemente
pratica, che consiste nella consapevolezza delle proprie azioni: come osserva s. Tommaso, "praecipua
enim pars ejus [Prudentia] est Providentia futurorum". [Si rammenta] che Ulisse è condannato per la

sua astuzia. Questo peccato viene opposto alla Prudenza nella maniera più netta dall'Aquinate: "Unde
est quoddam peccatum [Astutia] prudentiae oppositum".» John A. Scott, Dante magnanimo: studi sulla

"Commedia", Firenze, Olschki, 1977, p. 181.
26 «ipse ardua fido | cum Diomede petit.» Achill. I 700-701. Il dato potrebbe alludere a un parallelismo

tra il Diomede staziano e l'Acate virgiliano. Oltre al calco lessicale («fidus Achates» Aen. XII
384), si noti come Stazio in Achill. I 700-701 riprenda probabilmente Aen. I 310-314, allorché Enea
sbarcato sulle sponde cartaginesi, dopo aver occultato le navi, «ipse uno graditur comitatus Achate»
Aen. i 312. Il fido Acate viene rappresentato mentre in battaglia passa le armi ad Enea in Aen. I 187-
188 («Constitit hie arcumque manu celerisque sagittas | corripuit, fidus quae tela gerebat Achates»)

ex 332-335 («FidumAeneasadfaturAchaten:"Suggere tela mihi, non ullum dextera frustra | torserit
in Rutulos, steterunt quae in corpore Graium | Iliacis campis"»); condivide pensieri e sentimenti con
Enea: «Obstipuit simul ipse, simul percussus Achates | laetitiaque metuque; avidi coniungere dextras

| ardebant, sed res ánimos incognita turbai» i 513-515; «His animum arrecti dictis et fortis Achates

et pater Aeneas iamdudum erumpere nubem | ardebant.» I 579-581; «cui fidus Achates | it comes et

71



ANDREA GRASSI

lumi sul da farsi al compagno, il quale gli spiega l'ingannevole
stratagemma per smascherare Achille:

Sic segnes heroes eunt campumque patentem,
qui médius portus celsamque interiacet urbem,
alterno sermone terunt; prior occupât acer

Tydides: «Qua nunc verum ratione paramus
scrutari? Namque ambiguo sub pectore pridem
verso, quid inbelles thyrsos mercatus et aera

urbibus in mediis Baccheaque terga mitrasque
hue tuleris varioque aspersas nebridas auro.
Hisne gravem Priamo Phrygibusque armabis Achulen?».

lili subridens Ithacus paulum ore remisso:

«Haec tibi, virgínea modo is Lycomedis in aula est

fraude latens, ultro confessum in proelia ducent
Peliden; tu cuneta citus de puppe memento
ferre, ubi tempus erit, clipeumque his iungere donis,

qui pulcher signis auroque asperrimus astat;

nec sat erit: tecum lituo bonus adsit Agyrtes
occultamque tubam tácitos adportet in usus.». (Achill. I 709-725)

3. Dopo l'illustrazione del piano, Ulisse delega il lavoro a Diomede, il
quale porterà ed esporrà i doni a Licomede:

Vixdum exorta dies et iam comitatus Agyrte
Tydides aderat praedictaque dona ferebat (Achill. I 819-820)

Solvuntur laudata cohors repetuntque paterna
limina, ubi in mediae iamdudum sedibus aulae

paribus curis vestigia figit» vi 158-159; «Vix eafatus erat, defixique ora tenebant | Aeneas Anchisiades

et fidus Achates | multaque dura suo tristi cum corde putabant» vili 520-522. Inoltre anche Virgilio
propone un rapporto ben gerarchizzato nella coppia Enea/Acate: «Aeneas [...] rapidum ad navis

praemittit Achaten, | Ascanio ferat haec ipsumque ad moenia ducat; [¦-¦]¦ | Haec celerans iter ad

navis tendebat Achates» I 643-656. Infine si noti che il passo Achill, i 700-701 precede la similitudine
tra la coppia di eroi greci e la coppia di lupi affamati: «Procedunt, gemini ceu foedere iuncto
hiberna sub nocte lupi: licet et sua pulset | natorumque fames, penitus rabiemque minasque |

dissimulant humilesque meant, ne nuntiet hostes | cura canum et trépidos moneat vigilare magistros.»
Achill. I 704-708; Brugnoli afferma che il passo staziano è ripreso nel verso: «e così insieme | a la
vendetta vanno come a l'ira» (If. xxvi 36-37): Giorgio Brugnoli nei suoi Studi Danteschi, voi. Ili, Pisa,

ETS, 1998, p. 29.

72



RISONANZE STAZIANE NEL CANTO DI ULISSE

muñera virgíneos visus fractura locarat

Tydides, signum hospitii pretiumque laboris,

hortaturque legant, nec rex placidissimus arcet.

Heu simplex nimiumque rudis, qui callida dona

Graiorumque dolos variumque ignoret Ulixen! (Achill, i 841-847)

Diomede fra i doni aveva messo, come suggerito da Uhsse, uno scudo,
al quale Achille non fu capace di resistere. Ancora una volta compare il
rapporto gerarchico: mente - braccio, capo - fido soldato. Si ricorda
inoltre che nelle Metamorfosi, nella concisa parte in cui si allude all'impresa
di Sciro (Met. xill 162-172), non si accenna mai al lavoro di Diomede,
anzi l'eroe etolo non viene nemmeno citato.27

Dai passi analizzati si delinea una chiara gerarchia nella coppia Ulisse-
Diomede. Nel primo caso Diomede si offre volontario sotto la guida di
Uhsse e lo definisce alla stregua di un vate; nel secondo caso l'eroe etolo
domanda spiegazioni e il sorridere di Uhsse sottolinea la sua funzione di
condottiero; nel terzo caso la mansione specifica relega Diomede a esecutore

di ordini. Anche l'esemplificazione staziana della relazione tra i due
eroi greci è in linea con quella, più sintetica e suggestiva, di Dante28.

È opportuno concludere ricordando un altro dato interessante
sull'Ulisse staziano. Nella parte in cui Diomede, dopo il discorso di

27 Si riassumono gli altri elementi. Stazio definisce Ulisse negativamente in due occasioni: la prima in
Achill. I 94: «dirum [...] Ulixem», in discorso diretto, quando Nettuno discute conTetide sull'impossibilità

di creare la tempesta e andare contro al volere di Giove; la seconda in Achill. I 688: «invisum

[...] Ulixen», in voce autoriale, ma con l'immedesimazione inTetide.Tutte le altre definizioni sono
legate al carattere fraudolento di Ulisse: egli appare esitante (Achill. I 538), compiaciuto (Achill. I 545

e II 85), sorridente (Achill. I 718), prudente (Achill. I 699), consigliere (Achill. Il 12), e naturalmente
furbo e persona di grande ingegno (Achill. I 472; i 784; I 847; I 866-867); infine si aggiunga la più
efficace descrizione della scaltrezza di Ulisse nella scena (Achill. I 741-749) in cui il Laerziade, appena
arrivato nella reggia di Licomede, scruta intorno alla ricerca di una fanciulla dall'aspetto e atteggiamento

ambiguo: il poeta paragona questo comportamento a un cacciatore che scova la sua preda nella

tana.
28 Gli antichi commentatori interpretano il «maggior corno» dividendosi in due filoni: il primo vede

la superiorità di Ulisse nelle capacità intellettive, il secondo scorge in Ulisse un peccatore più
malvagio, poiché mente delle azioni, invece Diomede è solo il braccio. Ciò quanto riassunto da

Massimo Seriacopi, All'estremo della «prudentia»: l'Ulisse di Dante, Roma, Zauli Arti Grafiche, 1994, p.
136; lo studioso rammenta anche la celebre chiosa di Benvenuto da Imola: «Ulyxis, qui erat maior
Diomede non corpore, sed mente, sed fama, sed prudentia et eloquentia». Inoltre si cfr. anche le

pagine dedicate alla coppia Ulisse-Diomede (ibidem, pp. 55-61), in cui vengono esposti dapprima i
pareri dell'antica esegesi dantesca, e infine si ritorna alle considerazioni di Mario Fubini (Il canto xxvi
dell' «Inferno», in Id., 12 peccato di Ulisse e altri scrìtti danteschi, Milano-Napoli, Ricciardi, 1966, pp. 37-76)
e Pagliaro (Ulisse..., cit., pp. 394-395).

73



ANDREA GRASSI

Testoride, chiama in causa il Laerziade che dovrebbe dirigere la spedizione

a Sciro, quest'ultimo risponde:

«Sic deus omnipotens firmet, sic adnuat illa

virgo paterna tibi! Sed me spes lubrica tardât:

grande quidem armatum castris inducere Achulen;
sed si fata negent, quam foedum ac triste revertí!
Vota tarnen Danaum non intemptata relinquam.
Iamque adeo aut aderit mecum Peleius heros,

aut verum penitus latet et sine Apolline Calchas» (Achill. î 546-552)

Stazio presenta un Uhsse esitante e dubbioso: dubbioso di quanto
detto dall'indovino Testoride, ed esitante sulla realizzazione dell'impresa.
Ulisse mostra dapprima un certo timore per la questione dei fati avversi

(«sed si fata negent, quam foedum ac triste reverti!»), poi decide di non
lasciare incompiuti i voti dei Danai (w. 550-552). L'eroe qui rappresentato

è un uomo che esita, pensa, espone il problema, e alla fine decide,
consapevole dei rischi.Vi è tratteggiato un abbozzo di quel che sarà poi
l'Ulisse dantesco: infatti l'Uhsse staziano decide di partecipare alla spedizione,

benché non convinto di avere gli dei a suo favore; ciò nell'Ulisse
dantesco è più sviluppato: il personaggio dantesco si addossa tutta la

responsabilità: è lui che decide, esorta e supera le colonne d'Ercole con
totale consapevolezza.29

Prima di concludere, colpiti dall'impetuosa reazione dei compagni di
Uhsse dopo l'«orazion picciola» (w. 121-123):

Li miei compagni fec'io sì agutí,

con questa orazion picciola, al cammino,
che a pena poscia li avrei ritenuti; 123

ci sembra lecito domandarsi se si riscontra lo stesso fenomeno anche nei
testi classici. NeU'Achilleide vengono descritte almeno quattro grandi
orazioni tenute dal figlio di Laerte, e tutte descrivono un effetto sugli

29 «Quell'uomo che campeggia nel verso [If. xxvi 109 "acciò che l'uom più oltre non si metta"] è

appunto Ulisse, che tutti li rappresenta, ed egli ne ha piena consapevolezza; proprio per decidere i
compagni a varcare quel limite, infatti, egli mette in atto tutta la forza della sua parola.» (Anna Maria
Chiavacci Leonardi, La guerra de la pietate, Napoli, Liguori, 1979, p. 146). Ma si cfr. anche Bruno
Nardi, La tragedia di Ulisse, in Id., Dante e la cultura medievale, Roma-Bari, Editori Laterza, 1983, p. 133

n.23.

74



RISONANZE STAZIANE NEL CANTO DI ULISSE

astanti riportabile a quello profilato dal verso dantesco. Anche in questo
caso procediamo in modo schematico:

1. Si noti la reazione dei presenti al discorso con il quale Uhsse accetta
di prendere parte all'impresa di Sciro:

Conclamant Danai stimulatque Agamemno volentes:

laxantur coetus resolutaque murmure laeto

agmina discedunt, quales iam nocte propinqua
e pastu referuntur aves, vel in antra revertí
melle novo gravitas mitis videt Hybla catervas.

Nec mora, iam dextras Ithacesia carbasus auras

poscit, et in remis hilaris sedere iuventus. (Achill, i 553-559)

2. Durante il banchetto nella reggia di Licomede (Achill. I 785-802),30

il Laerziade incita aUa guerra i giovani valorosi. Il discorso risveglia
l'animo bellicoso di Achille che si sarebbe rivelato, se Deidamia prontamente

non lo avesse allontanato dalla mensa:

[...] Exisset stratis, ni provida signo
Deidamia dato cunetas hortata sórores

liquisset mensas ipsum conplexa. (Achill, l 802-804)

3. Dopo che l'inganno dello scudo ha permesso l'identificazione di
Achille, Uhsse esorta l'eroe a uscire finalmente allo scoperto (Achill. I 867-
874). Si noti la descrizione della reazione di Achille: «Iam pectus amictu |

laxabat» (Achill. I 874-876).
4. Alla partenza dall'isola di Sciro, Achille sembra avere dei cedimenti

(contro la «virtus»). Accortosi del problema, l'astuto Uhsse distrae il
compagno ricordandogli il suo destino; e adducendo un ipotetico
rapimento di Deidamia (Achill. Il 31-83), lo induce a continuare: «Illius ad

capulum rediit manus ac simul ingens | inpulit ora rubor: tacuit
contento Ulixes» (Achill, il 84-85); e si noti anche il compiacimento
(«tacuit contentus Ulixes») di Uhsse alla reazione di Achille.

30 Per Scott è proprio questo discorso il più simile all'orazione dantesca: «Ulisse promette l'onore e

la gloria ad Achille, mentre in verità lo porta verso un pericolo mortale » (Scott, Dante magnanimo,

cit., p. 139 n. 35). Lo studioso evidenzia anche che i versi: «l'arte per che, morta, | Deidamìa ancor si

duol d'Achille» (If xxvi 61-62) derivano dal secondo hbro deWAchilleide, in cui Stazio descrive la

partenza di Achille sulla nave di Ulisse con lo sguardo rivolto alla moglie lasciata a Sciro. Infine,
sempre lo stesso studioso, segnala come solamente Stazio palesi che Achille e Deidamia erano sposati,
in Achill. I 925-926 (ibidem, p. 139).

75



ANDREA GRASSI

Neh'Achilleide Dante poteva, in più occasioni, vedere all'opera la

meravigliosa eloquenza del Laerziade, attraverso la quale l'eroe greco
riesce a risolvere tutte le situazioni. Si rammenta che anche nelle

Metamorfosi si attesta, nel discorso tenuto alla disputa deUe armi di AchiUe,

un lungo esempio della retorica in atto di Ulisse; e viene anche descritta,
benché in forma più sbrigativa degh esempi staziani, la reazione del consiglio

(Met. xill 382-383). Questi elementi erano sicuramente presenti
all'autore della Commedia, il quale si mette in competizione con i due

poeti latini proponendo un proprio esempio dell'oratoria di Ulisse. A
proposito di questo aspetto si noti che Dante non solo fa parlare il suo

personaggio per più di un terzo del canto (w. 90-142), ma introduce nel
discorso diretto del Laerziade un ulteriore esempio della sua facondia con
l'«orazion picciola» (w. 112-120):

«O frati», dissi, «che per cento milia

perigli siete giunti a l'occidente,
a questa tanto picciola vigilia 114

d'i nostri sensi ch'è del rimanente

non vogliate negar l'esperienza,
di retro al sol, del mondo sanza gente. 117

Considerate la vostra semenza:
fatti non foste a viver come bruti,
ma per seguir virtute e canoscenza». 120

Dante, grazie all'artificio strutturale, ripresenta al lettore la classica

dinamica con la quale veniva riprodotta l'eloquenza di Ulisse: l'orazione,
nella Commedia impreziosita dalla sentenza aristotelica (w. 118-120),
seguita dalla reazione dei presenti, che ne conferma l'efficacia. Questa mise

en abyme, che duplica l'esemplificazione dell'eloquio ulissiaco, permette al

poeta di superare i modelli classici. Ciò è confermato anche dalla nuova
funzione della grande narrazione di Uhsse nel canto (w. 90-142): infatti
nei versi danteschi il discorso non ha più l'intento esortativo o dialettico

come in tutti gli esempi classici fin qui analizzati, ma piuttosto descrittivo
e illustrativo; e pertanto anche la reazione di Dante eVirgilio al discorso di
Ulisse si rivela del tutto nuova rispetto quelle classiche fin qui analizzate:

Già era dritta in su la fiamma e queta

per non dir più, e già da noi sen già

con la licenza del dolce poeta,

76



RISONANZE STAZIANE NEL CANTO DI ULISSE

quand'un'altra, che dietro a lei venia,

ne fece volger li occhi a la sua cima

per un confuso suon che fuor n'uscia. (If. xxvil 1-6)

Il silenzio dei due poeti sancisce la condanna morale e il tono
drammatico del racconto di Uhsse che, come disse Maria Corti, «è

exemplum del fallimento di un'avventura dell'ingegno».31 Dante, cesellando

un esempio (ricalcato su materiali conosciuti) del talento retorico
di Uhsse, all'interno di quella che in definitiva dovrebbe essere - almeno
nella sua prospettiva - l'ultima orazione del Laerziade, riconferma la

volontà di porsi come innovatore della figura di Uhsse: infatti crediamo
che l'analisi appena esposta possa rientrare, per altra via, in quel processo
di concatenazioni di narrazioni poetiche di cui si è parlato all'inizio del

contributo.
Dalle analisi fin qui sviluppate si può affermare innanzitutto che Dante

non riutilizza mai in modo passivo i materiah staziani; essi prendono nei
versi danteschi una nuova funzione: complementare alla descrizione
bibhca nel caso della similitudine del carro di Elia, e introduttiva al

discorso tragico di Uhsse in quella della pira dei fratelli tebani. Inoltre la

rappresentazione dell'Ulisse dantesco come «lo maggior corno» è forte
dell'antecedente ovidiano, e soprattutto staziano: entrambi i poeti latini
descrivono un rapporto tra Uhsse e Diomede che presenta una gerarchia
ben definita. Non bisogna neanche dimenticare la complicità tra i due

eroi, più volte sottohneata nei testi classici, alla quale probabilmente Dante
allude in modo sottilissimo nella correzione alla doppia fiamma che li
ingloba: infatti la doppia fiamma a base unica divisa aha sua sommità
indica una convivenza profonda nel contrappasso tra i due dannati; questa
convivenza, che implica l'eterno ricordarsi a vicenda le loro colpe, viene

complicata dal rapporto di fiducia e rispetto che vi è tra i due.

Si conclude ricordando che l'illustre dantista Bruno Nardi ha messo

luce come «nel folle volo d'Ulisse, Dante scorge una continuazione del

peccato originale, anzi del peccato degli angeli ribelli. Questi come i
primi uomini, vollero esser simili a Dio. E simile a un dio ribelle ci

appare veramente Uhsse, dritto sulla prua della nave che solca l'oceano

31 Maria Corti, La «favola» di Ulisse: invenzione dantesca?, cit., p. 256.

77



ANDREA GRASSI

sconfinato e misterioso»32 e definisce la figura di Uhsse come «essenzialmente

tragica» che si rispecchia «dapprima come un vigiliano scelerum

inventor, trista potenza della ragione rivolta a ordire inganni» e poi un
Ulisse dall'aspetto di «titanico e disperato lottatore contro il fato più forte
di lui».33 Questo aspetto sembra esser già anticipato dalla similitudine
delle fiamme di Uhsse e Diomede, che immette il lettore in uno scenario

estremamente drammatico; aspetto che peraltro si ripresenta anche nei
due fratelli della Tebaide: infatti malgrado i tentativi di Giocasta, Antigone
e Adrasto di far desistere Eteocle e Polinice dalla folle guerra fratricida,
essi si uccideranno a vicenda nel dueUo finale (Tebaide Xl).

Andrea GRASSI

Università di Friburgo

andrea.grassi2@unifr.ch

32 Nardi, La tragedia di Ulisse, cit., p. 132.
33 Ibidem, p. 127.

78


	Risonanze staziane nel canto di Ulisse

