
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 58 (2011)

Heft: 2: Fascicolo italiano. Stazio e Virgilio in Dante e altri studi danteschi

Artikel: Episodî della presenza di Stazio nella "Commedia"

Autor: Scalmazzi, Danila

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-271905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-271905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Episodi della presenza di Stazio nella Commedia

Per quanto possa sembrare scontato, è bene iniziare dal considerare
distintamente lo Stazio auctoritas classica dallo Stazio personaggio
dantesco. Il primo lo incontriamo sin dall'Inferno in citazioni, allusioni e

riprese più o meno esposte; il secondo fa la sua comparsa sulla quinta
cornice purgatoriale e si unisce a Dante e Virgilio nell'ascesa del monte.
Riassumendo brevemente l'episodio, in Pg. xxi e xxii l'anima di Stazio

racconta che, nato a Tolosa, si è in seguito trasferito a Roma e vi ha

ricevuto la corona di mirto; che ha scritto la Tebaide ma è morto prima di

portare a compimento la «seconda soma», YAchilleide;1 che l'Eneide è stata

la sua guida; che ora, sul monte del purgatorio, ha appena finito di
scontare la pena per il peccato di prodigalità, salvatosi dalla dannazione

eterna grazie alla lettura di un verso dell'Eneide; che si è convertito al

cristianesimo «alluminato» dalla quarta Écloga di Virgilio, ma che il timore
delle persecuzioni lo ha spinto a celare la sua fede, ragion per cui ha

scontato un periodo di penitenza anche sulla quarta cornice.
Tale presentazione del poeta latino, a causa delle forti divergenze con

le notizie a noi pervenute attorno alla sua vita, ha causato non pochi
problemi agli studiosi, tanto che da diversi secoli molti si sono cimentati
nell'ardua impresa di far luce su questioni estremamente oscure. Se gli
interrogativi sulla nascita tolosana e l'incompiutezza dell'Achilleide sono
oramai sciolti da tempo, lo stesso non si può dire della prodigalità di
Stazio, della sua conversione al cristianesimo e dell'incoronazione col

1 Della terza opera di Stazio, le Silvae, Dante non aveva notizia in quanto riscoperte solo un secolo

più tardi da Poggio Bracciolini. Prima del XV secolo se ne conosceva però già il titolo (cfr.Violetta De
Angelis, Magna questio preposita coram Dante et domino Francisco Petrarca et Virgiliano, in «Studi
Petrarcheschi», n. s., I, 1984, pp. 103-209, a p. 180; Michael David Reeve, Statius, in Texts and

Transmission, a cura di L. D. Reynolds, Oxford, Clarendon Press, 1986, pp. 397-98; Carlo Caruso, Una

nota sulle Silvae di Stazio nel Medioevo, in «Italia medioevale e umanistica», XLIV, 2003, pp. 303-7, alle

pp. 304-7). Sorprende quindi che il ventiquattresimo canto dell'Inferno si apra proprio con quella che
ha tutta l'aria di essere una citazione dalle Silvae: «In quella parte del giovanetto anno | che 1 sole i
crin sotto l'Acquario tempra» richiama infatti Silv. I il 14-15 «crinem [...] | tempérât», citazione che

se da un lato non prova la conoscenza diretta da parte di Dante della terza opera staziana, dall'altro
autorizza almeno a credere a una trasmissione indiretta su cui non si è fatta ancora luce (per una
rassegna delle riprese dalle Silvae prima dell'avvento di Poggio cfr. Caruso, Una nota, cit., p. 303).

31

Danila Scalmazzi, «Episodi della presenza di Stazio nella Commedia», Versants 58:2, fascicolo italiano, 2011, pp. 31-58



DANILA SCALMAZZI

mirto. La nascita a Tolosa è infatti dovuta alla confusione con uno «Statius

Ursulus rhetor Tholosensis», di pari coordinate temporali, citato nel
Chronicon di Eusebio-Girolamo, che ha inoltre portato alla corruzione del

nome «Publius Papinius Statius» in «Statius Papinius Surculus».2 Riguardo
all'Achilleide invece, la notizia che Stazio fosse morto prima di portarne a

termine la composizione, Dante la poteva chiaramente trovare negli
accessus allo Stacius minor, nonostante non pochi fossero stati i tentativi
medievali di considerarla opera compiuta.3

Nel corso degli anni si è andata sempre più radicando l'idea che, dove
versioni di Stazio e di Virgilio coesistono, Dante si serva del primo per
correggere il secondo. L'esempio che più volentieri è portato in primo
piano è quello della fondazione di Mantova, in If. XX 52-99:

E quella che ricuopre le mammelle,
che tu non vedi, con le trecce sciolte,
e ha di là ogne pilosa pelle, 54

Manto fu, che cercò per terre molte;
poscia si puose là dove nacqu'io;
onde un poco mi piace che m'ascolte. 57

Poscia che '1 padre suo di vita uscio

e venne serva la città di Baco,

questa gran tempo per lo mondo gio. 60

Quindi passando la vergine cruda
vide terra, nel mezzo del pantano,
sanza coltura e d'abitanti nuda. 84

Lì, per fuggire ogni consorzio umano,
ristette con suoi servi a far sue arti,
e visse, e vi lasciò suo corpo vano. 87

Li uomini poi che 'ntorno erano sparti
s'accolsero a quel loco, ch'era forte

per lo pantan ch'avea da tutte parti. 90

2 Cfr. Colette Jeudy —Yves-François Riou, L'Achilleide de Stace au Moyen Age: abrégés et arguments, in
«Revue d'histoire des textes», IV, 1974, pp. 143-180, a p. 150; Violetta De Angelis, Lo Stazio di Dante,
in «Schede Umanistiche», XVI, 2002, pp. 29-69, alle pp. 55-56.
3 Cfr. Jeudy - Riou, L'Achilleide, cit., pp. 145-46, n. 2; De Angelis, Lo Stazio, cit., pp. 36-48 e, più
approfonditamente, De Angelis, Magna questio, cit.

32



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

Fer la città sovra quell'ossa morte;
e per colei che '1 loco prima elesse,

Mantua l'appellar sanz'altra sorte. 93

[¦••]
Però t'assenno che, se tu mai odi

originar la mia terra altrimenti,
la verità nulla menzogna frodi.» 99

In Aen. X 198-203 Virgilio aveva fornito una versione completamente
diversa, includendo Ocno, figlio di Manto e del Tevere, fra gli alleati

Etruschi di Enea, e presentandolo come fondatore della città di Mantova:

Ille etiam patriis agmen ciet Ocnus ab oris,
fatidicae Mantus etTusci filius amnis,

qui muros matrisque dedit tibi, Mantua, nomen,
Mantua, dives avis, sed non genus omnibus unum:
gens iiii triplex, populi sub gente quaterni,
ipsa caput populis.Tusco de sanguine vires.

Per Virgilio, Manto non era quindi affatto «cruda», né tanto meno
«vergine», poiché madre di Ocno, e la città era stata fondata dal figlio, non
dalla madre. Da tempo ormai la critica ha individuato in Stazio Y auctoritas

utilizzata da Dante per fare di Virgilio-personaggio il correttore di
Virgilio-poeta, e i w. 97-99 ribadiscono la rettifica. La scena del macabro

sacrificio di Theb. iv 461-68 giustifica il «cruda» del v. 82, mentre il
«vergine» dello stesso verso è dettato dall'«innuba» di Theb. W 463 nonché
dal «virgo» di iv 448 e x 597:4

[...] Iamque ardua ferro

signati capita et frugum libamine puro
in vulnus cecidere greges; tunc innuba Manto

exceptum pateris praelibat sanguen, et omnes
ter circum acta pyras sancti de more parentis
semineces fibras et adhuc spirantia reddit
viscera, nec rápidas cunctatur frondibus atris
subiectare faces.5

4 Aggiungiamo inoltre che Manto è anche ricordata da Ovidio, Met. vi 157-59, ma senza che ciò
abbia influito sul personaggio dantesco.
5 Stat. Theb. iv 461-68.

33



DANILA SCALMAZZI

Ci troviamo di fronte a una situazione particolare, per non dire
contraddittoria: Dante corregge l'enunciato virgiliano con le parole di
quel poeta che si era a suo tempo esplicitamente dichiarato discepolo di
Virgilio,6 poeta che lui stesso, Dante, corona non del sommo alloro, bensì

del più modesto mirto.7 Stazio viene presentato come poeta di grado
inferiore al grande Virgilio, ma lo sfruttamento delle fonti sembrerebbe
volerne dimostrare la superiorità su un piano diverso da quello poetico.

A prima vista, nella Commedia il dialogo fra i due autori latini pare

sempre focalizzarsi, tranne che in Pg. XXV, su episodi tratti dalle loro

opere, senza che mai altrove si alluda esplicitamente alla dottrina cristiana.

Eppure, anche un semplice episodio come quello della fondazione di
Mantova, episodio apparentemente non connesso a questioni teologiche,
si fa invece portatore di un messaggio più profondo: la ricerca della verità.

Considerando che Stazio si è convertito - pur mantenendo celata la

sua fede — mentre Virgilio non ne ha avuto la possibilità («Nacqui sub

Iuho, ancor che fosse tardi»),8 dobbiamo quindi chiederci se, agli occhi di
Dante, l'aver conosciuto in vita la rivelazione cristiana e l'infondere nelle

proprie opere la verità vadano di pari passo. Detto in altri termini, all'origine

della correzione di Stazio su Virgilio deve ricondursi unicamente il
presupposto che un'anima cristiana ha la giusta superiorità su un'anima
pagana? È possibile che Stazio abbia ragione solo perché cristiano, o

magari Dante ha concepito un disegno più ampio? Inoltre Stazio ha

6 Cfr. Stat. Theb. XII 816-17: «nec tu divinam Aeneida tempta, | sed longe sequere et vestigia semper
adora».
7 II componimento delle Silvae qui citato nella n. 1 condene un altro verso che sorprende se considerato

nell'ottica del misterioso incoronamento di Stazio: Silv. I II 99: «et nostra laurum subtexere myrto».
Se Dante avesse inteso il verbo subtexere col significato alternativo di 'oscurare', 'velare' (e non
'intrecciare','intessere'), questo sarebbe l'antecedente perfetto per uno Stazio poeta inferiore aVirgilio ma suo
vincitore, se non fosse che, almeno in teoria, Dante non doveva conoscere questi versi staziani.Tuttavia,
il fatto che nella presentazione di Pg. XXI non si faccia menzione di una terza opera di Stazio non garantisce

che qualche suo frammento, probabilmente adespoto, non fosse noto a Dante per vie traverse.
8 Riteniamo infatti, concordemente con Giorgio Brugnoli, Ancor che fosse tardi, ora nei suoi Studi
danteschi, I, Pisa, ETS, 1998, pp. 117-74, a p. 121, che il verso si debba parafrasare come segue:
«Nonostante fosse tardi (nell'era romana, oppure, secondo Brugnoli, nell'arco della carriera di Cesare),

sono comunque nato sotto Giulio Cesare, e quindi troppo presto per poter essere cristiano».
Escludiamo invece la possibilità cheVirgilio rimpianga di essere nato troppo tardi per farsi apprezzare
da Cesare, come proposto ad esempio da De Angelis, Lo Stazio, cit., p. 53, in quanto spiegazione sia

minoritaria nell'Antico Commento, sia poco plausibile sul piano cronologico: «Virgilio, che alla

morte di Cesare aveva ben ventisei anni, poteva benissimo averne goduto i favori, se non altro per la

pubblicazione delle varie operette della cosiddetta Appendix Vergiliana, che l'intera biografia antica gli
attribuisce quando era appena sedicenne» (Brugnoli, Ancor chefosse tardi, cit., p. 120).

34



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

sempre ragione, oppure ci sono dei luoghi in cui lui stesso viene
smentito? Se così fosse, la correzione è in qualche modo riconducibile
all'occultamento della propria fede per timore delle persecuzioni?

Tutto porta a credere che dietro ai w. 52-99 di If XX si nasconda ben

più di una semplice smentita di un passo virgiliano; la questione può
essere risolta solo analizzando quei passi della Commedia dove è attiva la

memoria di Stazio. Ne proponiamo ora alcuni, i più rilevanti fra quelli
isolati in seguito al censimento di tutte le ricorrenze staziane presenti ai

canti If. i-xxiii e Pd. xxiii-xxxiii.

1. Alla fine del canto Vili si verifica il primo vero fallimento, esplicitamente
dichiarato, di Virgilio: a lui e al suo discepolo viene negato l'ingresso nella

città di Dite. Il significato allegorico di tale rifiuto è facilmente intuibile: Dite

segna il confine tra il luogo di punizione dei peccati privati da quello dei

peccati sociali, quindiVirgilio, personalmente buono, non è più sufficiente.9

Il canto successivo, il nono, cela una probabile seconda sconfitta di
Virgilio, questa volta però ben camuffata. Si prendano in considerazione i
versi 34-51:

E altro disse, ma non l'ho a mente;
però che l'occhio m'avea tutto tratto
ver' l'alta torre a la cima rovente, 36

dove in un punto furon dritte ratto
tre fùrie infernal di sangue tinte,
che membra feminine avieno e atto, 39

e con idre verdissime eran cinte;
serpentelli e ceraste avien per crine,
onde le fiere tempie erano avvinte. 42

E quei, che ben conobbe le meschine
de la regina de l'etterno pianto,
«Guarda», mi disse, «le feroci Erine. 45

Quest'è Megera dal sinistro canto;
quella che piange dal destro è Aletto;
Tesifòn è nel mezzo»; e tacque a tanto. 48

Con l'unghie si fendea ciascuna il petto;
battiensi a palme e gridavan sì alto,

ch'i'mi strinsi al poeta per sospetto. 51

9 Cfr. Edoardo Fumagalli, Canto IX, in Lectura Dantis Turicensis. Inferno, a e. di G. Güntert e M. Picone,
Firenze, Franco Cesati Editore, 2000, pp. 127-138, a p. 135.

35



DANILA SCALMAZZI

Il «ben conobbe» del v. 43 è di grande importanza: sebbene Virgilio
riconosca immediatamente le Furie in quanto personaggi da lui stesso

descritti nell'Eneide, e quindi di necessità noti, è lecito chiedersi se tutto
l'episodio sia effettivamente di matrice virgiliana, oppure se vi sia anche

dell'altro.
Osservando innanzi tutto l'ambientazione generale della scena, è

evidente che trae le sue origini dal testo virgiliano: riprende infatti il
Tartaro (qui Dite) circondato da un fiume ribollente — il Flegetonte (qui
Stige) - e da possenti mura, su una torre delle quali è appostata Tisifone
(qui invece le tre Erinni al completo).10

Il rapido movimento del v. 37, presente sia in Ovidio che in Stazio,

non figura in Virgilio. Ovidio, in Met. IV 455-56, scrive che al

sopraggiungere di Giunone

quam simul agnorunt inter caliginis umbras,

surrexere deae [...].

Stazio, analogamente, in Theb. I 92-93 dice di Tisifone:

Ilicet igne lovis lapsisque citatior astris

tristibus exiluit ripis [...].

In Virgilio invece Tisifone è semplicemente «sedens».11 Ciò dimostra
che, se Dante si è ispirato a qualcuno per forgiare il «furon dritte ratto», lo

spunto non proviene di certo dall'opera virgiliana.
Al v. 38 le Furie sono descritte come «di sangue tinte», senza che il

testo fornisca ulteriori dettagli. In Stazio questo elemento è assente,12 in
Ovidio è riferito alla fiaccola e al mantello di Tisifone,13 mentre in
Virgilio concerne, se effettivamente presente, il solo mantello.14

10 Cfr.Virg. Aen. VI 548-56.
11 Virg. Aen. VI 555.
12 Cfr. Stat. 77«*. 188-117.
13 Cfr. Ov. Met. iv 481-84: «Nec mora, Tisiphone madefactam sanguine sumit | inportuna facem

fluidoque cruore rubentem | induitur pallam tortoque incingitur angue | egrediturque domo».
14 Cfr. Virg. Aen. VI 555. In effetti si parla di «palla succincta cruenta», senza una precisa menzione del
colore. Il mantello può perciò essere inteso 'cruento' per metonimia a partire dalla Furia che lo
indossa, oppure 'tinto di sangue' in seguito alle molteplici scelleratezze della stessa.

36



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

L'«atto feminino» del v. 39 deriva forse da Met. iv 454,

deque suis atros pectebant crinibus angues,

occupazione muliebre alla quale sono intente le Furie all'arrivo dell'irata
Giunone. In Stazio e Virgilio non è invece possibile individuare un
atteggiamento riconducibile a fonte d'ispirazione per questo passo in particolare.

Al v. 40 Dante specifica chiaramente che le Erinni sono «cinte» con
«idre verdissime». L'immagine ritorna in questa precisa veste unicamente
in Ovidio, dove Tisifone, e lei sola, si cinge con un serpente.15

Sebbene le chiome delle Furie siano tradizionalmente composte da

serpenti,16 le «ceraste» indicate al v. 41 sono riprese dall'unico autore che

ne fa menzione: Stazio.17 Anche Lucano ne parla ripetutamente, ma mai
in tale contesto.18 Ne consegue che probabilmente il «fiere tempie» del

verso successivo derivi proprio dal «diri capitis» di Theb. I 104.

Il graffiarsi e picchiarsi dei w. 49-50 sembra sia una gestualità introdotta

da Dante stesso. Il forte sibilare dei serpenti di Met. IV 492-94 e

Theb. i 114-16 ha probabilmente suggerito il «gridavan sì alto», sebbene

si verifichi un cambio di soggetto. È più vicino al testo dantesco, e forse

ne è la fonte effettiva, ma non si capisce se le urla e le percosse delle

Furie siano rivolte contro le anime oppure contro loro stesse, il passo di
Theb. il 52-53:

[...] saepe Eumenidum vocesque manusque
in medium sonuere diem [...].

Queste semplici considerazioni permettono di rilevare che,

nonostante si affermi che Virgilio «ben conobbe» le Furie, l'episodio, la

cui origine risiede nel vi Hbro dell'Eneide, di virgiliano conserva ben

poco. Ciò potrebbe indurci a credere che quel «ben» dissimuli una certa
ironia: Virgilio credeva di aver conosciuto a fondo le Erinni, ma ora il
pellegrino Dante le vede così come, prima di lui, Stazio e Ovidio le

15 Cfr. Ov. Met. IV 483. La presenza di idre pullulanti lungo il corpo è attestata anche da Virg. Aen.

VII 329 e 447, nonché dallo stesso Ovidio a Met. IV 490-94, ma nessuna di queste possibili fonti si

avvicina a Dante quanto quella di Met. IV 483.
16 Cfr. Virg. Aen. vu 346-7 e 450; Ov. Met. IV 454.
17 Cfr. Stat. Theb. i 103-4 e xi 65-66, dove il ceraste è inoltre definito «caeruleae dux ille comae».
18 Cfr. Lue. Phars. vi 679; IX 716 e 851.

37



DANILA SCALMAZZI

avevano caratterizzate. Questo dettaglio, rivelatore di una significativa
presenza nascosta di Stazio e di Ovidio, i quali implicitamente vanno a

correggere l'enunciato virgiliano, permette di aggiungere l'episodio di If
IX alla lunga lista di correzioni e smentite cui Virgilio è progressivamente

sottoposto nel corso del viaggio oltremondano.

2. Quella del «messo celeste» è una figura di cui si sono occupati molti
studiosi. Fra i molteplici contributi apparsi nel corso degli anni ci interessano

in particolare quelli di Giorgio Padoan, Silvio Pasquazi e Maria
Teresa Lanza,19 poiché tutti e tre hanno saputo toccare un aspetto ben

preciso che però non è stato sviluppato nella direzione che ci accingiamo
ora a intraprendere.

Iniziamo richiamando i w. 64-105 di If IX, versi che verranno poi
confrontati con alcuni passi staziani.

E già venia su per le torbide onde

un fracasso d'un suon, pien di spavento,

per cui tremavano amendue le sponde, 66

non altrimenti fatto che d'un vento

impetuoso per li avversi ardori,
che fier la selva e sanz'alcun rattento 69

h rami schianta, abbatte e porta fori;
dinanzi polveroso va superbo,
e fa fuggir le fiere e li pastori. 72

Li occhi mi sciolse e disse: «Or drizza il nerbo
del viso su per quella schiuma antica

per indi ove quel fummo è più acerbo». 75

Come le rane innanzi a la nimica
biscia per l'acqua si dileguan tutte,
fin ch'a la terra ciascuna s'abbica, 78

vid'io più di mille anime distrutte

fuggir così dinanzi ad un ch'ai passo

passava Stige con le piante asciutte. 81

Dal volto rimovea quell'aere grasso,
menando la sinistra innanzi spesso;

e sol di quell'angoscia parea lasso. 84

Ben m'accorsi ch'elli era da ciel messo,

19 Giorgio Padoan, il mito di Teseo e il cristianesimo di Stazio, in «Lettere Italiane», XI, 1959, pp. 432-57;
Silvio Pasquazi, Messo celeste, in Enciclopedia Dantesca, voi. III, 1971, pp. 919-21; Maria Teresa Lanza, A
proposito di Dante e Stazio, in «Esperienze letterarie», III, 2001, pp. 3-11.

38



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

e volsimi al maestro; e quei fé segno
ch'i' stessi queto ed inchinassi ad esso. 87

Ahi quanto mi parea pien di disdegno!
Venne a la porta e con una verghetta
l'aperse, che non v'ebbe alcun ritegno. 90

«O cacciati del ciel, gente dispetta»,

cominciò elli in su l'orribil soglia,
«ond'esta oltracotanza in voi s'alletta? 93

Perché recalcitrate a quella voglia
a cui non puote il fin mai esser mozzo,
e che più volte v'ha cresciuta doglia? 96

Che giova ne le fata dar di cozzo?

Cerbero vostro, se ben vi ricorda,

ne porta ancor pelato il mento e il gozzo». 99

Poi si rivolse per la strada lorda,
e non fé motto a noi, ma fé sembiante

d'omo cui altra cura stringa e morda 102

che quella di colui che h è davante;

e noi movemmo i piedi inver' la terra,
sicuri appresso le parole sante. 105

Si consideri dapprima la tempesta descritta ai w. 64-72: Maria Teresa

Lanza rimanda ai passi di Theb. I 346-49 e 361-63, vedendoli come un
prologo al sopraggiungere di Mercurio e alla sua discesa nell'Ade:20

[...] lam claustra rigentis
Aeoliae percussa sonant, venturaque rauco
ore minatur hiemps, venti transversa frementes

confligunt [...].

Frangitur omne nemus, rapiunt antiqua procellae
bracchia silvarum, nullisque aspecta per aevum
solibus umbrosi paniere aestiva Lycaei.

Nella Tebaide, è il caso di sottolinearlo, l'episodio di Mercurio è —

testualmente - ravvicinato a quello della tempesta, ma quest'ultima funge
da scenografia all'arrivo di Polinice ad Argo, da Adrasto, dove poi
conoscerà e sfiderà Tideo. Ciò non toghe che Dante può benissimo aver
voluto ignorare questo dettaglio, facendo della tempesta lo scenario anche

del suo messo celeste.

Cfr. Lanza, A proposito, cit., pp. 6-7.

39



DANILA SCALMAZZI

Segue quasi immediatamente, w. 76-81, la similitudine delle anime
che, come le rane alla vista della biscia, fuggono terrorizzate il nuovo
arrivato. Lanza ricorda giustamente che qualcosa di simile avviene quando
Tisifone si appresta a lasciare l'Ade per andare a compiere la sua missione,
in Theb. i 92-96:21

Ilicet igne lovis lapsisque citatior astris

tristibus exiluit ripis: discendit inane

vulgus et occursus dominae pavet; ilia per umbras

et caligantes animarum examine campos
Taenariae limen petit irremeabile portae.

Il fatto che Dante sembri aver sfruttato questi versi, benché chiaramente

riferiti alla Furia, per creare la sua similitudine potrebbe giustificare
anche la possibile parentela fra la tempesta staziana e quella dei w. 64-72.

I w. 82-84 descrivono il gesto di ribrezzo del messo che, infastidito da

quell'unica piaga, scosta dal volto la fetida aria del luogo. Sia Lanza che
Padoan hanno proposto il parallelo tra la scena dantesca e Theb. II 55-57:22

Hac et tune fusca volucer deus obsitus umbra
exsilit ad superas, infernaque nubila vultu
discutit et vivis adflatibus ora serenat.

Passo al quale aggiungiamo anche Theb. Il 1-5:23

Interea gelidis Maia satus aliger umbris
iussa gerens magni remeat lovis; undique pigrae
ire vêtant nubes et turbidus implicat aer,

nec zephyri rapuere gradum, sed foeda silentis

aura poh.

21 Ibidem, pp. 6-8. Osserva Laura Micozzi, Alcuni nuovi contributi allo studio dell'imitazione virgiliana della

Tebaide, in «Orpheus», n. s., XVI, 1,1995, pp. 417-33, a p. 420: «la grande scena del primo libro, in cui
Edipo evoca la Furia dalle sedi infernali perché divenga spietata istigatrice di odi domestici, ripete
una nota situazione del settimo libro àeW Eneide: là dove Giunone invocava il soccorso di Aletto per
fomentare la guerra fra Teucri e Latini»; inoltre, p. 421: «[In Theb. XI 485 ss.] la situazione ricreata da

Stazio (Tisifone che scaccia la divinità positiva, la Pietas) rappresenta di fatto il rovesciamento del tema

virgiliano (Giunone che scaccia Aletto [per evitare di turbare oltre il lecito le leggi del mondo
terreno: cfr. Aen. VII 557 ss.]) e del discorso tenuto da Giunone nel settimo libro àe\VEneide».
22 Cfr. Lanza, A proposito, cit., p. 8; Padoan, il mito, cit., p. 456.
23 Questi versi venivano già citati da Pietro Alighieri nel suo commento (cfr. / commenti danteschi dei

secoli XIV, XV e XVI, a cura di Paolo Procaccioli, CD-ROM, Roma, Lexis, 1

40



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

Mercurio sta risalendo l'Ade seguito dall'ombra di Laio, e la sua

gestualità ha chiaramente ispirato quella del messo celeste, che si sta

invece addentrando nelle profondità infernali.24 Si crea quindi un forte
parallelismo tra le due figure, parallelismo che trova ulteriori conferme
nelle seguenti constatazioni: il messo si serve, ai w. 89-90, di una
«verghetta», e Mercurio è tradizionalmente raffigurato col caduceo, come
Stazio non manca di sottolineare in Theb. Il 11 :

it tarnen et medica firmat vestigia virga.25

Nel suo discorso il messo ricorda la sconfitta di Cerbero, e in Theb. Il
26-31 ci viene mostrata una sconfitta del guardiano infernale:

Illos ut caeco recubans in limine sensit

Cerberus atque omnis capitum subrexit hiatus

- saevus et infranti populo -, iam nigra tumebat
colla minax, iam sparsa solo turbaverat ossa,

ni deus horrentem Lethaeo vimine mulcens
ferrea tergemmo domuisset lumina somno.

Mercurio è noto per indossare calzari alati, e il messo cammina sulle

acque senza sprofondare, «passava Stige con le piante asciutte».26

24 II ms. P 53 della Biblioteca Ambrosiana, datato XIV-XV sec, a proposito di Theb. Il 2-3 «pigrae |

ire vêtant nubes» spiega pigrae con 'grasse', chiosa di sorprendente identità con If. IX 82 «aere grasso».
La mano è certamente del XV sec, ma la spiegazione potrebbe essere precedente. Ringraziamo
sentitamente E. Fumagalli per la preziosa informazione, alla quale aggiungiamo che già Lattanzio, nel suo

commento alla Tebaide, sembrava suggerire il termine grasse: cfr. Lact. Comm. il 1 «reditum Mercurii
ab inferis poeta describit impedimentum, quia nulla re volatus eius adiuvari poterat crassioris poli aere
tardante» e II 5-6 «ab inferis Mercurius remeabat propter crassum aerem et sine vento et propter
Stygis impedimenta et fluvios ardentia fluenta volventes».
25 Si veda inoltre il commento dantesco di Pietro Alighieri: «Et fingitur cum virga, quae dicitur
caducaeum, quae divisit serpentes»; e il commento di Guglielmo Maramauro: «Sì che per questa
prudentia, scientia ed eloquentia, cum questa verga chiamata "caduceo", con l'aiuto de la ragione
umana, posero D. dentro a la cita de Dite, idest a notitia de la malitia del mondo. E per questo segno,
cioè a dir caduceo, mortificò tanti demoni, li quali se pigliano per le concupiscentie e mali de malitia»

(/commenti danteschi dei secoli xiv, XV e XVI, cit.).
26 Evidente inoltre il richiamo a Cristo che cammina sulle acque, per cui cfr. Mt. 14 22-33. Cfr.
inoltre Benvenuto da Imola: «quia scilicet transibat sine poena inter poenas multíplices animarum; vel
dicas et melius quod hoc dicit, quia Mercurius fingitur habere alas ad pedes, quia nihil volatilius, nihil
velocius eloquentia sermonis» (I commenti danteschi dei secoli xiv, XV e XVI, cit.).

41



DANILA SCALMAZZI

L'ambientazione stessa della scena fornisce lo spunto per un confronto
fra i due personaggi, entrambi discesi agli inferi per eseguire ordini celesti,
sì che, riunendo tutti gli indizi ora esposti, il legame tra il messo dantesco

e il Mercurio staziano appare più che convincente.
Silvio Pasquazi concentra l'essenza del suo articolo sulla dimostrazione

che il messo celeste sia da identificare con l'arcangelo Michele, preposto,
secondo lo studioso, alla custodia del Limbo.27 Dopo aver riconosciuto
nell'Offertorio della messa per i defunti («signifer sanctus Michael reprae-
sentet eas in lucem sanctam») «Y'auctoritas forse decisiva per affermare la

presenza attiva di un angelo 'psicopompo' - e precisamente di s. Michele
arcangelo — al margine dell'oscura cavità infernale»,28 Pasquazi osserva che

tale preghiera conserva sincretisticamente un substrato originariamente
pagano e consente di risalire anche alla funzione mitica di Mercurio
'psicagogo' e 'psicopompo'.

Né mancano vari altri elementi atti a conferire caratteri di 'angelicita' e, per così

dire, di 'limbicità' al mito di Mercurio-Hermes. Con ciò non si vuole accettare sic

et simpliciter un'identificazione Messo-Mercurio, bensì notare la prefigurazione di

un angelo nella figura mitica di Mercurio e la convenienza di quest'ultima con il
comportamento del Messo [...], e notare altresì l'affinità tra la severa contenuta
profonda mestizia di Hermes 'psicagogo' con i 'megalopsicoi'.29

Il ragionamento di Pasquazi non include però il confronto fra il testo
dantesco e i passi staziani che abbiamo messo in evidenza, confronto i cui
esiti impongono di approfondire ulteriormente l'ipotesi di una
corrispondenza fra il messo e Mercurio.

A questo proposito vorremmo innanzi tutto portare l'attenzione su

due passi del Convivio, Il 4 6-7 e II 5 1.30 Dante sta parlando delle intelli-

27 Cfr. Pasquazi, Messo celeste, cit., pp. 920-21.
28 Ibidem, p. 920.
29 Ibidem.
30 Si rimanda a questo proposito alle note ad loc. del commento di C.Vasoli, il quale menziona quali
precedenti danteschi i testi di Aristotele, Metaph., XII 8 1074a 38-b 1-13 e Alberto Magno, Metaph.,
XI tr. 2 29, ai quali vanno aggiunti, secondo B. Nardi, Dal Convivio alla Commedia, Roma, Istituto
storico italiano per il Medio Evo, 1960, pp. 51-52, anche il Timeo platonico (40, D-E e in particolare
41, A-D, passo dei discorsi del Demiurgo ben noto nella traduzione di Calcidio e spesso citato da

Alberto Magno) nonché Apuleio, De deo Socratis. Cfr. inoltre, per il rapporto tra Dante e il maestro di
Colonia, G. Fioravanti, Dante e Alberto Magno, in H pensiero filosofico e teologico di Dante Alighieri, a e di
A. Ghisalberti, Milano.Vita e Pensiero, 2001, pp. 93-103.

42



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

genze angeliche, e riguardo al loro collegamento col mondo pagano
commenta come segue:

Li gentili le chiamano Dei e Dee, avegna che non così filosoficamente intendessero

quelle come Plato, e adoravano le loro imagini, e facevano loro grandissimi

templi: sì come a Giuno, la quale dissero dea di potenza; sì come a Pallade o vero

Minerva, la quale dissero dea di sapienza; sì come a Vulcano, lo quale dissero dio
del fuoco, ed a Cerere, la quale dissero dea de la biada. Le quali cose e oppinioni
manifesta la testimonianza de' poeti, che ritraggono in parte alcuna lo modo de'

gentili e ne li sacrifici e ne la loro fede [...].

Detto è che, per difetto d'amaestramento, li antichi la veritade non videro delle

creature spirituali.

Alle fonti di Dante va poi ad aggiungersi la prima parte del quinto
versetto del Salmo 95:

Quoniam omnes dii gentium daemonia.

Quelli che i pagani hanno erroneamente trattato come divinità sono
in realtà angeli: angeh buoni oppure demoni, gli angeli ribelli. Ecco

quindi che l'affermazione di Pasquazi, per il quale il messo sarebbe una
semplice «prefigurazione di un angelo», è insoddisfacente, come pure
insoddisfacente sarebbe l'ipotesi che proponesse di identificare il messo

con Mercurio tout court.

Come spesso nella Commedia, e sulla scorta dei passi del Convivio e

della Bibbia appena citati, Dante sembra invece voler gettare una luce
cristiana su quegli elementi che ai poeti latini erano quasi del tutto
nascosti, invisibili, e quindi non correttamente interpretabili. Ciò significa
che Dante stesso ci autorizza a credere che quel messaggero divino altri
non sia che Yinveramento cristiano del Mercurio classico. Detto in altri
termini, egli porta alla luce verità cristiane appellandosi alla tradizione
culturale classica, dalla quale attinge a piene mani immagini, figure e

personaggi che, estrapolati dal loro contesto iniziale e inseriti in quello
cristiano e provvidenziale, assumono una veste e un significato che di

certo non avevano in origine.31

31 Cfr. Fumagalli, Canto IX, cit., p. 129.

43



DANILA SCALMAZZI

Servendosi dei versi di Stazio qui passati in rassegna, ossia lasciando
nel messo celeste alcuni tratti che servano a indentificarlo col dio pagano,
Dante fornisce al lettore gli indizi necessari a scoprire che Mercurio è,

in realtà («ben m'accorsi», v. 85), un angelo32 «da ciel messo». Se poi
quest'ultimo debba essere ulteriormente identificato con s. Michele, è

un'ipotesi che non merita di essere scartata.

Dante quindi non corregge Stazio, ma svela ciò che il poeta latino,
intenzionato a mantenere celata la propria fede, non avrebbe mai potuto
esprimere liberamente, mentre continuare sulla scia della tradizione
classica, trattando Mercurio quale divinità, gli avrebbe fornito la copertura

necessaria a evitare la persecuzione. D'altra parte, ora Dante ha il
compito di rivelare senza timore alcuno la vera essenza della divinità

pagana, e lo fa sfruttando un sottile gioco di richiami a quanto poteva
leggere nella Tebaide.

L'immagine di Stazio quale «chiuso Cristian» non risulta di
conseguenza affatto smentita, e per di più ci consente di giustificare gli
interventi danteschi sul testo latino.

32 Per gli elementi che consentono di identificare il messo con un angelo rinviamo direttamente alle

pagine di Pasquazi. Contro tale identificazione si erano schierati Benvenuto da Imola e Giovanni
Bertoldi da Serravalle. Il primo commentava il v. 85 con queste parole: «Et hie lector volo quod notes
necessario, quod multi decepti sunt hic dicentes, quod iste fuit unus angelus, quod tamen alienum est

a mente autoris, unde non intelligunt motivum eius: nam Mercurius poetice loquendo est nuncius et

interpres Deorum, qui mittitur a superis ad inferos ad executionem omnis divinae voluntatis, sicut

patet apud Homerum,Virgilium, Statium, Martianum, et alios muitos. Nec oportet quod autor fingat
divinam gratiam sibi tnissam, quia iam saepe ostendit se faceré istam descriptionem per divinam
gratiam. Praeterea autor introducit apparitionem angelorum in purgatorio non in inferno»; analogo
era il commento del Serravalle ai w. 64-66: «Sed primitus notandum est, quod in isto puncto varii
varia dicunt. Aliqui dicunt, quod iste, qui venit in adiutorium, est unus angelus missus a Deo ad

succursum istorum: sed hoc alienum est ab intentione autoris, quia ipse auctor non ponit angelos in
Inferno; in Purgatorio id» (Icommenti danteschi dei secoli XIV, XVe XVI, cit.). La natura angelica del messo

era invece già affermata dal Lancia nelle chiose ai versi 10-15: «l'angelo di Dio discese e aperse le

porte per le quali entrarono a vedere le segrete de l'inferno» e 64-72: «Descrive la venuta de l'angelo
a fare aprire la porta di Dyte e discrive la sua venuta assimigliandola ad uno impetuoso vento in

tempo di state», e in seguito anche da Cristoforo Landino: «L'Imolese interpreta che questo che viene

per aprire la porta sia Mercurio, dio della eloquentia, et acutamente accomoda el texto a questa
allegoria. Ma chi diligentemente raguarda el proposito di Danthe, facile conosce che non può essere

altro che la grafia divina già sopra detta» (I commenti danteschi dei secoli xiv, xv e XVI, cit.). Esprimiamo
la nostra gratitudine a Luca Azzetta per averci gentilmente concesso di consultare in anteprima la sua

edizione delle chiose del Lancia di imminente pubblicazione presso Salerno (Andrea Lancia, Chiose

alla Commedia, edizione critica a cura di L.Azzetta, Roma, Salerno Editrice).

44



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

3. Il prossimo episodio preso in considerazione è quello di Capaneo, in If
xrv 43-72, il primo — a prescindere dalle semplici allusioni — tratto
direttamente dalla materia della Tebaide:

V cominciai: «Maestro, tu che vinci
tutte le cose, fuor che ' demon duri
ch'a l'intrar de la porta incontra uscinci, 45

chi è quel grande che non par che curi
lo 'ncendio e giace dispettoso e torto,
sì che la pioggia non par che '1 maturi?» 48

E quel medesmo, che si fu accorto
ch'io domandava il mio duca di lui,
gridò: «Qual io fui vivo, tal son morto. 51

Se Giove stanchi '1 suo fabbro da cui
crucciato prese la folgore aguta
onde l'ultimo dì percosso fili; 54

o s'elli stanchi H altri a muta a muta
in Mongibello a la focina negra,
chiamando "BuonVulcano, aiuta, aiuta!", 57

sì com'el fece a la pugna di Flegra,

e me saetti con tutta sua forza:

non ne potrebbe aver vendetta allegra.» 60

Allora il duca mio parlò di forza

tanto, ch'i' non l'avea sì forte udito:
«O Capaneo, in ciò che non s'ammorza 63

la tua superbia, se' tu più punito;
nullo martiro, fuor che la tua rabbia,
sarebbe al tuo furor dolor compito». 66

Poi si rivolse a me con miglior labbia,
dicendo: «Quei fu l'un d'i sette regi
ch'assiserTebe; ed ebbe e par ch'elli abbia 69

Dio in disdegno, e poco par che '1 pregi;
ma com'io dissi lui, li suoi dispetti
sono al suo petto assai debiti fregi. 72

Il «quel grande che non par che curi | lo 'ncendio» dei w. 46-47

anticipa chiaramente il «quel grande che vene, | e per dolor non par
lagrime spanda» di If. xvili 83-84 riferito a Giasone, del quale tratteremo
in seguito. In entrambi i casi dunque il primo avvertimento che Dante ha

dei due personaggi è quello della grandezza fisica. Stazio stesso aveva

descritto Capaneo sottolineandone l'imponenza:

45



DANILA SCALMAZZI

Constitit immanis cerni immanisque timeri [...]33

[...] trepidamque adsurgens desuper urbem
vidit et ingentiThebas exterruit umbra [...].34

Il v. 47 sembra indicare che Dante abbia scelto di agganciare l'episodio
di Capaneo là dove Stazio lo aveva terminato:

Ille iacet lacerae complexus fragmina turris,
torvus adhuc visu [...].35

Sono questi gli ultimi versi che nel nono della Tebaide trattano
dell'eroe. Dante però introduce sin dall'inizio una modifica rispetto al

testo staziano, dove Capaneo, dopo essere stato fulminato dal Tonante,
cerca di strapparsi la corazza ardente, tenendosi in piedi nonostante stia

per morire, opponendo resistenza al bruciore e alla propria fine:

Intra se stridere facem galeamque comasque
quaerit, et urentem thoraca repellere dextra

conatus ferri cinerem sub pectore tractat.
Stat tarnen, extremumque in sidera versus anhelat,

pectoraque invisis obicit fiimantia muris,
ne caderet [...].36

Il Capaneo di Dante invece si trova già all'inferno ed è ormai sdraiato,

«giace» incurante delle fiamme che lo investono. Non è quindi inverosi-

33 Stat. Ueb. VI 731.
34 Stat. Theb. X 871-72.
35 Stat. Theb. XI 9-10. Cfr. Thomas C. Klinnert, Capaneus — Hippomedon. Interpretation zur
Heldendarstellung in derThebais des P. Papinius Statius, Heidelberg, 1970, p. 62: «Das folgende Gleichnis

- es knüpft an 'iacet' (xi 9), also einen Begriff vor der Würdigung, an — zeichnet den tot
hingestreckten Helden mit dem Bild derTityosgestalt (xi 12-15). Der beherrschende Eindruck ist zunächst
der der ungeheuren Grösse, der Grösse, die Capaneus auch physisch auszeichnete (iv 165). Aber mehr
noch beschwört das Bild das Grauen, das die Gestalt auch in ihrer hilflosen Lage noch erweckt.
Gerade die Peiniger, die Mächtigeren, die Vögel wie die Götter, furchten sich noch vor dem

Wehrlosen, vorTityos wie vor Capaneus. Tityos musste sich den Vögeln wieder beugen, aber er hat
den Triumph, dass er die Mächtigen mit tiefster Furcht erfüllte. Im Tode noch erscheint so der

Besiegte mächtiger als die Sieger».
36 Stat. Theb. X 932-37.

46



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

nule che il Capaneo dantesco prosegua il Capaneo staziano, con un
procedimento analogo a quello di If xxvi 90 e ss., dove l'Ulisse di Dante

proseguirà quello di Ovidio, in quanto il racconto delle sue vicende

riprenderà proprio dal punto dove sono giunte al termine nel hbro XIV
delle Metamorfosi, dopo il racconto di Macareo.

Ai w. 52-60 Capaneo ricorda la propria sconfitta evocando la battaglia
di Flegra (e si noti la forte somiglianza tra l'eroe che scala le mura di Tebe

e i Giganti che tentano di dar scalata al cielo). Dante affianca la stanchezza

di Vulcano al giorno della morte del dannato, e i Ciclopi stanchi alla lotta
in Tessaglia. Stazio ricorda Flegra a più riprese: una, in Theb. I 216-18,
mostra i Ciclopi - aiutanti di Vulcano - affaticati dal duro lavoro:

[...] Taedet saevire corusco
fùlmine, iam pridem Cyclopum operosa fatiscunt
bracchia et Aeoliis desunt incudibus ignes.

Un'altra, in Theb. x 909, è invece generica:

Quae non spes hominum tumidae post proelia Phlegrae!

Una terza, infine, in Theb. XI 7-8, vede Giove stesso stanco e ansimante

dopo la battaglia:

gratantur superi, Phlegrae ceu fessus anhelet

proelia et Encelado fumantem impresserit Aetnen.

Anche Ovidio accenna alla gigantomachia, in Met. i 151-62, ma
Dante sembra qui non tenerne conto. I w. 55-8 derivano quindi con
buone probabilità da Theb. i 216-18, sebbene al di fuori della narrazione

su Capaneo, mentre il v. 59 è chiara ripresa da Theb. X 927-28:

Taha dicentem toto love fulmen adactum

corripuit [...].

Per quanto concerne i w. 52-54, invece, Dante mostra di aver

aggiunto un dettaglio assente in Stazio, dove non si parla affatto di Efesto
al momento del castigo divino.37

37 Cfr. Stat. Theb. x 927-39.

47



DANILA SCALMAZZI

La più importante modifica dantesca risiede però nel v. 53, dove Giove

appare «crucciato». Questo è un punto essenziale: le parole di Stazio
affermano chiaramente a due riprese che nella Tebaide Giove non si trova
affatto in quello stato d'animo:

Non tamen haec turbant pacem lovis [...],38

ma perfino, di fronte al sacrilego affronto,

[...] ipse furentem
risit[...],39

proprio quando gli altri dèi appaiono visibilmente sdegnati.40 Le divergenze

fra i due autori non si fermano qui: Stazio infatti classifica Capaneo
come «magnanimus»41 aggiungendo che le sue gesta dovette ammirarle
perfino Giove:

torvus adhuc visu memorandaque facta relinquens
gentibus atque ipsi non illaudata Tonanti.42

Stazio ha narrato le gesta di un Capaneo non indegno di lode, Dante
ora ce ne mostra la superbia, trasferendo ciò che in Stazio era «magnanimus»

in un atteggiamento che, in fondo, già traspariva dal «superum
contemptor» di Theb. Ili 602 e ix 550, versi che sono probabilmente
all'origine del dantesco «ed ebbe e par ch'elli abbia | Dio in disdegno»
dei w. 69-70.

Questo è il primo caso della Commedia dove Dante agisce su un
personaggio di spicco della Tebaide apportandovi correzioni evidenti. È

38 Stat. Theb. X 897.
39 Stat. Theb. X 907-8.
40 Cfr. Helen Lovatt, Mad about Winning: Epic, War and Madness in the Games of Statius'Thebaid, in
«Materiali e discussioni», XLVI, 2001, pp. 103-120, a p. 114: «Capaneus' madness is sublime, yet at the
same time ridiculous. However, the tone of the narrator as he describes the final moments of
Capaneus is marked by a note of respect: the thunderbolt was hurled Mo loue (927), yet Capaneus
retains his dignity until the very end».
41 Stat. Theb. xi 1-2.
42 Stat. Theb. XI 10-11. La lode dell'operato di Capaneo non si limita al presente passo, ma va ben
oltre: l'elenco completo si può trovare in Steno Vazzana, Appunti sull'eredità lucanea e staziana del

Capaneo dantesco, in «Rivista di cultura classica e medioevale», XLII, 2000, pp. 297-304, alle pp. 301-2.

48



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

possibile che Stazio, l'autore cristiano che correggerà il sommo Virgilio,
abbia semplicemente sbagliato? O forse è in gioco il suo nicodemismo?

Per cercare di risolvere la questione occorre soffermarsi a riflettere sul

termine «magnanimus» e sulla doppia negazione costituita dal «non
illaudata». Del primo, nella Commedia sempre e solo riferito ad anime dannate,

Jonh A. Scott osserva:

nell'antichità classica il termine «magnanimus» assunse tutta una gamma di connotazioni

per cui poté significare fortezza d'animo, ma anche ambizione, eccesso

d'orgoglio e di arroganza, cioè la dismisura così aspramente denunciata durante

tutto il medioevo cristiano.43

La (xeyaAoti/n^ia è la quinta virtù morale nel catalogo redatto da

Aristotele (Eth. Nie. Il 7,1107b 22).44 Magnanimo è colui che si ritiene
degno di grandi cose, tale veramente essendo: «Videtur autem magnanimus

esse, qui magnis seipsum dignificat dignus existens» (Eth. Nie. IV 3,

1123b 1-2).45 Il magnanimo inoltre

si mantiene impassibile di fronte alla fortuna e alla sfortuna, non si allieta
esageratamente nella buona sorte né si addolora troppo nella cattiva [...]. In verità egli
non suol nutrire rancore verso alcuno. [...] Inconfondibile contrassegno del

magnanimo è infine la gravità del contegno: «Sed et motus gravis magnanimi
videtur esse, et vox gravis, et locutio stabilis; non enim festinus, quia circa pauca
studet; neque contentiosus, qui nihil magnum existimat. Acumen autem vocis, et
velocitas propter haec» (Eth. Nie. tv 3,1125a 12-15).46

Rileggendo i versi dedicati alla caratterizzazione di Capaneo, ci
rendiamo presto conto che Dante infonde nel comportamento del
dannato alcuni di quei tratti che a prima vista possono sembrare quelli del

magnanimo: la noncuranza nei confronti della pena («chi è quel grande
che non par che curi | lo 'ncendio e giace dispettoso e torto, | sì che la

pioggia non par che '1 maturi?», w. 46-48) e il contegno («giace», v. 47).
Se però consideriamo il suo rancore nei confronti di Dio («ed ebbe e par

43 John Alfred Scott, Dante magnanimo. Studi sulla 'Commedia', Firenze, Olschki, 1977, pp. 16-17.
44 Cfr. Domenico Consoli, Magnanimitate, in Enciclopedia Dantesca, voi. Ili, 1971, p. 768.
45 Ibidem,p.768.
46 Ibidem.

49



DANILA SCALMAZZI

ch'elfi abbia | Dio in disdegno, e poco par che '1 pregi», w. 69-70), la sua

«rabbia» (v. 65), e infine il fatto che egli pronunci il suo discorso gridando
(«gridò», v. 51), ci accorgiamo che in realtà Dante sta dipingendo
l'atteggiamento del superbo («la tua superbia», v. 64). Quello che in Stazio era

«magnanimus» si rivela quindi essere «superbus» in Dante.

Capaneo che sfida pazzamente la divinità viola la «proportio suae potentiae», è agli
occhi di Dante simile a colui che edificò la torre di Babele per pazzo desiderio di
ascendere al cielo, «per superbam stultitiam praesumendo» (DVE l 7 3-4).47

Stazio si è dunque sbagliato? O è forse possibile che abbia definito
Capaneo «magnanimus», facendosi schermo dell'opinione aristotelica
diffusa, per non correre il rischio di rivelare la propria fede? È possibile
che, ancora una volta, Dante giustifichi l'apparente errore di Stazio col
suo essere «chiuso Cristian», trovando inoltre una conferma dello Stazio
timoroso?

Tramite la doppia negazione del «non illaudata» Stazio sembra in
effetti volersi nascondere, poiché ha la possibilità di parlare delle lodi di
Giove pur non nominandole direttamente, sì che riesce ad assecondare la

tradizione pagana senza che ciò implichi lo scontro con la propria fede, e

senza inoltre rivelare la propria conversione.
Se questa fosse l'ottica dantesca, allora anche l'apparente travisamento

del «magnanimus» rientrerebbe alla perfezione nel quadro di uno Stazio

nicodemita. Quella di Dante non sarebbe quindi una correzione, una
clamorosa smentita paragonabile a quella portata controVirgilio a proposito

della fondazione di Mantova, bensì una rivelazione fatta ormai
liberamente, senza più il timore delle persecuzioni a imporre il silenzio.

Stazio, a suo tempo, ha scelto di tacere, ma ora Dante ha il compito di

portare alla luce la verità. Ecco allora un Giove dantesco «crucciato», e un
Capaneo non più magnanimo, ma giustamente punito per il peccato di
superbia, un Capaneo che prosegue quello staziano da un punto di vista

tanto narrativo quanto provvidenziale.

47 Umberto Bosco, Capaneo, in Enciclopedia Dantesca, voi. I, 1970, pp. 813-15.

50



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

4. Nell'incontro con Giasone, in If. xvill 82-96, Dante fa tesoro di quanto
poteva leggere in Stazio e in Ovidio:

E '1 buon maestro, sanza mia dimanda,

mi disse: «Guarda quel grande che vene,
e per dolor non par lagrime spanda: 84

quanto aspetto reale ancor ritene!

Quelli è Iasòn, che per cuore e per senno
H Colchi del montón privati féne. 87

Elio passò per l'isola di Lenno

poi che l'ardite femmine spietate

tutti li maschi loro a morte dienno. 90

Ivi con segni e con parole ornate
Isifile ingannò, la giovinetta
che prima avea tutte l'altre ingannate. 93

Lasciolla quivi, gravida, soletta;

tal colpa a tal martiro lui condanna;

e anche di Medea si fa vendetta. 96

Analogamente a quanto avviene con Capaneo, anche per Giasone la

prima, immediata impressione di grandezza fisica va poi a scontrarsi
progressivamente con l'interpretazione morale che giustifica la pena oltremondana.

Come già anticipato, l'episodio è una commistione di elementi staziani

e ovidiani. La strage dei mariti, che Dante evoca ai w. 88-90, è presente in
un breve accenno di Ov. Met. xiii 399-401 ed Her. vi 135 e 139, mentre è

estesamente descritta da Stazio in Theb. V 48-334. Qui come altrove l'autore
della Commedia mostra di recuperare l'essenza delle fonti latine e di
condensarne mirabilmente il dettato. Analogo procedimento si verifica al v.

93, che riassume la narrazione di Her. vi 135 e quella di Theb. V 265-325.
Nelle Metamorfosi48 Ovidio non fa menzione dei «segni» e delle «parole

ornate» del v. 91, ma se ne può forse trovare traccia nei w. 456-57 di
Theb. V: «etsi blandus Iason | virginibus dare vincla novis»; ancora più
probabile è però l'altra fonte ovidiana:

[...] lacrimis talia verba tuis:

«Abstrahor, Hypsipyle, sed (dent modo fata recursus!)

vir tuus hinc abeo, vir tibi sempre ero;
quod tarnen e nobis gravida celatur in alvo,

vivat, et eiusdem simus uterque parens!»

48 Cfr. Ov. Mei. VII 1-424.

51



DANILA SCALMAZZI

Hactenus et lacrimis in falsa cadentibus ora

cetera te memini non potuisse loqui.49

Si quaeris cui sint similes, cognosceris illis [ossia i figli gemelli];
fallere non norunt [...].50

Nelle fasi della vicenda finora vagliate i due autori classici, Ovidio e

Stazio, vanno di pari passo: nonostante il primo sia più succinto e il
secondo più prolisso, è difficile stabilire con precisione quale dei due sia

stato eletto a fonte primaria, sempre che uno debba effettivamente prevalere

sull'altro.
Le cose vanno diversamente per quanto concerne il v. 94, «Lasciolla

quivi, gravida, soletta»: in Stazio Giasone parte da Lemno dopo circa un
anno dal suo arrivo, quando Isifile ha già partorito una coppia di
gemelli.51 In Ovidio, al contrario, Giasone abbandona l'isola il terzo anno
dal suo approdo, ma la «giovinetta» è ancora incinta dei gemelli.52 Il
«gravida» dantesco sembra quindi basarsi sulla fonte ovidiana, lasciando
Stazio in disparte e senza che se ne possa trovare una giustificazione
connessa all'aver celato la propria fede cristiana.33

Gli altri tre loci danteschi dove Isifile è ricordata - Pg. XXII 112 e XXVI
94-96 per la Commedia e Cv. Ili 11 16 — sono chiaramente desunti dalla

Tebaide, ma per quello appena trattato sembra che Dante abbia semplicemente

scelto di non fare ricorso all'opera di Stazio.54

49 Ov. Her. vi 58-64.
50 Ov. Her. vi 123-24.
51 Cfr. Stat. Theb. v 454-74.
52 Cfr. Ov. Her. vi 56-62 e 120-22.
53 È da escludere che Dante possa essersi ispirato a Valerio Fiacco, Argon. II 423-24, dove pure Isifile
è incinta alla partenza di Giasone: «refer et domitis a Colchidis oris | vela per nunc utero quem
linquis Iasona nostro», come citato da C. Kraus, Isifile, in Enciclopedia Dantesca, voi. Ili, 1971, pp. 522-
23 (si veda infatti Michael David Reeve, Valerius Flaccus, in Texts and Transmission, cit., pp. 425-27).
Esulano dall'ottica dantesca, ma sono comunque da tenere presenti per la figura di Isifile presso il
poeta flavio gli articoli di Marco Scaffai, L'Ipsipile di Stazio, ovvero le sventure della virtù, in
«Prometheus», XXVIII, 2002, pp. 151-70, e di Sergio Casali, Impius Aeneas, impia Hypsipyle: narrazioni

menzognere dall'Eneide alla Tebaide di Stazio, in «Scholia», n.s., XII, 2003, pp. 60-68.
54 È evidente che tutto il discorso si basa sul dettaglio del «gravida» del v. 94, il che induce a chiedersi
se Dante avesse davanti a sé i suoi Stazio e Ovidio durante la composizione di questo canto, così da

poter procedere a un confronto verso per verso, oppure se li citasse a memoria e se avesse di
conseguenza sempre presenti tutti i dettagli in essi contenuti. La domanda ovviamente non ha — per ora -
una risposta, ma è comunque da tenere presente quando si scrutano minutamente le fonti, come si è

appena fatto.

52



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

5. È nel ventesimo canto dell'Inferno che troviamo il secondo episodio
direttamente tratto dalla Tebaide, quello dell'augure Anfiarao,55 ai w. 31-
39:

Drizza la testa, drizza, e vedi a cui
s'aperse a li occhi d'iTeban la terra;

per ch'ei gridavan tutti: "Dove rui, 33

Anfiarao? perché lasci la guerra?".
E non restò di minare a valle

fino a Minòs che ciascheduno afferra. 36

Mira c'ha fatto petto de le spalle;

perché volse veder troppo davante,

di retro guarda e fa retroso calle. 39

Fermo restando che il mito è ricordato in un paio di versi anche da

Ovidio, Met. IX 406-7, Dante fonda l'incontro su quanto poteva leggere
in Stazio, anche se non mancano alcune variazioni.

Il v. 32 riassume secondo l'ormai noto procedimento i versi di Theb.

VII 794-823, mentre il «Dove rui» del verso successivo può essere

citazione testuale del «quo ruis» oppure del «quo ruat» di Theb. vili 337-
38 ex 930-31.

I w. 33-34 anticipano però al momento in cui Anfiarao sprofonda
nella voragine quegli scherni che nell'originale latino iTebani assediati gli
indirizzano a notte ormai giunta.

Infine, coerentemente col passo di If. v 4-24 costruito sulla base di
Virgilio,56 al v. 36 leggiamo che una volta nell'Averno Anfiarao incontra
Minosse, quando nella Tebaide era Plutone a rivolgergli la parola.57

Gli interventi danteschi operati sulla figura di Anfiarao appaiono
quindi come semplici adattamenti agli schemi della Commedia, poiché
non possiedono i requisiti necessari per essere considerati vere e proprie
correzioni.

55 Come riferito da Giorgio Padoan, Anfiarao, in Enciclopedia Dantesca, voi. I, 1970, p. 265, il mito ha

goduto di larga fortuna, specie tra i tragediografi greci, ed è ripetutamente ricordato dai poeti latini.
Ciò nonostante, Dante conosce Anfiarao soprattutto dalla Tebaide, dove è uno dei personaggi principali.

56 In Stazio infatti è Plutone a svolgere la funzione che in Virgilio e Dante è data a Minosse; il
Minosse staziano siede accanto al sovrano infernale e ne mitiga la crudeltà suggerendo pene più
blande. Cfr. Stat. Theb. vili 21-31,27-29 e 102-3.
s' Cfr. Stat. Theb. Vili 1-126 e in particolare i w. 84-85 dove Plutone apostrofa con ironia il caduto.

53



DANILA SCALMAZZI

6. L'ultimo episodio della presente trattazione è quello dell'indovino
Tiresia, il cui incontro nel ventesimo canto segue immediatamente, ai w.
40-45, quello di Anfiarao:

Vedi Tiresia, che mutò sembiante

quando di maschio femmina divenne,

cangiandosi le membra tutte quante; 42

e prima, poi, ribatter li convenne
li duo serpenti avvolti, con la verga,
che riavesse le maschili penne. 45

Tiresia è personaggio sia della Tebaide che delle Metamorfosi di Ovidio:
nonostante la sua condanna nella quarta bolgia sembri dovuta a quanto
Dante poteva leggere in Stazio, Theb. IV 406-645 — ampio episodio di
evocazione infernale dove abbandona i tratti dell'indovino per assumere

quelli del negromante —, i versi che noi leggiamo sono chiaramente
desunti da Met. Ili 316-38. Così facendo Dante caratterizza lo spirito con
tratti antecedenti alle sue arti divinatorie, che ha ricevuto in dono da

Giove dopo che Giunone lo ha reso cieco per averle dato torto in una
disputa sorta col marito. Manlio Pastore Stocchi giustifica come segue

questa scelta:

È possibile [...] che la disavventura di Tiresia, in apparenza non congrua con le

motivazioni della sua condanna, apparisse a Dante - come del resto lo stesso

Ovidio suggerisce - l'evento primo e determinante di una sequenza che attraverso

il curioso arbitrato e la ricompensa di Giove lo condusse alla sua colpevole
carriera di negromante.58

Un'altra possibile soluzione riguardo alla scelta della fonte ovidiana a

scapito di quella staziana è desumibile da Virgilio; in Aen. VI 445-49 la

Sibilla ed Enea incontrano lungo il cammino nell'Averno le ombre di
Erifile, Evadne e Ceneo:

His Phaedram Procrinque locis maestamque Eriphylen
crudelis nati monstrantem volnera cernit
Evadnenque et Pasiphaën: his Laodamia

it comes et iuvenis quondam, nunc femina, Caeneus,

rursus et in veterem fato revoluta figuram.

58 Manlio Pastore Stocchi, Tiresia, in Enciclopedia Dantesca, voi. V, 1976, pp. 610.

54



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

Erifile era la moglie di Anfiarao, Evadne di Capaneo. Quanto a

Ceneo, narra il mito che fosse in origine una ragazza di nome Ceni,
trasformata poi da Nettuno, per sua stessa richiesta, in un uomo invulnerabile,

Ceneo; durante lo scontro tra Centauri e Lapiti, in occasione delle

nozze di Piritoo, i Centauri riuscirono comunque a ucciderlo conficcandolo

nella terra e ricoprendolo di alberi.Virgilio conclude la sua storia
dicendo che alla fine Ceneo si tramutò nuovamente in donna.

Il percorso evolutivo di Ceneo, donna-uomo-donna, è il corrispettivo

inverso di quello di Tiresia, uomo-donna-uomo, così come Erifile
ed Evadne sono le rispettive mogli di Anfiarao e Capaneo, due personaggi

staziani i cui episodi infernah, come si è visto, derivano
direttamente dalla materia della Tebaide. Non è quindi da escludere che

Dante abbia scelto di evidenziare la metamorfosi di Tiresia, piuttosto che

ricordarne le gesta staziane, per uniformarsi al catalogo che trovava in
Virgilio.

Ciò non significa però che Virgilio corregga Stazio: non sarebbe

verosimile, soprattutto a pochi versi di distanza dall'inizio del racconto
della fondazione di Mantova. Nel caso di Tiresia, infatti, lo schema può
essere virgiliano, ma la parola, la materia poetica riutilizzata, rimane quella
di Ovidio. Inoltre la versione ovidiana non smentisce quella staziana,

poiché ne è l'antecedente.
Sembrerebbe quindi che Dante abbia voluto mostrarci comeVirgilio

possa al massimo aspirare a influenzare la presentazione di un
personaggio staziano, e come per contro sia lo Stazio poeta, qualche verso
dopo, ad avere la capacità di smentire apertamente ciò che Virgilio aveva

frainteso.

È giunto finalmente il momento di tirare le fila dei discorsi fin qui
sviluppati, per provare a fornire qualche risposta alle domande presentate
in apertura.

Innanzi tutto, bisogna osservare che, in tutti gli episodi passati al vaglio,
Stazio non viene mai apertamente e dichiaratamente smentito, né da

Virgilio, né da qualsivoglia altro autore. Ciò nonostante, a prescindere dal

racconto della fondazione di Mantova, dove Stazio è proposto in funzione
antivirgiliana, l'unico episodio che deriva dalle sue opere e che non risulta

55



DANILA SCALMAZZI

essere stato significativamente contaminato è quello di Anfiarao, dove gli
unici — e ridotti — interventi sul testo si giustificano con la necessità di
adattare la materia tebana agli schemi della Commedia.

Nel caso delle Furie, di Giasone e di Tiresia, invece, Stazio appare in
concorrenza con altre auctoritates: è rilevante che in If IX 34-51 non solo

Stazio, bensì anche Ovidio intervenga a correggere implicitamente quello
che a prima vista appare come un episodio puramente virgiliano. D'altra
parte, negli episodi del messo e di Capaneo Stazio è rivisto da Dante in
chiave cristiana.

La figura di Stazio in quanto poeta può quindi essere considerata e

interpretata da tre prospettive differenti.
Un primo Stazio è quello delle Furie, di Giasone e di Tiresia: uno

Stazio che talvolta Dante sceglie semplicemente di non seguire.
All'illustrazione di questo concetto giova la riflessione su un passo di Pg.

XXIX, w. 88-105. Parlando delle ah degli angeli Dante afferma di schierarsi

con Giovanni evangelista (Ap. IV 6-8), ma con ciò non reputa errata
la versione fornita da Ezechiele (Ez. I 4-14 e X 1-22):

Poscia che i fiori e l'altre fresche erbette

a rimpetto di me da l'altra sponda
libere fuor da quelle genti elette, 90

sì come luce luce in ciel seconda,

vennero appresso lor quattro ammali,
coronati ciascun di verde fronda. 93

Ognuno era pennuto di sei ali;
le penne piene d'occhi; e li occhi d'Argo,
se fosser vivi, sarebber cotali. 96

A descriver lor forme più non spargo
rime, lettor; ch'altra spesa mi strigne,
tanto che a questa non posso esser largo; 99

ma leggi Ezechiel che li dipigne
come H vide da la fredda parte
venir con vento e con nube e con igne; 102

e quali i troverai ne le sue carte,
tali eran quivi, salvo ch'a le penne
Giovanni è meco e da lui si diparte. 105

Il v. 105 lo sottolinea: non c'è giusto e sbagliato — cosa che evidentemente

non poteva dirsi di un testo biblico — ma una semplice presa di
posizione; Dante ha scelto di seguire Giovanni. Ciò induce a credere che

56



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

Dante abbia attuato un procedimento simile anche nei confronti di
Stazio. Si badi infatti che di molti degli auctores presenti nel Limbo Dante

non parlerà mai più oltre nella Commedia;59 di due, Lucano e Ovidio, dice
«taccia».60 Riguardo a Stazio invece, assente nel Limbo, se ne accosta o
discosta a piacimento e secondo bisogno, può usarlo per correggere
vistosamente Virgilio, ma ciò non significa che debba prevalere sempre e in
assoluto. Inoltre, e questo è un dato essenziale che merita di essere ribadito,
Stazio, diversamente da Virgilio, non è mai apertamente smentito.

Si incontrano poi un paio di casi, quelli del messo e di Capaneo, dove

l'apparente modifica apportata da Dante al testo della Tebaide è interpretabile

come riflesso del nicodemismo di Stazio. Per anni gli studiosi hanno

scandagliato le opere di Stazio alla ricerca di quegli appigli che potessero
aver autorizzato Dante a creare una conversione altrimenti taciuta da tutte
le fonti. Ma non è forse anche vero che, una volta appurato che l'opera
staziana non giustifica in niente il suo cristianesimo, ciò non possa costituire

una prova che Stazio fu «chiuso Cristian»?61 A prescindere da quella
che è stata l'effettiva prospettiva dantesca, ancora una volta lo Stazio

poeta, il cui utilizzo nella Commedia risente ora dell'idea formatasi attorno
allo Stazio storico, non viene affatto smentito, poiché la sua viltà ne

giustifica gli errori.
L'episodio della fondazione di Mantova, infine, per quanto importante,

costituisce un caso a sé stante. Qui non è il ruolo di Stazio a essere in
gioco, bensì quello di Virgilio. Egli ha in vita inconsapevolmente indirizzato

gli altri verso la retta via (Pg. XXII 67-69: «Facesti come quei che va
di notte, | che porta il lume dietro e sé non giova, | ma dopo sé fa le

persone dotte»), mentre ora, da anima eternamente dannata, deve guidare

59 È il caso — tenendo conto degli auctores veri e propri nonché dei filosofi - di Omero, Orazio,
Socrate, Democrito, Diogene, Anassagora, Tálete, Empedocle, Eraclito, Zenone, Cicerone, Seneca e

Averroè.
60 Cfr. If xxv 94-99: «Taccia Lucano ornai là dove tocca | del misero Sabello e di Nassidio, | e

attenda a udir quel ch'or si scocca. | Taccia di Cadmo e d'Aretusa Ovidio; | che se quello in serpente
e quella in fonte | converte poetando, io non lo 'nvidio».
61 Di questo parere era già l'autore dell' Ottimo commento nella chiosa ai vv. 88-93 di Pg. XXII: «Qui
pone il tempo ch'egli si battezzò, dicendo, che prima ch'elli avesse tanto scritto del libro suo,
chiamato Thebaidos, che in quello fossero ancora giunti li sette regi intorno aTebe, elli ricevette battesimo;

nonostante che chi legge quello libro crederà pure, che da poeta pagano sia stato scritto, e in
nulla parte della religione cristiana, né ha parola che ad essa s'assomigli o tragga» (/ commenti danteschi

dei secoli xiv, xv e xvi, cit.).

57



DANILA SCALMAZZI

consapevolmente ma non manca di sbagliarsi.62 L'apparente incongruenza
di uno Stazio coronato di mirto ma emendatore di Virgilio si risolve

quindi se si considera che lo sfruttamento della fonte staziana quale base

per la correzione del testo virgiliano è finalizzato al disegno poetico che

Dante ha concepito per Virgilio, non per Stazio. Stazio vince sul piano
della verità, è la verità che gli consente di correggere l'«altissimo poeta»,
ma non vince solo perché cristiano: nel caso di Mantova è in gioco anche

quello che si potrebbe definire il contrappasso di Virgilio. Questi rimarrà

sempre e comunque l'«altissimo poeta», ma portatore inconscio di una
serie di travisamenti dovuti alla mancanza di fede: vittorioso come epico
ma perdente nella trasmissione della verità. In questa sede, quindi, la

conoscenza della rivelazione cristiana e l'infondere nelle proprie opere la

verità vanno effettivamente di pari passo, ma ciò non è riconducibile a

criterio generale per lo sfruttamento di Stazio nella Commedia, forse

proprio perché Dante non ha voluto portare vistosamente e costantemente

in primo piano colui che in vita aveva scelto di nascondersi.

Danila Scalmazzi
Università di Friburgo

danila.scalmazzi(2}unifr.ch

62 In linea generale, gli errori di Virgilio possono essere racchiusi in due categorie: gli errori relativi
al viaggio oltremondano e i travisamenti dovuti alla mancanza di fede. Riguardo al primo caso, infatti,
Virgilio ha compiuto la sua prima discesa nel fondo dell'inferno qualche tempo dopo la sua morte,
avvenuta nel 19 a.C. (cfr. If ix 22-27: «Ver è ch'altra fiata qua giù fui, | congiurato da quella Eritón
cruda | che richiamava l'ombre a' corpi sui. | Di poco era di me la carne nuda, | ch'ella mi fece

intrar dentr'a quel muro, | per trarne un spirto del cerchio di Giuda»); da ciò ne consegue che egli
non è a conoscenza dei cambiamenti intercorsi con l'avvento dell'era cristiana: ad esempio, in If. XXI
106-17 si lascia clamorosamente trarre in inganno dai diavoli di Malebolge riguardo la strada da

seguire (cfr. anche If xxiii 133-41), cosi come già in If. XII 34-36 faceva notare che alla sua prima
discesa la «ruina» di Minosse non era ancora crollata (all'origine della «rotta lacca» e del crollo dei

ponti sopra la sesta bolgia è il terremoto avvenuto alla morte di Cristo, come narrato in Mt. 27 51),
e in If. xxiii 124-26 si stupisce alla vista di Caifas. Costituisce un'eccezione il racconto della discesa

di Cristo nel Limbo per trarne le anime dei patriarchi dell'antica alleanza (cfr. If IV 46-63), eccezione
che si giustifica in quanto Virgilio stesso è confinato nel Limbo. Per il secondo caso, invece, abbiamo

qui portato gli esempì dell'episodio delle Furie e di quello della fondazione di Mantova, ai quali
potremmo aggiungere l'apostrofe di Minosse a Dante in If. v 19: «guarda com'entri e di cui tu ti
fide», i versi di If XIII 46-49: «"S'elli avesse potuto creder prima", | rispuose '1 savio mio, "anima lesa,

| ciò c'ha veduto pur con la mia rima, | non averebbe in te la man distesa», e infine la sorprendentemente

erronea traduzione, in Pg. XXII 40-41, di Aen. Ili 56-57 «Quid non mortalia pectora cogis |

auri sacra fames?» con «Perché non reggi tu, o sacra fame | de l'oro, l'appetito de' mortali?», traduzione

che sembra voler far dire a Stazio che l'Eneide nasconde cose che il suo autore non poteva
nemmeno immaginare.

58


	Episodî della presenza di Stazio nella "Commedia"

