Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle

letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 58 (2011)

Heft: 2: Fascicolo italiano. Stazio e Virgilio in Dante e altri studi danteschi
Artikel: Episodi della presenza di Stazio nella "Commedia”

Autor: Scalmazzi, Danila

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-271905

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-271905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Episodi della presenza di Stazio nella Commedia

Per quanto possa sembrare scontato, ¢ bene iniziare dal considerare
distintamente lo Stazio auctoritas classica dallo Stazio personaggio
dantesco. Il primo lo incontriamo sin dall’ Inferno in citazioni, allusioni e
riprese piti 0 meno esposte; il secondo fa la sua comparsa sulla quinta
cornice purgatoriale e si unisce a Dante e Virgilio nell’ascesa del monte.
Riassumendo brevemente I'episodio, in Pg. XXI e XxII I’anima di Stazio
racconta che, nato a Tolosa, si € in seguito trasferito a Roma e vi ha
ricevuto la corona di mirto; che ha scritto la Tebaide ma & morto prima di
portare a compimento la «seconda soman, I’ Achilleide;' che I’ Eneide ¢ stata
la sua guida; che ora, sul monte del purgatorio, ha appena finito di
scontare la pena per il peccato di prodigalita, salvatosi dalla dannazione
eterna grazie alla lettura di un verso dell’Eneide; che si € convertito al
cristianesimo «alluminato» dalla quarta Ecloga di Virgilio, ma che il timore
delle persecuzioni lo ha spinto a celare la sua fede, ragion per cui ha
scontato un periodo di penitenza anche sulla quarta cornice.

Tale presentazione del poeta latino, a causa delle forti divergenze con
le notizie a noi pervenute attorno alla sua vita, ha causato non pochi
problemi agli studiosi, tanto che da diversi secoli molti si sono cimentati
nell’ardua impresa di far luce su questioni estremamente oscure. Se gli
interrogativi sulla nascita tolosana e I'incompiutezza dell’ Achilleide sono
oramai sciolti da tempo, lo stesso non si pud dire della prodigalitd di
Stazio, della sua conversione al cristianesimo e dell’incoronazione col

! Della terza opera di Stazio, le Silvae, Dante non aveva notizia in quanto riscoperte solo un secolo
pit tardi da Poggio Bracciolini. Prima del XV secolo se ne conosceva perd gii il titolo (cfr.Violetta De
Angelis, Magna questio preposita coram Dante et domino Francisco Petrarca et Virgiliano, in «Studi
Petrarcheschi», n. s., I, 1984, pp. 103-209, a p. 180; Michael David Reeve, Statius, in Texts and
Transmission, a cura di L. D. Reynolds, Oxford, Clarendon Press, 1986, pp. 397-98; Carlo Caruso, Una
nota sulle Silvae di Stazio nel Medioevo, in «Italia medioevale e umanisticas, XLIV, 2003, pp. 303-7, alle
pp- 304-7). Sorprende quindi che il ventiquattresimo canto dell’Inferno si apra proprio con quella che
ha tutta I'aria di essere una citazione dalle Silvae: «In quella parte del giovanetto anno | che ’lsole i
crin sotto I’Acquario tempra» richiama infatti Silv. I 1 14-15 «crinem [...] | temperaty, citazione che
se da un lato non prova la conoscenza diretta da parte di Dante della terza opera staziana, dall’altro
autorizza almeno a credere a una trasmissione indiretta su cui non si & fatta ancora luce (per una
rassegna delle riprese dalle Silvae prima dell’avvento di Poggio cft. Caruso, Una nota, cit., p. 303).

31

Danila Scaimazzi, «Episodi della presenza di Stazio nella Commedias, Versants 58:2, fascicolo italiano, 2011, pp. 31-58



DANILA SCALMAZZ|

mirto. La nascita a Tolosa € infatti dovuta alla confusione con uno «Statius
Ursulus rhetor Tholosensis», di pari coordinate temporali, citato nel
Chronicon di Eusebio-Girolamo, che ha inoltre portato alla corruzione del
nome «Publius Papinius Statius» in «Statius Papinius Surculus».? Riguardo
all’ Achilleide invece, la notizia che Stazio fosse morto prima di portarne a
termine la composizione, Dante la poteva chiaramente trovare negli
accessus allo Stacius minor, nonostante non pochi fossero stati i tentativi
medievali di considerarla opera compiuta.’

Nel corso degli anni si € andata sempre piu radicando I'idea che, dove
versioni di Stazio e di Virgilio coesistono, Dante si serva del primo per
correggere il secondo. L'esempio che piu volentieri € portato in primo
piano ¢ quello della fondazione di Mantova, in If. xx 52-99:

E quella che ricuopre le mammelle,

che tu non vedi, con le trecce sciolte,

e ha di 13 ogne pilosa pelle, 54
Manto fu, che cercd per terre molte;

poscia si puose 13 dove nacqu’io;

onde un poco mi piace che m’ascolte. 57
Poscia che ’1 padre suo di vita uscio

e venne serva la cittd di Baco,

questa gran tempo per lo mondo gio. 60

(-]
Quindi passando la vergine cruda

vide terra, nel mezzo del pantano,

sanza coltura e d’abitanti nuda. 84
Li, per fuggire ogni consorzio umano,

ristette con suoi servi a far sue arti,

e visse, e vi lascid suo corpo vano. 87
Li uomini poi che ‘ntorno erano sparti

s’accolsero a quel loco, ch’era forte

per lo pantan ch’avea da tutte parti. 90

2 Cft. Colette Jeudy — Yves-Frangois Riou, L’ Achilléide de Stace au Moyen Age: abrégés et arguments, in
«Revue d’histoire des textes», IV, 1974, pp. 143-180, a p. 150; Violetta De Angelis, Lo Stazio di Dante,
in «Schede Umanistiche», XVI, 2002, pp. 29-69, alle pp. 55-56.

* Cfr. Jeudy — Riou, L'Achilléide, cit., pp. 145-46, n. 2; De Angelis, Lo Stazio, cit., pp. 36-48 e, pil
approfonditamente, De Angelis, Magna questio, cit.

32



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

Fer la citta sovra quell’ossa morte;
e per colei che 'l loco prima elesse,
Mantiia I'appellar sanz’altra sorte. 93
[
Pero t’assenno che, se tu mai odi
originar la mia terra altrimenti,
la veritd nulla menzogna frodi.» 99

In Aen. X 198-203 Virgilio aveva fornito una versione completamente
diversa, includendo Ocno, figlio di Manto e del Tevere, fra gli alleati
Etruschi di Enea, e presentandolo come fondatore della cittd di Mantova:

Ille etiam patriis agmen ciet Ocnus ab oris,
fatidicae Mantus et Tusci filius amnis,

qui muros matrisque dedit tibi, Mantua, nomen,
Mantua, dives avis, sed non genus omnibus unum:
gens illi triplex, populi sub gente quaterni,

ipsa caput populis, Tusco de sanguine vires.

Per Virgilio, Manto non era quindi affatto «cruda», né tanto meno
«vergine», poiché madre di Ocno, e la citta era stata fondata dal figlio,non
dalla madre. Da tempo ormai la critica ha individuato in Stazio I’ auctoritas
utilizzata da Dante per fare di Virgilio-personaggio il correttore di
Virgilio-poeta, e 1 vv. 97-99 ribadiscono la rettifica. La scena del macabro
sacrificio di Theb. v 461-68 giustifica il «cruda» del v. 82, mentre il
«wergine» dello stesso verso € dettato dall’«innuba» di Theb. Iv 463 nonché
dal «virgo» di Iv 448 e x 597:*

[...] Iamque ardua ferro

signati capita et frugum libamine puro

in vulnus cecidere greges; tunc innuba Manto
exceptum pateris praelibat sanguen, et omnes
ter circum acta pyras sancti de more parentis
semineces fibras et adhuc spirantia reddit
viscera, nec rapidas cunctatur frondibus atris
subiectare faces.®

4 Aggiungiamo inoltre che Manto & anche ricordata da Ovidio, Met. v1 157-59, ma senza che cio
abbia influito sul personaggio dantesco.
3 Stat. Theb. 1v 461-68.

33



DANILA SCALMAZZ|

Ci troviamo di fronte a una situazione particolare, per non dire
contraddittoria: Dante corregge I’enunciato virgiliano con le parole di
quel poeta che si era a suo tempo esplicitamente dichiarato discepolo di
Virgilio,® poeta che lui stesso, Dante, corona non del sommo alloro, bensi
del piti modesto mirto.” Stazio viene presentato come poeta di grado
inferiore al grande Virgilio, ma lo sfruttamento delle fonti sembrerebbe
volerne dimostrare la superioritd su un piano diverso da quello poetico.

A prima vista, nella Commedia il dialogo fra 1 due autori latini pare
sempre focalizzarsi, tranne che in Pg XXV, su episodi tratti dalle loro
opere, senza che mai altrove si alluda esplicitamente alla dottrina cristiana.
Eppure, anche un semplice episodio come quello della fondazione di
Mantova, episodio apparentemente non connesso a questioni teologiche,
si fa invece portatore di un messaggio pit profondo: la ricerca della verita.

Considerando che Stazio si & convertito — pur mantenendo celata la
sua fede — mentre Virgilio non ne ha avuto la possibilitd («Nacqui sub
Iulio, ancor che fosse tardi»),® dobbiamo quindi chiederci se, agli occhi di
Dante, ’aver conosciuto in vita la rivelazione cristiana e I'infondere nelle
proprie opere la veritd vadano di pari passo. Detto in altri termini, all’ori-
gine della correzione di Stazio su Virgilio deve ricondursi unicamente il
presupposto che un’anima cristiana ha la giusta superioritd su un’anima
pagana? E possibile che Stazio abbia ragione solo perché cristiano, o
magari Dante ha concepito un disegno piu ampio? Inoltre Stazio ha

¢ Cfr. Stat. Theb. x11 816-17: «nec tu divinam Aeneida tempta, | sed longe sequere et vestigia semper
adora».

7 1 componimento delle Silvae qui citato nella n. 1 contiene un altro verso che sorprende se conside-
rato nell’ottica del misterioso incoronamento di Stazio: Sily: I 11 99: «et nostra laurum subtexere myrto».
Se Dante avesse inteso il verbo subtexere col significato alternativo di ‘oscurare’, ‘velare’ (e non ‘intrec-
ciare’,‘intessere’), questo sarebbe 'antecedente perfetto per uno Stazio poeta inferiore aVirgilio ma suo
vincitore, se non fosse che, almeno in teoria, Dante non doveva conoscere questi versi staziani. Tuttavia,
il fatto che nella presentazione di Pg. XXI non si faccia menzione di una terza opera di Stazio non garan-
tisce che qualche suo frammento, probabilmente adespoto, non fosse noto a Dante per vie traverse.
# Riteniamo infatti, concordemente con Giorgio Brugnoli, Ancor che fosse tardi, ora nei suoi Studi
danteschi, 1, Pisa, ETS, 1998, pp. 117-74, a p. 121, che il verso si debba parafrasare come segue:
«Nonostante fosse tardi (nell’era romana, oppure, secondo Brugnoli, nell’arco della carriera di Cesare),
sono comunque nato sotto Giulio Cesare, € quindi troppo presto per poter essere cristianos.
Escludiamo invece la possibilitd che Virgilio rimpianga di essere nato troppo tardi per farsi apprezzare
da Cesare, come proposto ad esempio da De Angelis, Lo Stazio, cit., p. 53, in quanto spiegazione sia
minoritaria nell’Antico Commento, sia poco plausibile sul piano cronologico: «Virgilio, che alla
morte di Cesare aveva ben ventisei anni, poteva benissimo averne goduto i favori, se non altro per la
pubblicazione delle varie operette della cosiddetta Appendix Vergiliana, che 1'intera biografia antica gli
attribuisce quando era appena sedicenne» (Brugnoli, Ancor che fosse tardi, cit., p. 120).

34



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

sempre ragione, oppure ci sono dei luoghi in cui lui stesso viene
smentito? Se cosi fosse, la correzione €& in qualche modo riconducibile
all’occultamento della propria fede per timore delle persecuzioni?

Tutto porta a credere che dietro ai vv. 52-99 di If XX si nasconda ben
pit di una semplice smentita di un passo virgiliano; la questione puo
essere risolta solo analizzando quei passi della Commedia dove ¢ attiva la
memoria di Stazio. Ne proponiamo ora alcuni, i pit rilevanti fra quelli
isolati in seguito al censimento di tutte le ricorrenze staziane presenti ai
canti If 1-XXIII e Pd. XXII-XXXIIL

1. Alla fine del canto VIII si verifica il primo vero fallimento, esplicitamente
dichiarato, di Virgilio: a lui e al suo discepolo viene negato 'ingresso nella
citta di Dite. Il significato allegorico di tale rifiuto & facilmente intuibile: Dite
segna il confine tra il luogo di punizione dei peccati privati da quello dei
peccati sociali, quindi Virgilio, personalmente buono, non ¢& pil sufficiente.’

Il canto successivo, il nono, cela una probabile seconda sconfitta di

Virgilio, questa volta perd ben camuffata. Si prendano in considerazione i
versi 34-51:

E altro disse, ma non ’ho a mente;

perd che 'occhio m’avea tutto tratto

ver’ I'alta torre a la cima rovente, 36
dove in un punto furon dritte ratto

tre furie infernal di sangue tinte,

che membra feminine avieno e atto, 39
e con idre verdissime eran cinte;

serpentelli e ceraste avien per crine,

onde le fiere tempie erano avvinte. 42
E quei, che ben conobbe le meschine

de la regina de I'etterno pianto,

«Guarda», mi disse, «le feroci Erine. 45
Quest’eé Megera dal sinistro canto;

quella che piange dal destro é Aletto;

Tesifon ¢ nel mezzo»; e tacque a tanto. 48
Con l'unghie si fendea ciascuna il petto;

battiensi a palme e gridavan si alto,

ch’t’ mi strinsi al poeta per sospetto. 51

® Cft. Edoardo Fumagalli, Canto IX, in Lectura Dantis Turicensis. Inferno, a c. di G. Giintert e M. Picone,
Firenze, Franco Cesati Editore, 2000, pp. 127-138, a p. 135.

35



DANILA SCALMAZZ|

Il «ben conobbe» del v. 43 ¢ di grande importanza: sebbene Virgilio
riconosca immediatamente le Furie in quanto personaggi da lui stesso
descritti nell’ Eneide, ¢ quindi di necessitd noti, ¢ lecito chiedersi se tutto
'episodio sia effettivamente di matrice virgiliana, oppure se vi sia anche
dell’altro.

Osservando innanzi tutto 'ambientazione generale della scena, &
evidente che trae le sue origini dal testo virgiliano: riprende infatti il
Tartaro (qui Dite) circondato da un fiume ribollente — il Flegetonte (qui
Stige) — e da possenti mura, su una torre delle quali € appostata Tisifone
(qui invece le tre Erinni al completo).'

Il rapido movimento del v. 37, presente sia in Ovidio che in Stazio,
non figura in Virgilio. Ovidio, in Met. Iv 455-56, scrive che al soprag-
giungere di Giunone

quam simul agnorunt inter caliginis umbras,
surrexere deae [...].

Stazio, analogamente, in Theb. 1 92-93 dice di Tisifone:

Ilicet igne Iovis lapsisque citatior astris
tristibus exiluit ripis [...].

In Virgilio invece Tisifone & semplicemente «sedens».!* Cio dimostra
che, se Dante si € ispirato a qualcuno per forgiare il «furon dritte ratto», lo
spunto non proviene di certo dall’opera virgiliana.

Al v. 38 le Furie sono descritte come «di sangue tinte», senza che il
testo fornisca ulteriori dettagli. In Stazio questo elemento & assente,? in
Ovidio é riferito alla fiaccola e al mantello di Tisifone,'> mentre in
Virgilio concerne, se effettivamente presente, il solo mantello.™

10 Cfr. Virg. Aen. VI 548-56.

1 Virg. Aen. vi 555.

? Cfr. Stat. Theb. 1 88-117.

2 Cfr. Ov. Met. Iv 481-84: «Nec mora, Tisiphone madefactam sanguine sumit | inportuna facem
fluidoque cruore rubentem | induitur pallam tortoque incingitur angue | egrediturque domos».

4 Cfr. Virg. Aen. v1 555. In effetti si parla di «palla succincta cruenta, senza una precisa menzione del
colore. Il mantello pud percid essere inteso ‘cruento’ per metonimia a partire dalla Furia che lo
indossa, oppure ‘tinto di sangue’ in seguito alle molteplici scelleratezze della stessa.

-

36



EPISOD! DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

L «atto feminino» del v. 39 deriva forse da Met. 1v 454,

deque suis atros pectebant crinibus angues,

occupazione muliebre alla quale sono intente le Furie all’arrivo dell’irata
Giunone. In Stazio e Virgilio non ¢ invece possibile individuare un atteg-
giamento riconducibile a fonte d’ispirazione per questo passo in particolare.

Al v. 40 Dante specifica chiaramente che le Erinni sono «cinte» con
«idre verdissime». L'immagine ritorna in questa precisa veste unicamente
in Ovidio, dove Tisifone, e lei sola, si cinge con un serpente.’

Sebbene le chiome delle Furie siano tradizionalmente composte da
serpenti,'® le «ceraste» indicate al v. 41 sono riprese dall’'unico autore che
ne fa menzione: Stazio.'” Anche Lucano ne parla ripetutamente, ma mai
in tale contesto.'® Ne consegue che probabilmente il «fiere tempie» del
verso successivo derivi proprio dal «diri capitis» di Theb. 1 104.

Il graffiarsi e picchiarsi dei vv. 49-50 sembra sia una gestualitd intro-
dotta da Dante stesso. Il forte sibilare dei serpenti di Met. 1v 492-94 e
Theb. 1 114-16 ha probabilmente suggerito il «gridavan si alto», sebbene
si verifichi un cambio di soggetto. E pitl vicino al testo dantesco, e forse
ne & la fonte effettiva, ma non si capisce se le urla e le percosse delle
Furie siano rivolte contro le anime oppure contro loro stesse, il passo di

Theb. 11 52-53:

[...] saepe Eumenidum vocesque manusque
in medium sonuere diem [...].

Queste semplici considerazioni permettono di rilevare che,
nonostante si affermi che Virgilio «ben conobbe» le Furie, 'episodio, la
cui origine risiede nel vI libro dell’Eneide, di virgiliano conserva ben
poco. Cid potrebbe indurci a credere che quel «ben» dissimuli una certa
ironia: Virgilio credeva di aver conosciuto a fondo le Erinni, ma ora il
pellegrino Dante le vede cosi come, prima di lui, Stazio e Ovidio le

5 Cfr. Ov. Met. 1v 483. La presenza di idre pullulanti lungo il corpo & attestata anche daVirg. Aen.
vl 329 e 447, nonché dallo stesso Ovidio a Met. 1v 490-94, ma nessuna di queste possibili fonti si
avvicina a Dante quanto quella di Mer. 1v 483.

16 Cfr. Virg. Aen. vl 346-7 e 450; Ov. Met. 1v 454.

7 Cfr. Stat. Theb. 1 103-4 e XI 65-66, dove il ceraste & inoltre definito «caeruleae dux ille comae».
8 Cfr. Luc. Phars. v1 679;1x 716 e 851.

r



DANILA SCALMAZZ|

avevano caratterizzate. Questo dettaglio, rivelatore di una significativa
presenza nascosta di Stazio e di Ovidio, i quali implicitamente vanno a
correggere I’enunciato virgiliano, permette di aggiungere I’episodio di If.
1X alla lunga lista di correzioni e smentite cui Virgilio ¢ progressivamente
sottoposto nel corso del viaggio oltremondano.

2. Quella del «messo celeste» € una figura di cui si sono occupati molti
studiosi. Fra 1 molteplici contributi apparsi nel corso degli anni ci interes-
sano in particolare quelli di Giorgio Padoan, Silvio Pasquazi e Maria
Teresa Lanza,'” poiché tutti e tre hanno saputo toccare un aspetto ben
preciso che perd non ¢ stato sviluppato nella direzione che ci accingiamo
ora a intraprendere.

Iniziamo richiamando i vv. 64-105 di If. IX, versi che verranno poi
confrontati con alcuni passi staziani.

E gi venia su per le torbide onde

un fracasso d’un suon, pien di spavento,

per cui tremavano amendue le sponde, 66
non altrimenti fatto che d’un vento

impetiioso per li avversi ardori,

che fier la selva e sanz’alcun rattento 69
li rami schianta, abbatte e porta fori;

dinanzi polveroso va superbo,

e fa fuggir le fiere e li pastori. 72
Li occhi mi sciolse e disse: «Or drizza il nerbo

del viso su per quella schiuma antica

per indi ove quel fummo € pit acerbon. 75
Come le rane innanzi a la nimica

biscia per I'acqua si dileguan tutte,

fin ch’a la terra ciascuna s’abbica, 78
vid’io pit di mille anime distrutte

fuggir cosi dinanzi ad un ch’al passo

passava Stige con le piante asciutte. 81
Dal volto rimovea quell’aere grasso,

menando la sinistra innanzi spesso;

e sol di quell’angoscia parea lasso. 84
Ben m’accorsi ch’elli era da ciel messo,

1° Giorgio Padoan, Il mito di Téseo e il cristianesimo di Stazio, in «Lettere Italiane», XI, 1959, pp. 432-57;
Silvio Pasquazi, Messo celeste, in Enciclopedia Dantesca, vol. ITI, 1971, pp. 919-21; Maria Teresa Lanza, A
proposito di Dante e Stazio, in «Esperienze letterarie», III, 2001, pp. 3-11.

38



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

e volsimi al maestro; e quei fé segno

ch’i’ stessi queto ed inchinassi ad esso. 87
Ahi quanto mi parea pien di disdegno!

Venne a la porta e con una verghetta

I'aperse, che non v’ebbe alcun ritegno. 90
«O cacciati del ciel, gente dispetta»,

comincio elli in su I'orribil soglia,

«ond’esta oltracotanza in voi s’alletta? 93
Perché recalcitrate a quella voglia

a cui non puote il fin mai esser mozzo,

e che pili volte v'ha cresciuta doglia? 96
Che giova ne le fata dar di cozzo?

Cerbero vostro, se ben vi ricorda,

ne porta ancor pelato il mento e il gozzon. 99
Poi si rivolse per la strada lorda,

e non fé motto a noi, ma fé sembiante

d’omo cui altra cura stringa e morda 102
che quella di colui che li & davante;

e noi movemmo i piedi inver’ la terra,

sicuri appresso le parole sante. 105

Si consideri dapprima la tempesta descritta ai vv. 64-72: Maria Teresa
Lanza rimanda ai passi di Theb. 1 346-49 e 361-63, vedendoli come un
prologo al sopraggiungere di Mercurio e alla sua discesa nell’Ade:?°

[...] Iam claustra rigentis

Aeoliae percussa sonant, venturaque rauco

ore minatur hiemps, venti transversa frementes
confligunt [...].

Frangitur omne nemus, rapiunt antiqua procellae
bracchia silvarum, nullisque aspecta per aevum
solibus umbrosi patuere aestiva Lycaei.

Nella Tebaide, ¢ il caso di sottolinearlo, I’episodio di Mercurio & —
testualmente — ravvicinato a quello della tempesta, ma quest’ultima funge
da scenografia all’arrivo di Polinice ad Argo, da Adrasto, dove poi
conoscera e sfidera Tideo. Cio non toglie che Dante pud benissimo aver
voluto ignorare questo dettaglio, facendo della tempesta lo scenario anche
del suo messo celeste.

2 Cfr. Lanza, A proposito, cit., pp. 6-7.

39



DANILA SCALMAZZ|

Segue quasi immediatamente, vv. 76-81, la similitudine delle anime
che, come le rane alla vista della biscia, fuggono terrorizzate il nuovo
arrivato. Lanza ricorda giustamente che qualcosa di simile avviene quando
Tisifone si appresta a lasciare I’Ade per andare a compiere la sua missione,
in Theb. 1 92-96:*

Ilicet igne Iovis lapsisque citatior astris

tristibus exiluit ripis: discendit inane

vulgus et occursus dominae pavet; illa per umbras
et caligantes animarum examine campos
Taenariae limen petit irremeabile portae.

Il fatto che Dante sembri aver sfruttato questi versi, benché chiara-
mente riferiti alla Furia, per creare la sua similitudine potrebbe giustificare
anche la possibile parentela fra la tempesta staziana e quella dei vv. 64-72.

I vv. 82-84 descrivono il gesto di ribrezzo del messo che, infastidito da
quell'unica piaga, scosta dal volto la fetida aria del luogo. Sia Lanza che
Padoan hanno proposto il parallelo tra la scena dantesca e Theb. 11 55-57:

Hac et tunc fusca volucer deus obsitus umbra
exsilit ad superos, infernaque nubila vultu
discutit et vivis adflatibus ora serenat.

Passo al quale aggiungiamo anche Theb. 11 1-5:%

Interea gelidis Maia satus aliger umbris

iussa gerens magni remeat lovis; undique pigrae
ire vetant nubes et turbidus implicat aer,

nec zephyri rapuere gradum, sed foeda silentis
aura poli.

21 Ibidem, pp. 6-8. Osserva Laura Micozzi, Alcuni nuovi contributi allo studio dell’imitazione virgiliana della
Tebaide, in «Orpheusy, n.s., XVI, 1, 1995, pp. 417-33, a p. 420: «la grande scena del primo libro, in cui
Edipo evoca la Furia dalle sedi infernali perché divenga spietata istigatrice di odl domestici, ripete
una nota situazione del settimo libro dell’Eneide: 1d dove Giunone invocava il soccorso di Aletto per
fomentare la guerra fra Teucri e Latini»; inoltre, p. 421: «[In Theb. X1 485 ss.] la situazione ricreata da
Stazio (Tisifone che scaccia la divinitd positiva, la Pietas) rappresenta di fatto il rovesciamento del tema
virgiliano (Giunone che scaccia Aletto [per evitare di turbare oltre il lecito le leggi del mondo
terreno: cfr. Aen. Vil 557 ss.]) e del discorso tenuto da Giunone nel settimo libro dell’ Eneide».

2 Cfr. Lanza, A proposito, cit., p. 8; Padoan, Il mito, cit., p. 456.

2 Questi versi venivano gid citati da Pietro Alighieri nel suo commento (cft. I commenti danteschi dei
secoli X1y X e XvI,a cura di Paolo Procaccioli, CD-ROM, Roma, Lexis, 1999).

40



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

Mercurio sta risalendo ’Ade seguito dall’ombra di Laio, e la sua
gestualitd ha chiaramente ispirato quella del messo celeste, che si sta
invece addentrando nelle profondita infernali.** Si crea quindi un forte
parallelismo tra le due figure, parallelismo che trova ulteriori conferme
nelle seguenti constatazioni: il messo si serve, ai vv. 89-90, di una
«werghetta», e Mercurio ¢ tradizionalmente raffigurato col caduceo, come
Stazio non manca di sottolineare in Theb. 11 11:

it tamen et medica firmat vestigia virga. >

Nel suo discorso il messo ricorda la sconfitta di Cerbero, e in Theb. 11
26-31 ci viene mostrata una sconfitta del guardiano infernale:

Illos ut caeco recubans in limine sensit
Cerberus atque omnis capitum subrexit hiatus
- saevus et intranti populo -, iam nigra tumebat
colla minax, iam sparsa solo turbaverat ossa,

ni deus horrentem Lethaeo vimine mulcens
ferrea tergemino domuisset lumina somno.

Mercurio € noto per indossare calzari alati, e il messo cammina sulle
acque senza sprofondare, «passava Stige con le piante asciutte».?

# 1l ms. P 53 della Biblioteca Ambrosiana, datato XIV-XV sec., a proposito di Theb. 11 2-3 «pigrae |
ire vetant nubes» spiega pigrae con ‘grasse’, chiosa di sorprendente identitd con If IX 82 «aere grasso».
La mano é certamente del XV sec., ma la spiegazione potrebbe essere precedente. Ringraziamo senti-
tamente E. Fumagalli per la preziosa informazione, alla quale aggiungiamo che gia Lattanzio, nel suo
commento alla Tebaide, sembrava suggerire il termine grasse: cfr. Lact. Comm. 1 1 «reditum Mercurii
ab inferis poeta describit impedimentum, quia nulla re volatus eius adiuvari poterat crassioris poli aere
tardante» e II 5-6 «ab inferis Mercurius remeabat propter crassum aerem et sine vento et propter
Stygis impedimenta et fluvios ardentia fluenta volventes».

% Si veda inoltre il commento dantesco di Pietro Alighieri: «Et fingitur cum virga, quae dicitur
caducaeum, quae divisit serpentes»; ¢ il commento di Guglielmo Maramauro: «Si che per questa
prudentia, scientia ed eloquentia, cum questa verga chiamata “caduceo”, con l'aiuto de la ragione
umana, posero D. dentro a la citd de Dite, idest a notitia de la malitia del mondo. E per questo segno,
cioé a dir caduceo, mortifico tanti demoni, li quali se pigliano per le concupiscentie e mali de malitia»
(I commenti danteschi dei secoli Xiv; XV e XVI, cit.).

% Evidente inoltre il richiamo a Cristo che cammina sulle acque, per cui cfr. Mr. 14 22-33. Cfr.
inoltre Benvenuto da Imola: «quia scilicet transibat sine poena inter poenas multiplices animarum; vel
dicas et melius quod hoc dicit, quia Mercurius fingitur habere alas ad pedes, quia nihil volatilius, nihil
velocius eloquentia sermonis» (I commenti danteschi dei secoli X1V, XV e XVI, cit.).

41



DANILA SCALMAZZ|

L’ambientazione stessa della scena fornisce lo spunto per un confronto
fra i due personaggi, entrambi discesi agli inferi per eseguire ordini celesti,
si che, riunendo tutti gli indizi ora esposti, il legame tra il messo dantesco
e il Mercurio staziano appare piu che convincente.

Silvio Pasquazi concentra I’essenza del suo articolo sulla dimostrazione
che 1l messo celeste sia da identificare con l'arcangelo Michele, preposto,
secondo lo studioso, alla custodia del Limbo.?” Dopo aver riconosciuto
nell’Offertorio della messa per i defunti («signifer sanctus Michaél reprae-
sentet eas in lucem sanctam») «’auctoritas forse decisiva per affermare la
presenza attiva di un angelo ‘psicopompo’ — e precisamente di s. Michele
arcangelo — al margine dell’oscura cavitd infernale»,?® Pasquazi osserva che
tale preghiera conserva sincretisticamente un substrato originariamente
pagano e consente di risalire anche alla funzione mitica di Mercurio
‘psicagogo’ e ‘psicopompo’.

Né mancano vari altri elementi atti a conferire caratteri di ‘angelicitd’ e, per cosi
dire, di ‘limbicita’ al mito di Mercurio-Hermes. Con c¢id non si vuole accettare sic
et simpliciter un’identificazione Messo-Mercurio, bensi notare la prefigurazione di
un angelo nella figura mitica di Mercurio e la convenienza di quest’ultima con il

comportamento del Messo [...], e notare altresi I'affinitd tra la severa contenuta
i 29

profonda mestizia di Hermes ‘psicagogo’ con i ‘megalopsicoi’.

Il ragionamento di Pasquazi non include pero il confronto fra il testo

dantesco e 1 passi staziani che abbiamo messo in evidenza, confronto i cui

esiti impongono di approfondire ulteriormente l'ipotesi di una corri-
spondenza fra il messo e Mercurio.

A questo proposito vorremmo innanzi tutto portare l’attenzione su

due passi del Convivio, 11 4 6-7 e 11 5 1.°° Dante sta parlando delle intelli-

¥ Cfr. Pasquazi, Messo celeste, cit., pp. 920-21.

% Ibidem, p. 920.

¥ Ibidem.

Si rimanda a questo proposito alle note ad loc. del commento di C.Vasoli, il quale menziona quali
precedenti danteschi i testi di Aristotele, Metaph., X11 8 1074a 38-b 1-13 ¢ Alberto Magno, Metaph.,
XI tr. 2 29, ai quali vanno aggiunti, secondo B. Nardi, Dal Convivio alla Commedia, Roma, Istituto
storico italiano per il Medio Evo, 1960, pp. 51-52, anche il Titmeo platonico (40, D-E e in particolare
41, A-D, passo dei discorsi del Demiurgo ben noto nella traduzione di Calcidio e spesso citato da
Alberto Magno) nonché Apuleio, De deo Socratis. Cfr. inoltre, per il rapporto tra Dante e il maestro di
Colonia, G. Fioravanti, Dante e Alberto Magno, in Il pensiero filosofico e teologico di Dante Alighieri, a c. di
A. Ghisalberti, Milano,Vita e Pensiero, 2001, pp. 93-103.

8

42



EPISODT DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

genze angeliche, e riguardo al loro collegamento col mondo pagano
commenta come segue:

Li gentili le chiamano Dei e Dee, avegna che non cosi filosoficamente intendes-
sero quelle come Plato, e adoravano le loro imagini, e facevano loro grandissimi
templi: si come a Giuno, la quale dissero dea di potenza; si come a Pallade o vero
Minerva, la quale dissero dea di sapienza; si come a Vulcano, lo quale dissero dio
del fuoco, ed a Cerere, la quale dissero dea de la biada. Le quali cose e oppinioni
manifesta la testimonianza de’ poeti, che ritraggono in parte alcuna lo modo de’
gentili e ne li sacrifici e ne la loro fede [...].

Detto ¢ che, per difetto d’amaestramento, li antichi la veritade non videro delle
creature spirituali.

Alle fonti di Dante va poi ad aggiungersi la prima parte del quinto
versetto del Salmo 95:

Quoniam omnes dii gentium daemonia.

Quelli che i pagani hanno erroneamente trattato come divinitd sono
in realtd angeli: angeli buoni oppure demoni, gli angeli ribelli. Ecco
quindi che I'affermazione di Pasquazi, per il quale il messo sarebbe una
semplice «prefigurazione di un angelo», ¢ insoddisfacente, come pure
insoddisfacente sarebbe l'ipotesi che proponesse di identificare il messo
con Mercurio fout court.

Come spesso nella Commedia, e sulla scorta dei passi del Convivio e
della Bibbia appena citati, Dante sembra invece voler gettare una luce
cristiana su quegli elementi che ai poeti latini erano quasi del tutto
nascosti, invisibili, e quindi non correttamente interpretabili. Cio significa
che Dante stesso ci autorizza a credere che quel messaggero divino altri
non sia che l'inveramento cristiano del Mercurio classico. Detto in altri
termini, egli porta alla luce veritd cristiane appellandosi alla tradizione
culturale classica, dalla quale attinge a piene mani immagini, figure e
personaggi che, estrapolati dal loro contesto iniziale e inseriti in quello
cristiano e provvidenziale, assumono una veste e un significato che di
certo non avevano in origine.*

3 Cfr. Fumagalli, Canto IX, cit., p. 129.

43



DANILA SCALMAZZ|

Servendosi dei versi di Stazio qui passati in rassegna, ossia lasciando
nel messo celeste alcuni tratti che servano a indentificarlo col dio pagano,
Dante fornisce al lettore gli indizl necessari a scoprire che Mercurio ¢,
in realtd («ben m’accorsi», v. 85), un angelo® «da ciel messo». Se poi
quest’ultimo debba essere ulteriormente identificato con s. Michele, ¢
un’ipotesi che non merita di essere scartata.

Dante quindi non corregge Stazio, ma svela cio che il poeta latino,
intenzionato a mantenere celata la propria fede, non avrebbe mai potuto
esprimere liberamente, mentre continuare sulla scia della tradizione
classica, trattando Mercurio quale divinitd, gli avrebbe fornito la coper-
tura necessaria a evitare la persecuzione. D’altra parte, ora Dante ha il
compito di rivelare senza timore alcuno la vera essenza della divinita
pagana, e lo fa sfruttando un sottile gioco di richiami a quanto poteva
leggere nella Tebaide.

Limmagine di Stazio quale «chiuso cristian» non risulta di conse-
guenza affatto smentita, e per di pid ci consente di giustificare gli
interventi danteschi sul testo latino.

32 Per gli elementi che consentono di identificare il messo con un angelo rinviamo direttamente alle
pagine di Pasquazi. Contro tale identificazione si erano schierati Benvenuto da Imola e Giovanni
Bertoldi da Serravalle. Il primo commentava il v. 85 con queste parole: «Et hic lector volo quod notes
necessario, quod multi decepti sunt hic dicentes, quod iste fuit unus angelus, quod tamen alienum est
a mente autoris, unde non intelligunt motivum eius: nam Mercurius poetice loquendo est nuncius et
interpres Deorum, qui mittitur a superis ad inferos ad executionem omnis divinae voluntatis, sicut
patet apud Homerum, Virgilium, Statium, Martianum, et alios multos. Nec oportet quod autor fingat
divinam gratiam sibi missam, quia iam saepe ostendit se facere istam descriptionem per divinam
gratiam. Praeterea autor introducit apparitionem angelorum in purgatorio non in inferno»; analogo
era il commento del Serravalle ai vv. 64-66: «Sed primitus notandum est, quod in isto puncto varii
varia dicunt. Aliqui dicunt, quod iste, qui venit in adiutorium, est unus angelus missus a Deo ad
succursum istorum: sed hoc alienum est ab intentione autoris, quia ipse auctor non ponit angelos in
Inferno; in Purgatorio id» (I commenti danteschi dei secoli X1y, Xv e XV, cit.). La natura angelica del messo
era invece gid affermata dal Lancia nelle chiose ai versi 10-15: {’angelo di Dio discese e aperse le
porte per le quali entrarono a vedere le segrete de I'inferno» e 64-72: «Descrive la venuta de 'angelo
a fare aprire la porta di Dyte e discrive la sua venuta assimigliandola ad uno impetuoso vento in
tempo di state, e in seguito anche da Cristoforo Landino: «L'Imolese interpreta che questo che viene
per aprire la porta sia Mercurio, dio della eloquentia, et acutamente accomoda el texto a questa
allegoria. Ma chi diligentemente raguarda el proposito di Danthe, facile conosce che non puo essere
altro che la gratia divina gia sopra detta» (I commenti danteschi dei secoli X1V, Xv e XVI, cit.). Esprimiamo
la nostra gratitudine a Luca Azzetta per averci gentilmente concesso di consultare in anteprima la sua
edizione delle chiose del Lancia di imminente pubblicazione presso Salerno (Andrea Lancia, Chiose
alla Commedia, edizione critica a cura di L. Azzetta, Roma, Salerno Editrice).

44



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

3.1l prossimo episodio preso in considerazione & quello di Capaneo,in If
X1v 43-72,1l primo — a prescindere dalle semplici allusioni — tratto diret-
tamente dalla materia della Téebaide:

I’ cominciai: «Maestro, tu che vinci

tutte le cose, fuor che ’ demon duri

ch’a l'intrar de la porta incontra uscinci, 45
chi & quel grande che non par che curi

lo "ncendio e giace dispettoso e torto,

si che la pioggia non par che 'l maturi?» 48
E quel medesmo, che si fu accorto

ch’io domandava il mio duca di lui,

grido: «Qual io fui vivo, tal son morto. 51
Se Giove stanchi 'l suo fabbro da cui

crucciato prese la folgore aguta

onde I'ultimo di percosso fui; 54
o s’elli stanchi li aleri a muta a muta

in Mongibello a la focina negra,

chiamando “BuonVulcano, aiuta, aiuta!”, 57
si com’el fece a la pugna di Flegra,

e me saetti con tutta sua forza:

non ne potrebbe aver vendetta allegra.» 60
Allora il duca mio parlo di forza

tanto, ch’’’ non I’avea si forte udito:

«O Capaneo, in cid che non s’ammorza 63
la tua superbia, se’ tu pili punito;

nullo martiro, fuor che la tua rabbia,

sarebbe al tuo furor dolor compiton. 66
Poi si rivolse a me con miglior labbia,

dicendo: «Quei fu I'un d’i sette regi

ch’assiser Tebe; ed ebbe e par ch’elli abbia 69
Dio in disdegno, e poco par che ’l pregi;

ma com’io dissi lui, li suoi dispetti

sono al suo petto assai debiti fregi. 72

Il «quel grande che non par che curi | lo 'ncendio» dei vv. 46-47
anticipa chiaramente il «quel grande che vene, | e per dolor non par
lagrime spanda» di If xviil 83-84 riferito a Giasone, del quale tratteremo
in seguito. In entrambi i casi dunque il primo avvertimento che Dante ha
dei due personaggi ¢ quello della grandezza fisica. Stazio stesso aveva
descritto Capaneo sottolineandone I'imponenza:

45



DANILA SCALMAZZ|

Constitit immanis cerni immanisque timeri [...]>

[...] trepidamque adsurgens desuper urbem
vidit et ingenti Thebas exterruit umbra [...].**

Il v. 47 sembra indicare che Dante abbia scelto di agganciare 'episodio
di Capaneo la dove Stazio lo aveva terminato:

Ille iacet lacerae complexus fragmina turris,
torvus adhuc visu [...].%

Sono questi gli ultimi versi che nel nono della Tebaide trattano
dell’eroe. Dante pero introduce sin dall’inizio una modifica rispetto al
testo staziano, dove Capaneo, dopo essere stato fulminato dal Tonante,
cerca di strapparsi la corazza ardente, tenendosi in piedi nonostante stia
per morire, opponendo resistenza al bruciore e alla propria fine:

Intra se stridere facem galeamque comasque
quaerit, et urentem thoraca repellere dextra
conatus ferri cinerem sub pectore tractat.

Stat tamen, extremumque in sidera versus anhelat,
pectoraque invisis obicit fumantia muris,

ne caderet [...].%¢

Il Capaneo di Dante invece si trova gid all'inferno ed & ormai sdraiato,
«giace» incurante delle fiamme che lo investono. Non ¢ quindi inverosi-

* Stat. Theb. v1 731.

* Stat. Theb. x 871-72.

*» Stat. Theb. x1 9-10. Cfr. Thomas C. Klinnert, Capaneus — Hippomedon. Interpretation zur
Heldendarstellung in der Thebais des P Papinius Statius, Heidelberg, 1970, p. 62: «Das folgende Gleichnis
— es kniipft an “lacet’ (X1 9), also einen Begriff vor der Wiirdigung, an — zeichnet den tot hinge-
streckten Helden mit dem Bild der Tityosgestalt (X1 12-15). Der beherrschende Eindruck ist zunichst
der der ungeheuren Grosse, der Grosse, die Capaneus auch physisch auszeichnete (Iv 165). Aber mehr
noch beschwort das Bild das Grauen, das die Gestalt auch in ihrer hilflosen Lage noch erweckt.
Gerade die Peiniger, die Michtigeren, die Vogel wie die Gétter, fiirchten sich noch vor dem
Wehrlosen, vor Tityos wie vor Capaneus. Tityos musste sich denVogeln wieder beugen, aber er hat
den Triumph, dass er die Michtigen mit tiefster Furcht erfiillte. Im Tode noch erscheint so der
Besiegte michtiger als die Sieger».

% Stat. Theb. X 932-37.

46



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

mile che i1l Capaneo dantesco prosegua il Capaneo staziano, con un
procedimento analogo a quello di If xxvi 90 e ss., dove 'Ulisse di Dante
proseguird quello di Ovidio, in quanto il racconto delle sue vicende
riprenderd proprio dal punto dove sono giunte al termine nel libro X1v
delle Metamorfosi, dopo il racconto di Macareo.

Ai vv. 52-60 Capaneo ricorda la propria sconfitta evocando la battaglia
di Flegra (e si noti la forte somiglianza tra ’eroe che scala le mura di Tebe
e i Giganti che tentano di dar scalata al cielo). Dante affianca la stanchezza
di Vulcano al giorno della morte del dannato, e i Ciclopi stanchi alla lotta
in Tessaglia. Stazio ricorda Flegra a piu riprese: una, in Theb. 1 216-18,
mostra 1 Ciclopi — aiutanti di Vulcano — affaticati dal duro lavoro:

[...] Taedet saevire corusco
fulmine, iam pridem Cyclopum operosa fatiscunt
bracchia et Aeoliis desunt incudibus ignes.

Un’altra, in Theb. X 909, ¢ invece generica:

Quae non spes hominum tumidae post proelia Phlegrae!

Una terza, infine, in Theb. X1 7-8, vede Giove stesso stanco e ansimante
dopo la battaglia:

gratantur superi, Phlegrae ceu fessus anhelet
proelia et Encelado fumantem impresserit Aetnen.

Anche Ovidio accenna alla gigantomachia, in Met. 1 151-62, ma
Dante sembra qui non tenerne conto. I vv. 55-8 derivano quindi con
buone probabilita da Theb. 1 216-18, sebbene al di fuori della narrazione
su Capaneo, mentre il v. 59 & chiara ripresa da Theb. X 927-28:

Talia dicentem toto Iove fulmen adactum
corripuit [...].

Per quanto concerne 1 vv. 52-54, invece, Dante mostra di aver

aggiunto un dettaglio assente in Stazio, dove non si parla affatto di Efesto
al momento del castigo divino.”

% Cfr. Stat. Theb. x 927-39.

47



DANILA SCALMAZZ|

La pit importante modifica dantesca risiede pero nel v. 53, dove Giove
appare «crucciato». Questo ¢ un punto essenziale: le parole di Stazio
affermano chiaramente a due riprese che nella Tebaide Giove non si trova
affatto in quello stato d’animo:

Non tamen haec turbant pacem Iovis [...],*

ma perfino, di fronte al sacrilego affronto,

[...] ipse furentem
risit [...],%

proprio quando gli altri déi appaiono visibilmente sdegnati.®’ Le diver-
genze fra i due autori non si fermano qui: Stazio infatti classifica Capaneo
come «magnanimus»*! aggiungendo che le sue gesta dovette ammirarle
perfino Giove:

torvus adhuc visu memorandaque facta relinquens
gentibus atque ipsi non illaudata Tonanti.*

Stazio ha narrato le gesta di un Capaneo non indegno di lode, Dante
ora ce ne mostra la superbia, trasferendo cio che in Stazio era «magna-
nimus» in un atteggiamento che, in fondo, gid traspariva dal «superum
contemptor» di Theb. 11 602 e 1X 550, versi che sono probabilmente
all’origine del dantesco «ed ebbe e par ch’elli abbia | Dio in disdegno»
dei vv. 69-70.

Questo ¢ il primo caso della Commedia dove Dante agisce su un
personaggio di spicco della Tebaide apportandovi correzioni evidenti. E

% Stat. Theb. x 897.

* Stat. Theb. x 907-8.

40 Cfr. Helen Lovatt, Mad about Winning: Epic, War and Madness in the Games of Statius’ Thebaid, in
«Materiali e discussioni», XIVI, 2001, pp. 103-120, a p. 114: «Capaneus’ madness is sublime, yet at the
same time ridiculous. However, the tone of the narrator as he describes the final moments of
Capaneus is marked by a note of respect: the thunderbolt was hurled toto Toue (927), yet Capaneus
retains his dignity until the very end».

4 Stat. Theb. x1 1-2.

42 Stat. Theb. x1 10-11. La lode dell’operato di Capaneo non si limita al presente passo, ma va ben
oltre: 'elenco completo si pud trovare in Steno Vazzana, Appunti sull’ereditd lucanea e staziana del
Capaneo dantesco, in «Rivista di cultura classica e medioevale», XLII, 2000, pp. 297-304, alle pp. 301-2.

48



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

possibile che Stazio, I'autore cristiano che correggera il sommo Virgilio,
abbia semplicemente sbagliato? O forse ¢ in gioco il suo nicodemismo?

Per cercare di risolvere la questione occorre soffermarsi a riflettere sul
termine «magnanimus» e sulla doppia negazione costituita dal «non illau-
data». Del primo, nella Commedia sempre e solo riferito ad anime dannate,
Jonh A. Scott osserva:

nell’antichita classica il termine «magnanimus» assunse tutta una gamma di conno-
tazioni per cui poté significare fortezza d’animo, ma anche ambizione, eccesso
d’orgoglio e di arroganza, cioé la dismisura cosi aspramente denunciata durante
tutto il medioevo cristiano.*

La peyohoyvyio & la quinta virtd morale nel catalogo redatto da
Aristotele (Eth. Nic. 11 7, 1107b 22).** Magnanimo & colui che si ritiene
degno di grandi cose, tale veramente essendo: «Videtur autem magna-
nimus esse, qui magnis seipsum dignificat dignus existens» (Eth. Nic. IV 3,
1123b 1-2).* Il magnanimo inoltre

si mantiene impassibile di fronte alla fortuna e alla sfortuna, non si allieta esagera-
tamente nella buona sorte né si addolora troppo nella cattiva [...]. In verita egli
non suol nutrire rancore verso alcuno. [...] Inconfondibile contrassegno del
magnanimo ¢ infine la gravitd del contegno: «Sed et motus gravis magnanimi
videtur esse, et vox gravis, et locutio stabilis; non enim festinus, quia circa pauca
studet; neque contentiosus, qui nihil magnum existimat. Acumen autem vocis, et
velocitas propter haec» (Eth. Nic. v 3, 1125a 12-15).%

Rileggendo 1 versi dedicati alla caratterizzazione di Capaneo, ci
rendiamo presto conto che Dante infonde nel comportamento del
dannato alcuni di quei tratti che a prima vista possono sembrare quelli del
magnanimo: la noncuranza nei confronti della pena («chi & quel grande
che non par che curi | lo 'ncendio e giace dispettoso e torto, | si che la
pioggia non par che '] maturi?», vv. 46-48) e il contegno («giace», v. 47).
Se perd consideriamo il suo rancore nei confronti di Dio («ed ebbe e par

# John Alfred Scott, Dante magnanimo. Studi sulla ‘Commedia’, Firenze, Olschki, 1977, pp. 16-17.

# Cfr. Domenico Consoli, Magnanimitate, in Enciclopedia Dantesca, vol. I1I, 1971, p. 768.
# Ibidem, p. 768.
4 Ibidem.

49



DANILA SCALMAZZ]

ch’elli abbia | Dio in disdegno, e poco par che 'l pregi», vv. 69-70), la sua
«rabbia» (v. 65), e infine il fatto che egli pronunci il suo discorso gridando
(«gridow, v. 51), ci accorgiamo che in realtd Dante sta dipingendo 'atteg-
giamento del superbo («la tua superbia», v. 64). Quello che in Stazio era
«magnanimus» si rivela quindi essere «superbus» in Dante.

Capaneo che sfida pazzamente la diviniti viola la «proportio suae potentiae», & agli
occhi di Dante simile a colui che edifico la torre di Babele per pazzo desiderio di
ascendere al cielo, «per superbam stultitiam praesumendo» (DVE 17 3-4).%

Stazio si € dunque sbagliato? O ¢é forse possibile che abbia definito
Capaneo «magnanimus», facendosi schermo dell’opinione aristotelica
diffusa, per non correre il rischio di rivelare la propria fede? E possibile
che, ancora una volta, Dante giustifichi I'apparente errore di Stazio col
suo essere «chiuso cristian», trovando inoltre una conferma dello Stazio
timoroso?

Tramite la doppia negazione del «non illaudata» Stazio sembra in
effetti volersi nascondere, poiché ha la possibilita di parlare delle lodi di
Giove pur non nominandole direttamente, si che riesce ad assecondare la
tradizione pagana senza che cio implichi lo scontro con la propria fede, e
senza inoltre rivelare la propria conversione.

Se questa fosse I'ottica dantesca, allora anche I'apparente travisamento
del «magnanimus» rientrerebbe alla perfezione nel quadro di uno Stazio
nicodemita. Quella di Dante non sarebbe quindi una correzione, una
clamorosa smentita paragonabile a quella portata contro Virgilio a propo-
sito della fondazione di Mantova, bensi una rivelazione fatta ormai
liberamente, senza pid il timore delle persecuzioni a imporre il silenzio.
Stazio, a suo tempo, ha scelto di tacere, ma ora Dante ha il compito di
portare alla luce la verita. Ecco allora un Giove dantesco «crucciato», e un
Capaneo non pit magnanimo, ma giustamente punito per il peccato di
superbia, un Capaneo che prosegue quello staziano da un punto di vista
tanto narrativo quanto provvidenziale.

# Umberto Bosco, Capaneo, in Enciclopedia Dantesca, vol. I, 1970, pp. 813-15.

50



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

4. Nell’incontro con Giasone, in If Xvill 82-96, Dante fa tesoro di quanto
poteva leggere in Stazio e in Ovidio:

E ’1 buon maestro, sanza mia dimanda,

mi disse: «Guarda quel grande che vene,

e per dolor non par lagrime spanda: 84
quanto aspetto reale ancor ritene!

Quelli é Iason, che per cuore e per senno

1i Colchi del monton privati féne. 87
Ello passo per I'isola di Lenno

poi che l'ardite femmine spietate

tutti li maschi loro a morte dienno. 90
Ivi con segni e con parole ornate

Isifile inganno, la giovinetta

che prima avea tutte I'altre ingannate. 93
Lasciolla quivi, gravida, soletta;

tal colpa a tal martiro lui condanna;

e anche di Medea si fa vendetta. 96

Analogamente a quanto avviene con Capaneo, anche per Giasone la
prima, immediata impressione di grandezza fisica va poi a scontrarsi progres-
sivamente con l'interpretazione morale che giustifica la pena oltremondana.

Come gid anticipato, I'episodio € una commistione di elementi staziani
e ovidiani. La strage dei mariti, che Dante evoca ai vv. 88-90, ¢ presente in
un breve accenno di Ov. Met. X111 399-401 ed Her. v1 135 e 139, mentre &
estesamente descritta da Stazio in Theb. v 48-334. Qui come altrove I'autore
della Commedia mostra di recuperare l'essenza delle fonti latine e di
condensarne mirabilmente il dettato. Analogo procedimento si verifica al v.
93, che riassume la narrazione di Her. v 135 e quella di Theb. v 265-325.

Nelle Metamorfosi*® Ovidio non fa menzione dei «segni» e delle «parole
ornate» del v. 91, ma se ne puo forse trovare traccia nei vv. 456-57 di
Theb. v: «etsi blandus Iason | virginibus dare vincla novis»; ancora pit
probabile & perd laltra fonte ovidiana:

[...] lacrimis talia verba tuis:

«Abstrahor, Hypsipyle, sed (dent modo fata recursus!)
vir tuus hinc abeo, vir tibi sempre ero;

quod tamen e nobis gravida celatur in alvo,
vivat, et eiusdem simus uterque parensh

8 Cfr. Ov. Met. Vi1 1-424,

51



DANILA SCALMAZZ|

Hactenus et lacrimis in falsa cadentibus ora
cetera te memini non potuisse loqui.*’

Si quaeris cui sint similes, cognosceris illis [ossia i figli gemelli];
fallere non norunt [...].%

Nelle fasi della vicenda finora vagliate i due autori classici, Ovidio e
Stazio, vanno di pari passo: nonostante il primo sia pit succinto e il
secondo piu prolisso, & difficile stabilire con precisione quale dei due sia
stato eletto a fonte primaria, sempre che uno debba effettivamente preva-
lere sull’altro.

Le cose vanno diversamente per quanto concerne il v. 94, «Lasciolla
quivi, gravida, soletta»: in Stazio Giasone parte da Lemno dopo circa un
anno dal suo arrivo, quando Isifile ha gia partorito una coppia di
gemelli.>! In Ovidio, al contrario, Giasone abbandona I'isola il terzo anno
dal suo approdo, ma la «giovinetta» & ancora incinta dei gemelli.? Il
«gravida» dantesco sembra quindi basarsi sulla fonte ovidiana, lasciando
Stazio in disparte e senza che se ne possa trovare una giustificazione
connessa all’aver celato la propria fede cristiana.>

Gli altri tre loci danteschi dove Isifile ¢ ricordata — Pg. XX11 112 e XXVI
94-96 per la Commedia e Cv. 111 11 16 — sono chiaramente desunti dalla
Tébaide, ma per quello appena trattato sembra che Dante abbia semplice-
mente scelto di non fare ricorso all’opera di Stazio.>*

4 Ov. Her. VI 58-64.

** Ov. Her. v1 123-24.

! Cfr. Stat. Theb. v 454-74.

2 Cfr. Ov. Her. V1 56-62 e 120-22.

53 E da escludere che Dante possa essersi ispirato a Valerio Flacco, Argon. 11 423-24, dove pure Isifile
¢ incinta alla partenza di Giasone: «refer et domitis a Colchidis oris | vela per hunc utero quem
linquis Iasona nostro», come citato da C. Kraus, Iifile, in Enciclopedia Dantesca, vol. ITI, 1971, pp. 522-
23 (si veda infatti Michael David Reeve, Valerius Flaccus, in Texts and Transmission, cit., pp. 425-27).
Esulano dall’ottica dantesca, ma sono comunque da tenere presenti per la figura di Isifile presso il
poeta flavio gli articoli di Marco Scaffai, L'Ipsipile di Stazio, ovvero le sventure della virtd, in
«Prometheus», XXVIII, 2002, pp. 151-70, e di Sergio Casali, Impius Aeneas, impia Hypsipyle: narrazioni
menzognere dall’Eneide alla Tebaide di Stazio, in «Scholia», n.s., XII, 2003, pp. 60-68.

5 E evidente che tutto il discorso si basa sul dettaglio del «gravidas del v. 94, il che induce a chiedersi
se Dante avesse davanti a sé i suoi Stazio e Ovidio durante la composizione di questo canto, cosi da
poter procedere a un confronto verso per verso, oppure se li citasse 2 memoria e se avesse di conse-
guenza sempre presenti tutti i dettagli in essi contenuti. La domanda ovviamente non ha — per ora —
una risposta, ma & comunque da tenere presente quando si scrutano minutamente le fonti, come si &
appena fatto.

52



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

5. E nel ventesimo canto dell’Inferno che troviamo il secondo episodio
direttamente tratto dalla Tebaide, quello dell’augure Anfiarao,” ai vv. 31-

39:

Drizza la testa, drizza, e vedi a cui

s’aperse a li occhi d’i Teban la terra;

per ch’ei gridavan tutti: “Dove rui, 33
Anfiarao? perché lasci la guerra?”.

E non restd di ruinare a valle

fino a Minds che ciascheduno afferra. 36
Mira c’ha fatto petto de le spalle;

perché volse veder troppo davante,

di retro guarda e fa retroso calle. 39

Fermo restando che il mito € ricordato in un paio di versi anche da
Ovidio, Met. 1X 406-7, Dante fonda I'incontro su quanto poteva leggere
in Stazio, anche se non mancano alcune variazioni.

Il v. 32 riassume secondo l'ormai noto procedimento i versi di Theb.
vil 794-823, mentre il «Dove rui» del verso successivo pud essere
citazione testuale del «quo ruis» oppure del «quo ruat» di Theb. v 337-
38 e X 930-31.

I vv. 33-34 anticipano perd al momento in cui Anfiarao sprofonda
nella voragine quegli scherni che nell’originale latino i Tebani assediati gli
indirizzano a notte ormai giunta.

Infine, coerentemente col passo di If v 4-24 costruito sulla base di
Virgilio,*® al v. 36 leggiamo che una volta nell’ Averno Anfiarao incontra
Minosse, quando nella Tebaide era Plutone a rivolgergli la parola.’’

Gli interventi danteschi operati sulla figura di Anfiarao appaiono
quindi come semplici adattamenti agli schemi della Commedia, poiché
non possiedono 1 requisiti necessari per essere considerati vere e proprie
correzioni.

%% Come riferito da Giorgio Padoan, Anfiarao, in Enciclopedia Dantesca, vol. I, 1970, p. 265, il mito ha
goduto di larga fortuna, specie tra i tragediografi greci, ed ¢ ripetutamente ricordato dai poeti latini.
Cid nonostante, Dante conosce Anfiarao soprattutto dalla Tebaide, dove & uno dei personaggi princi-
pali.

% In Stazio infatti & Plutone a svolgere la funzione che in Virgilio e Dante & data a2 Minosse; il
Minosse staziano siede accanto al sovrano infernale ¢ ne mitiga la crudeltd suggerendo pene pia
blande. Cfr. Stat. Theb. viii 21-31,27-29 e 102-3.

57 Cfr. Stat. Theb. viit 1-126 e in particolare i vv. 84-85 dove Plutone apostrofa con ironia il caduto.

53



DANILA SCALMAZZ|

6. Lultimo episodio della presente trattazione & quello dell’indovino

Tiresia, il cui incontro nel ventesimo canto segue immediatamente, ai vv.
40-45, quello di Anfiarao:

Vedi Tiresia, che mutd sembiante

quando di maschio femmina divenne,

cangiandosi le membra tutte quante; 42
e prima, poi, ribatter li convenne

1i duo serpenti avvolti, con la verga,

che riavesse le maschili penne. 45

Tiresia & personaggio sia della Tebaide che delle Metamorfosi di Ovidio:
nonostante la sua condanna nella quarta bolgia sembri dovuta a quanto
Dante poteva leggere in Stazio, Theb. Iv 406-645 — ampio episodio di
evocazione infernale dove abbandona 1 tratti dell’indovino per assumere
quelli del negromante —, i versi che noi leggiamo sono chiaramente
desunti da Met. 11 316-38. Cosi facendo Dante caratterizza lo spirito con
tratti antecedenti alle sue arti divinatorie, che ha ricevuto in dono da
Giove dopo che Giunone lo ha reso cieco per averle dato torto in una
disputa sorta col marito. Manlio Pastore Stocchi giustifica come segue
questa scelta:

E possibile [...] che la disavventura di Tiresia, in apparenza non congrua con le
motivazioni della sua condanna, apparisse a Dante — come del resto lo stesso
Ovidio suggerisce — 'evento primo e determinante di una sequenza che attra-
verso il curioso arbitrato e la ricompensa di Giove lo condusse alla sua colpevole
carriera di negromante.>®

Un’altra possibile soluzione riguardo alla scelta della fonte ovidiana a
scapito di quella staziana & desumibile da Virgilio; in Aen. Vi 445-49 la
Sibilla ed Enea incontrano lungo il cammino nell’Averno le ombre di
Erifile, Evadne e Ceneo:

His Phaedram Procrinque locis maestamque Eriphylen
crudelis nati monstrantem volnera cernit

Evadnenque et Pasiphaén: his Laodamia

it comes et iuvenis quondam, nunc femina, Caeneus,
rursus et in veterem fato revoluta figuram.

® Manlio Pastore Stocchi, Tiresia, in Enciclopedia Dantesca, vol. V, 1976, pp. 610.

54



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

Erifile era la moglie di Anfiarao, Evadne di Capaneo. Quanto a
Ceneo, narra il mito che fosse in origine una ragazza di nome Ceni,
trasformata poi da Nettuno, per sua stessa richiesta, in un uomo invulne-
rabile, Ceneo; durante lo scontro tra Centauri e Lapiti, in occasione delle
nozze di Piritoo, i Centauri riuscirono comunque a ucciderlo conficcan-
dolo nella terra e ricoprendolo di alberi. Virgilio conclude la sua storia
dicendo che alla fine Ceneo si tramutd nuovamente in donna.

Il percorso evolutivo di Ceneo, donna-uomo-donna, ¢ il corrispet-
tivo inverso di quello di Tiresia, utomo-donna-uomo, cosi come Erifile
ed Evadne sono le rispettive mogli di Anfiarao e Capaneo, due perso-
naggi staziani i cui episodi infernali, come si & visto, derivano
direttamente dalla materia della Tebaide. Non & quindi da escludere che
Dante abbia scelto di evidenziare la metamorfosi di Tiresia, piuttosto che
ricordarne le gesta staziane, per uniformarsi al catalogo che trovava in
Virgilio.

Cio non significa perd che Virgilio corregga Stazio: non sarebbe
verosimile, soprattutto a pochi versi di distanza dall’inizio del racconto
della fondazione di Mantova. Nel caso di Tiresia, infatti, lo schema puo
essere virgiliano, ma la parola, la materia poetica riutilizzata, rimane quella
di Ovidio. Inoltre la versione ovidiana non smentisce quella staziana,
poiché ne ¢ I'antecedente.

Sembrerebbe quindi che Dante abbia voluto mostrarci come Virgilio
possa al massimo aspirare a influenzare la presentazione di un perso-
naggio staziano, e come per contro sia lo Stazio poeta, qualche verso
dopo, ad avere la capacita di smentire apertamente cio che Virgilio aveva
frainteso.

* * *

E giunto finalmente il momento di tirare le fila dei discorsi fin qui
sviluppati, per provare a fornire qualche risposta alle domande presentate
in apertura.

Innanzi tutto, bisogna osservare che, in tutti gli episodi passati al vaglio,
Stazio non viene mai apertamente e dichiaratamente smentito, né da
Virgilio, né da qualsivoglia altro autore. Cid nonostante, a prescindere dal
racconto della fondazione di Mantova, dove Stazio ¢ proposto in funzione
antivirgiliana, 'unico episodio che deriva dalle sue opere e che non risulta

55



DANILA SCALMAZZ|

essere stato significativamente contaminato € quello di Anfiarao, dove gli
unici — e ridotti — interventi sul testo si giustificano con la necessita di
adattare la materia tebana agli schemi della Commedia.

Nel caso delle Furie, di Giasone e di Tiresia, invece, Stazio appare in
concorrenza con altre auctoritates: € rilevante che in If 1X 34-51 non solo
Stazio, bensi anche Ovidio intervenga a correggere implicitamente quello
che a prima vista appare come un episodio puramente virgiliano. D’altra
parte, negli episodi del messo e di Capaneo Stazio & rivisto da Dante in
chiave cristiana.

La figura di Stazio in quanto poeta puo quindi essere considerata e
interpretata da tre prospettive differenti.

Un primo Stazio ¢ quello delle Furie, di Giasone e di Tiresia: uno
Stazio che talvolta Dante sceglie semplicemente di non seguire.
All'illustrazione di questo concetto giova la riflessione su un passo di Pg.
XXIX, vv. 88-105. Parlando delle ali degli angeli Dante afferma di schie-
rarsi con Giovanni evangelista (Ap. IV 6-8), ma con ci0 non reputa errata
la versione fornita da Ezechiele (Ez. 1 4-14 e X 1-22):

Poscia che i fiori e I'altre fresche erbette

a rimpetto di me da I'altra sponda

libere fuor da quelle genti elette, 90
si come luce luce in ciel seconda,

vennero appresso lor quattro animali,

coronati ciascun di verde fronda. 93
Ognuno era pennuto di sei ali;

le penne piene d’occhi; e li occhi d’Argo,

se fosser vivi, sarebber cotali. 96
A descriver lor forme piti non spargo

rime, lettor; ch’altra spesa mi strigne,

tanto che a questa non posso esser largo; 99
ma leggi Ezechiel che li dipigne

come li vide da la fredda parte

venir con vento e con nube e con igne; 102
e quali i troverai ne le sue carte,

tali eran quivi, salvo ch’a le penne

Giovanni & meco e da lui si diparte. 105

Il v. 105 lo sottolinea: non c’é giusto e sbagliato — cosa che evidente-
mente non poteva dirsi di un testo biblico — ma una semplice presa di
posizione; Dante ha scelto di seguire Giovanni. Cid induce a credere che

56



EPISODI DELLA PRESENZA DI STAZIO NELLA COMMEDIA

Dante abbia attuato un procedimento simile anche nei confronti di
Stazio. Si badi infatti che di molti degli auctores presenti nel Limbo Dante
non parlerd mai pit oltre nella Commedia;*® di due, Lucano e Ovidio, dice
«taccia».®® Riguardo a Stazio invece, assente nel Limbo, se ne accosta o
discosta a piacimento e secondo bisogno, puo usarlo per correggere visto-
samente Virgilio, ma cid non significa che debba prevalere sempre e in
assoluto. Inoltre, e questo € un dato essenziale che merita di essere ribadito,
Stazio, diversamente da Virgilio, non € mai apertamente smentito.

Si incontrano poi un paio di casi, quelli del messo e di Capaneo, dove
I'apparente modifica apportata da Dante al testo della Tébaide € interpre-
tabile come riflesso del nicodemismo di Stazio. Per anni gli studiosi hanno
scandagliato le opere di Stazio alla ricerca di quegli appigli che potessero
aver autorizzato Dante a creare una conversione altrimenti taciuta da tutte
le fonti. Ma non ¢ forse anche vero che, una volta appurato che I'opera
staziana non giustifica in niente il suo cristianesimo, cid non possa costi-
tuire una prova che Stazio fu «chiuso cristian»?®! A prescindere da quella
che ¢ stata leffettiva prospettiva dantesca, ancora una volta lo Stazio
poeta, il cui utilizzo nella Commedia risente ora dell’idea formatasi attorno
allo Stazio storico, non viene affatto smentito, poiché la sua viltd ne
giustifica gli errori.

L'episodio della fondazione di Mantova, infine, per quanto importante,
costituisce un caso a sé stante. Qui non ¢ il ruolo di Stazio a essere in
gioco, bensi quello di Virgilio. Egli ha in vita inconsapevolmente indiriz-
zato gli altri verso la retta via (Pg. XXII 67-69: «Facesti come quei che va
di notte, | che porta il lume dietro e sé non giova, | ma dopo sé fa le
persone dotte»), mentre ora, da anima eternamente dannata, deve guidare

% E il caso — tenendo conto degli auctores veri e proprl nonché dei filosofi — di Omero, Orazio,
Socrate, Democrito, Diogene, Anassagora, Talete, Empedocle, Eraclito, Zenone, Cicerone, Seneca e
Averroé.

% Cfr. If. xXv 94-99: «Taccia Lucano omai 13 dove tocca | del misero Sabello e di Nassidio, | e
attenda a udir quel ch’or si scocca. | Taccia di Cadmo e d’Aretusa Ovidio; | ché se quello in serpente
e quella in fonte | converte poetando, io non lo *nvidio»,

¢ Di questo parere era gid 'autore dell’Ottimo commento nella chiosa ai vv. 88-93 di Pg. xaan: «Qui
pone il tempo ch’egli si battezzo, dicendo, che prima ch’elli avesse tanto scritto del libro suo,
chiamato Thebaidos, che in quello fossero ancora giunti li sette regi intorno a Tebe, elli ricevette batte-
simo; nonostante che chi legge quello libro crederi pure, che da poeta pagano sia stato scritto, € in
nulla parte della religione cristiana, né ha parola che ad essa s’assomigli o tragga» (I commenti danteschi
dei secoli XIV; XV e XVI, cit.).

57



DANILA SCALMAZZ|

consapevolmente ma non manca di sbagliarsi.5? apparente incongruenza
di uno Stazio coronato di mirto ma emendatore di Virgilio si risolve
quindi se si considera che lo sfruttamento della fonte staziana quale base
per la correzione del testo virgiliano ¢ finalizzato al disegno poetico che
Dante ha concepito per Virgilio, non per Stazio. Stazio vince sul piano
della verita, € la veritd che gli consente di correggere I’«altissimo poetan,
ma non vince solo perché cristiano: nel caso di Mantova ¢ in gioco anche
quello che si potrebbe definire il contrappasso di Virgilio. Questi rimarra
sempre ¢ comunque '«altissimo poeta», ma portatore inconscio di una
serie di travisamenti dovuti alla mancanza di fede: vittorioso come epico
ma perdente nella trasmissione della veritd. In questa sede, quindi, la
conoscenza della rivelazione cristiana e 'infondere nelle proprie opere la
veritd vanno effettivamente di pari passo, ma cid non & riconducibile a
criterio generale per lo sfruttamento di Stazio nella Commedia, forse
proprio perché Dante non ha voluto portare vistosamente e costante-
mente in primo piano colui che in vita aveva scelto di nascondersi.

Danila SCALMAZZI
Universita di Friburgo
danila.scalmazzi@uniftr.ch

52 In linea generale, gli errori diVirgilio possono essere racchiusi in due categorie: gli errori relativi
al viaggio oltremondano e i travisamenti dovud alla mancanza di fede. Riguardo al primo caso, infatti,
Virgilio ha compiuto la sua prima discesa nel fondo dell’inferno qualche tempo dopo la sua morte,
avvenuta nel 19 a.C. (cfr. If 1x 22-27: «Ver & ch’altra fiata qua giu fui, | congiurato da quella Eritén
cruda | che richiamava I'ombre 2’ corpi sui. | Di poco era di me la carne nuda, | ch’ella mi fece
intrar dentr’a quel muro, | per trarne un spirto del cerchio di Giuda»); da cid ne consegue che egli
non ¢ a conoscenza dei cambiamenti intercorsi con 'avvento dell’era cristiana: ad esempio, in If. XXI
106-17 si lascia clamorosamente trarre in inganno dai diavoli di Malebolge riguardo la strada da
seguire (cfr. anche If xxun 133-41), cosi come gid in If X1 34-36 faceva notare che alla sua prima
discesa la «ruina» di Minosse non era ancora crollata (all’origine della «rotta lacca» e del crollo dei
ponti sopra la sesta bolgia ¢ il terremoto avvenuto alla morte di Cristo, come narrato in Mt. 27 51),
e in If XX 124-26 si stupisce alla vista di Caifas. Costituisce un’eccezione il racconto della discesa
di Cristo nel Limbo per trarne le anime dei patriarchi dell’antica alleanza (cfr. If Iv 46-63), eccezione
che si giustifica in quanto Virgilio stesso & confinato nel Limbo. Per il secondo caso, invece, abbiamo
qui portato gli esempi dell’episodio delle Furie e di quello della fondazione di Mantova, ai quali
potremmo aggiungete 'apostrofe di Minosse a Dante in If. v 19: «guarda com’entri e di cui tu d
fide», i versi di If. X111 46-49: «“S’elli avesse potuto creder prima”, | rispuose ’l savio mio, “anima lesa,
| cid c’ha veduto pur con la mia rima, | non averebbe in te la man distesa, e infine la sorprenden-
temente erronea traduzione, in Pg. xx11 40-41, di Aen. 111 56-57 «Quid non mortalia pectora cogis |
auri sacra fames?» con «Perché non reggi tu, o sacra fame | de l'oro, I'appetito de’ mortali?», tradu-
zione che sembra voler far dire a Stazio che I’Eneide nasconde cose che il suo autore non poteva
nemmeno immaginare.

58



	Episodî della presenza di Stazio nella "Commedia"

