
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 58 (2011)

Heft: 1: Fascicule français. La littérature face à l'hégémonie de l'économique

Artikel: Quatre poètes latino-américains face à la domination de l'économique
dans la modernité

Autor: Fernández Cozman, Camilo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-271903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-271903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Quatre poètes latino-américains face à la domination
de l'économique dans la modernité1

Le but de cette contribution est d'analyser par quels procédés
quatre poètes latino-américains, César Vallejo, Pablo Neruda, Nicanor
Parra et Antonio Cisneros, ont fait la critique de la domination de

l'économique dans la modernité. Il ne fait aucun doute que la rationa-
Uté instrumentale s'est imposée dans la modernité européenne2. Certes,
le projet de la modernité a promis la division des pouvoirs, le développement

d'un « penser critique » (basé sur la science), la Ubération du

joug des dogmes médiévaux et la construction d'un individu pleinement

libre, mais cette proposition ne s'est pas réalisée et le sujet est
resté prisonnier de la loi de marché qui se basait (et se fonde encore
aujourd'hui) sur l'offre et la demande qui, en tant que lignes
directrices, limitent la capacité critique du sujet. Finalement, l'homme est

prisonnier de mécanismes bureaucratiques qui sont ancrés dans un
facteur central économique, mais qui ne lui ont pas permis d'épanouir
sa créativité. Faute d'une vision globale et de la notion de développement

durable qui protégerait le destin de la planète, le réductionnisme
économique a entraîné l'appauvrissement de l'espace humain, et par là
même, la crise de valeurs comme la solidarité et le respect de l'autre.
Sommes-nous confrontés à une barbarie technologique L'homo
ludens est-U finalement réduit à l'homo faber Nous voilà ici confrontés
à un nombre incalculable de questions.

À cela, U faut ajouter une caractéristique essentieUe du continent
latino-américain : l'héritage colonial. Les pays latino-américains s'étaient
Ubérés du joug de l'Espagne et du Portugal, mais n'avaient pas encore créé

de perspective esthétique propre et distincte de l'esthétique européenne.
C'est avec le modernisme brésiUen et l'avant-gardisme hispano-américain
que la Uttérature latino-américaine acquiert son indépendance et nourrit
un autre projet : une modernité périphérique distincte de la modernité
dominante qui prévalait dans des pays comme la France et l'ItaUe.

La poésie latino-américaine a dû parcourir une longue route pour se

Ubérer de la domination coloniale. EUe a voulu son indépendance styUstique

'Traduction de l'article de Claudio Montero et de Marie-ClaudeVerney.
2 Max Horkheimer, Critica de la razón instrumental, Buenos Aires, Ediciones Sur, 1973.

129

Camilo Fernández Cozman,« Quatre poètes latino-américains», Versants 58:1,fascicule français,2011,pp. 129-147



CAMILO FERNANDEZ COZMAN

pour exprimer son émancipation de la métropole, et a constamment
recherché originalité et autonomie. Le « Manifeste anthropophage »

d'Oswald de Andrade3 a signifié, dans le modernisme brésüien, la remise

en question de la notion du « bon sauvage » pour expUquer que le latino-
américain est un sujet dont la créativité se nourrit à des sources diverses
dans le but de créer une nouveUe culture hybride, hétérogène et puissamment

suggestive. L'avant-gardisme hispano-américain a remis en question
la pertinence des apports venant du futurisme et du surréaUsme

européens. Par exemple, le poète chUienVicente Huidobro4 a sévèrement

critiqué la conception surréaUste de l'écriture automatique et a proposé
un art dans lequel l'essentiel serait une « supra conscience », c'est-à-dire
un contrôle rationnel des différents recours styUstiques ; de même,
s'appuyant sur les travaux du Nicaraguayen Ruben Darío, U a fait remarquer

que le futurisme italien ne signifiait aucune proposition originale,
car l'éloge de la force et de la rapidité se trouvait déjà dans la Uttérature
classique, par exemple dans l'œuvre de Pindare.

Certes, les relations entre centre et périphérie étaient très complexes
en Amérique Latine. Fernando Pessoa n'est pas Manuel Bandeira ;

GuiUaume ApoUinaire n'est pas Vicente Huidobro ; Stéphane MaUarmé
n'est pas CésarVaUejo. U est important de distinguer entre le modernisme
brésilien (équivalant dans une grande mesure à l'avant-gardisme hispano-
américain) et le modernisme hispano-américain, courant représenté par
Ruben Darío, apparu au XIXe siècle et qui comporte l'assimUation des

apports du mouvement parnassien et du symboUsme français. Autrement
dit, il existe une caractéristique du modernisme brésüien, courant représenté

par Oswald de Andrade, et de l'avant-gardisme hispano-américain
qu'on ne peut pleinement comprendre avec l'idée fausse selon laqueUe la
Uttérature latino-américaine serait le simple reflet de la littérature
européenne ; par conséquent, les deux courants Uttéraires en Amérique
Latine se caractérisent par des traits spécifiques que nous devrons étudier
avec minutie et esprit critique.

Les auteurs dont je parle, ont remis en question la prédominance de

l'économique dans la modernité pour tenir un discours qui met en valeur
le respect de l'autre et la construction d'un sujet pauvre créateur d'une
culture alternative et d'une modernité périphérique, distincte de la
modernité européenne imposée par les groupes dominants.

3 Cf. Jorge Schwartz (éd.), Las vanguardias latinoamericanas. Textos programáticos y críticos, Madrid,
Cátedra, 1991.
4 Ibid.

130



QUATRE POÈTES LATINO-AMÉRICAINS

La poésie de César Vallejo et la construction du sujet pauvre

CésarVaUejo (1892-1938), poète né dans le nord de la Cordillère des

Andes péruvienne, a pubUé, en 1918, Los heraldos negros, texte très

influencé par le modernisme hispano-américain et en particulier, par
l'Uruguayen JuUo Herrera y Reissig et par le Nicaraguayen Ruben
Darío ; cependant, Tàlee, second recueU de poèmes de VaUejo, pubUé en
1922, constitue une révolution avant-gardiste dans le domaine de la

langue espagnole ; Roberto PaoU, par exemple, estime qu'U s'agit du Uvre
de poésie « más original y fecundo de la vanguardia posbéUca »5. Par la

suite, VaUejo écrit España, aparta de mí este cáliz (1939) où U aborde le
thème de la guerre civüe espagnole et Poemas humanos (1939), livre de

contenu hautement politique où se manifeste la solidarité envers le sujet

pauvre et la construction d'un projet social où prédomine le respect de
l'autre sur la base d'un socialisme au visage humain, éloigné de la tyrannie
de la rationalité instrumentale.

L'isotopie de l'économique se manifeste dans Los heraldos negros, surtout
dans « La cena miserable », où le locuteur affirme : « Hasta cuando estaremos

esperando lo que/ no se nos debe.... // [...]Y cuándo nos veremos con los

demás, al borde/ de una mañana eterna, desayunados todos »6 ; ainsi, le texte
qui construit le sujet pauvre dans un contexte marqué par la carence et sur
la base de réminiscences bibUques, fonde la foi sur l'utopie de la fraternité
(ce projet social différé pendant des siècles). « La cena miserable » est une
illustre anticipation de la théologie de la Ubération, car U recrée le thème de

l'ultime cène de Jésus, mais en lui assignant un ton de protestation contre le

système social dominant, basé sur l'injustice et l'appauvrissement des

relations intersubjectives.Vallejo construit une critique radicale de la
prédominance de l'économique en faisant remarquer qu'U existe une distribution
inégale de la richesse, ce qu'U souUgne par l'emploi styUstique de la

métonymie et de la synecdoque particularisante : U représente la faim de

l'enfant (cause) à partir de sa colère ou de sa tristesse particuUère (effet) ; U

personnifie le corps à partir d'une partie de celui-ci (la cheville) : «Y en qué
recodo estiraremos/ nuestra pobre rodüla para siempre »7.

5 Roberto Paoli, Mapas anatómicos de César Vallejo, Florence, D'Anna, 1981, p. 9. — « le plus original et
le plus fécond de l'avant-gardisme de l'après-guerre » (toutes les traductions sont de Marie-Claude
Verney).
6 « Jusqu'à quand allons-nous attendre ce qu'/ on ne nous doit pas... // [...] Et quand rencontrerons-
nous les autres, au bord / d'un matin éternel, tous après le petit-déjeuner »

7
« Et dans quel coin allons-nous étirer/ notre pauvre cheville pour toujours »

131



CAMILO FERNÁNDEZ COZMAN

À la différence de Los heraldos negros (premier livre de VaUejo), Poemas

humanos reflète l'influence du marxisme ; néanmoins, le poète péruvien
ne tombe pas dans une poésie pamphlétaire et ne réduit pas non plus la

complexité symbolique de son univers poétique. Paoli a signalé que :

Más en general, y en conexión con el fundamento de las necesidades materiales,

puede individualizarse en Poemas humanos una isotopía económica que es uno de

los aspectos distintivos e inusuales del poemario : [comprar] [contratar] [crédito]
[cuenta] [despilfarro] [deuda] [gratuito] [oro] [plata] [precio] [robar] [ventaja] etc.8

Dans « La rueda del hambriento », texte des Poemas humanos, VaUejo
aborde le thème de la pauvreté : «Ya no más he de ser lo que siempre he
de ser/ [...] pero dadme/ en español/ algo, en fin, de beber, de comer, de

vivir, de reposarse,/ y después me iré... »9 ; la société où prédomine
l'économique inclut une discrimination Unguistique et cultureUe, c'est

pourquoi le locuteur exige qu'on lui donne à manger, mais en espagnol et

pas en français ou en anglais. ActueUement, prédomine le discours de la
mondiaUsation, qui recherche dans les différents aspects de la vie sociale et
économique, l'homogénéisation en toutes choses sur terre et l'élimination
progressive de la richesse de la diversité cultureUe. Le poème de VaUejo
constitue, sans nul doute, une critique de la mondialisation, et en plus, une
apologie de la culture du pauvre qui s'exprime en espagnol avec toutes
les particularités cultureUes que le processus en question impUque.

« Traspié entre dos estrellas », autre texte des Poemas humanos illustre
très bien cet aspect.VaUejo y développe le thème de la carence économique

et construit le sujet pauvre sur l'emploi de deux champs
figuratifs10 : l'antithèse et la répétition. Dans le premier champ figuratif, se

trouvent des figures rhétoriques telles que l'oxymoron, le paradoxe et
l'inversion (par exemple, l'hyperbate) ; dans le second champ, sont incluses

8 Roberto Paoli, op. cit., p. 121. - « Plus généralement et en relation avec la primauté des besoins
matériels, peut apparaître dans Poèmes Humains, une isotopie économique qui est l'un des aspects
distinctifs et inhabituels du recueil de poèmes : [acheter] [embaucher] [crédit] [compte] [gaspillage]
[dette] gratuit] [or] [argent] [prix] [voler] [avantage] etc. »

' «Je ne serai plus jamais ce queje dois être/ [...] mais pour finir, donnez-moi/ en espagnol/ quelque
chose, à boire, à manger, laissez-moi vivre, me reposer, et puis après je partirai ».
10 Cf. Stefano Arduini, Prolegómenos a una teoria general de las figuras, Murcia, Universidad de Murcia,
2000. Il faut remarquer que le champ figuratif (la structure profonde) n'est pas une figure rhétorique
(la structure de surface). Selon la rhétorique générale textuelle de Stefano Arduini, le champ figuratif
est un champ cognitif que permet de situer un ensemble de figures rhétoriques à l'intérieur de

chaque domaine conceptuel. Il y a six champs figuratifs : la métaphore, la métonymie, la synecdoque,
la répétition, l'antithèse et l'ellipse. Il est ainsi possible de concevoir, par exemple, une pensée
métaphorique, antithétique ou métonymique.

132



QUATRE POÈTES LATINO-AMÉRICAINS

des figures comme le polysyndète, l'anaphore et le chiasme. Le poète
péruvien affirme :

¡Amado sea

el que tiene hambre o sed, pero no tiene
hambre con qué saciar toda su sed

ni sed con qué saciar todas sus hambres!

¡Amado sea el que trabaja al día, al mes, a la hora,
el que suda de pena o de vergüenza,
aquel que va, por orden de sus manos, al cinema,
el que paga con lo que falta,
el que duerme de espaldas,

el que ya no recuerda su niñez ; amado sea

el calvo sin sombrero,
el justo sin espinas,
el que lleva reloj y ha visto a Dios,
el que tiene un honor y no fallece!"

II existe un chiasme baroque (si cher au conceptisme de Francisco de

Quevedo) qui permet à VaUejo de décrire une société de la carence où,
paradoxalement, la faim sert à étancher la soif et la soif à rassasier la faim.
Donc, les fonctions physiologiques comme boire ou manger sont
perçues dans un contexte de pauvreté extrême comme des obstacles au
développement. La solidarité avec le sujet pauvre est essentieUe dans ce

poème : sur un ton élogieux, le locuteur exprime son soutien à un
individu qui lutte dans la vie quotidienne, bien qu'U soit submergé par la

pénurie : « Esto es el colmo de la desgracia a la que alude VaUejo con una
hipérbole poética : Es decir, cuando uno tiene hambre y sed, porque el

« Aimé soit
celui qui a faim ou soif, mais qui n'a pas
suffisamment faim pour étancher toute sa soif
ni suffisamment soif pour rassasier toute sa faim
Aimé soit celui qui travaille à la journée, au mois, à l'heure,
celui qui sue de chagrin ou de honte,
celui qui va, sur ordre de ses mains, au cinéma,
Celui qui paie avec de l'argent qu'il n'a pas,
Celui qui dort le dos tourné,
Celui qui ne se rappelle plus son enfance ; aimé soit
Le chauve sans chapeau,
Le juste sans épines,
Celui qui porte une montre et qui a vu Dieu,
Celui qui est honoré et ne meurt pas »

133



CAMILO FERNÁNDEZ COZMAN

hambre no sacia la sed ni la sed sacia el hambre, a despecho de toda regla
compensatoria »12.

Grâce à l'utüisation de l'anaphore, le poète réaUse une critique de la
rationaUté instrumentale qui domine la modernité et standardise la force
de travail en lui enlevant son aspect créatif et sa richesse intersubjective
(la possibilité de dialoguer avec les autres, par exemple). La société
moderne, centrée sur le culte de l'utiUtaire, tombe dans une contradiction

ouverte : eUe exige de l'individu qu'il paie avec ce qui lui manque.
C'est pourquoi, selon VaUejo, le sujet est incité à payer ses dettes avec

l'argent qu'il n'a pas encore. Un tel paradoxe présuppose la déshumani-
sation des relations interpersonneUes : l'être humain est réduit à un
animal qui paie aveuglément sans avoir conscience de ses propres Umites

économiques.
Dans « Un hombre pasa con un pan al hombro », autre texte des

Poemas humanos, ü est dit :

Un comerciante roba un gramo en el peso a un cliente
¿Hablar, después, de cuarta dimensión?

Un banquero falsea su balance

¿Con qué cara llorar en el teatro?13

Ce poème, composé de distiques marque une opposition drastique
entre la réaUté crue et les attitudes ou les concepts créés comme de

simples artifices, par exemple, les sanglots cathartiques du spectateur face
à une œuvre théâtrale ou l'idée de quatrième dimension. L'isotopie de

l'économique se manifeste par l'utüisation de lexemes comme « commerçant

», « voler », « client », « banquier » et « chiffre d'affaires ». Le
commerçant et le banquier révèlent une déshumanisation évidente : la

relation entre le cUent et le vendeur est marquée par le mensonge.
Falsifier le chiffre d'affaires et voler un cUent constituent, assurément, un
résumé des injustices.

En bref, nous pouvons affirmer que VaUejo :

12 Roberto Paoli, op. cit., p. 77. - « C'est le summum de la disgrâce auquelVallejo fait allusion dans une
hyperbole poétique : ceci explique pourquoi, quand un homme a faim et soif, la faim n'étanche pas
la soif et la soif ne rassasie pas la faim, en dépit de toute règle compensatoire ».
13 « Un commerçant vole un gramme de poids à un client

Peut-on parler ensuite de quatrième dimension

Un banquier falsifie son chiffre d'affaires

Quelle tête va-t-on faire au théâtre »

134



QUATRE POÈTES LATINO-AMÉRICAINS

a) est un critique de la rationaUté instrumentale qui réduit la relation
entre le sujet et l'objet à un simple Uen utilitaire appauvrissant ;

b) construit un sujet pauvre (en utilisant les champs figuratifs de la

répétition et de l'antithèse) et une culture de la carence afin de revendiquer

l'utopie de la fraternité entre les hommes tout en respectant la

particularité Unguistique et cultureUe de chaque être humain, et
c) emploie l'isotopie de l'économique tout en proposant

l'humanisation des relations régies par l'offre et la demande, pour faire

prendre conscience au lecteur d'une réaUté criante où dominent
l'inégaUté sociale et l'injustice.

L'œuvre de Pablo Neruda, la modernité et la vision critique de la

conquête de l'Amérique

Ala différence de CésarVaUejo, Pablo Neruda (1904-1973), poète qui
a vu le jour dans le sud du ChUi, a produit une œuvre poétique très proU-
fique. On divise habitueUement l'œuvre lyrique de Neruda en quatre
périodes14 : l'étape de l'initiation, qui va des premiers poèmes jusqu'aux
livres comme Veinte poemas de amor y una canción desesperada (1924) et
Tentativa del hombre infinito (1926), où l'on observe un néoromantisme,
l'influence du lyrisme moderniste et l'ouverture sur l'avant-gardisme,
surtout le surréalisme français ; la deuxième période15, ceUe de la poésie
de la résidence, constitue le chef-d'œuvre lyrique du poète chiUen et
comprend Residencia en la tierra (1933), ceUe qu'on désigne par deuxième
résidence et les deux premières parties de la Tercera residencia (1947) ; la

troisième étape est ceUe de la plénitude épique et inclut des Uvres comme
España en el corazón (1937), Canto general (1950) et les deux dernières

parties de la Tercera residencia : la poésie de Neruda devient un art miUtant

qui vise à la transformation sociale et privüégie la lecture de l'histoire
latino-américaine ; la quatrième période, ceUe du poète professionnel, est

constituée par tous les poèmes, depuis Los versos del capitan (1952)
jusqu'aux œuvres publiées à titre posthume : on trouve un retour à la

simpUcité formeUe dans Odas elementales (1954) et le développement du
thème amoureux dans Cien sonetos de amor (1959), entre autres recueüs de

poèmes.

14 Guillermo Araya, « El Canto general de Neruda, poema épico-lírico », Revista de crítica literaria

latinoamericana, Nos 7-8, Lima, Latinoamericana Editores, 1978, pp. 119-152.
15 Ibid.

135



CAMILO FERNÁNDEZ COZMAN

Dans « Ritual de mis piernas », poème de Residencia en la tierra, on
trouve une critique acerbe de la société de consommation qui rend un
culte aux paroles désignant les vêtements et interdit l'usage du vocabulaire
relatif au corps :

Las gentes cruzan el mundo en la actualidad

sin apenas recordar que poseen un cuerpo y en él la vida,

y hay miedo, hay miedo en el mundo de las palabras que designan
el cuerpo,

y se habla favorablemente de la ropa,
de pantalones es posible hablar, de trajes,

y de ropa interior de mujer (de medias y ligas de "señora"),
como si por las calles fueran las prendas y los trajes vacíos por completo

y un obscuro y obsceno guardarropas ocupara el mundo16.

Ainsi, les groupes de pouvoir défendent les valeurs qui fondent la société
de consommation, car Us souhaitent que l'individu ne parle que de

vêtements, et propagent donc l'idée qu'U vaut mieux ne pas parler de son

corps qui est considéré comme un objet tabou : « Si los individuos mitifican
la ropa, entonces estarán atrapados por la dinámica consumista porque en
eUa se fomenta la compra y venta de prendas de vestir »17. Comme l'affirme
bien Jean Baudrillard, « [simultanément, la marchandise y est culturaUsée
eUe aussi, car transformée en substance ludique et distinctive, en accessoire
de luxe, en élément parmi d'autres de la panoplie générale des biens de

consommation »18. U existe sans aucun doute une rationalité bureaucratique
qui pousse à une consommation visant à contrôler les actes des sujets et à

exercer pleinement le discours du pouvoir.
Dans « Walking around », autre texte de Residencia en la tierra, on

trouve une critique de la bureaucratisation de la connaissance dans la

16
« Les gens croisent actuellement le monde
sans presque se rappeler qu'ils possèdent un corps doué de vie
et on a peur, une grande peur des mots désignant le corps règne sur le monde,
et on dit du bien des vêtements,

on peut parler de pantalons, de costumes,
et de sous-vêtements féminins (de bas et de jarretelles de « dame »),

comme si les vêtements se promenaient totalement vides dans les rues
et qu'un obscur et obscène vestiaire occupait le monde. »

17 Camilo Fernández Cozman, La poesía hispanoamericana y sus metáforas, Murcia, Universidad de

Murcia, 2008, p. 41. — « Si les individus mythifient les vêtements, alors ils seront piégés par la

dynamique de la consommation parce que c'est dans son cadre qu'on incite à l'achat et à la vente de

vêtements ».
18 Jean Baudrillard, La Société de Consommation, Paris, Gallimard, 1986, p. 21.

136



QUATRE POÈTES LATINO-AMÉRICAINS

société moderne où prédominent uniquement les valeurs économiques.
Le poète chiUen affirme sans ambages : « sólo quiero no ver establecimientos

ni jardines,/ ni mercaderías, ni anteojos, ni ascensores »19. Dans
« Desespediente », autre poème de Residencia en la tierra, ü est dit : « Rodad
conmigo a las oficinas, al incierto/ olor de ministerios, y tumbas, y estam-
pülas »20. Neruda remet radicalement en question la rationalité
instrumentale qui s'empare des étabUssements et des bureaux à travers la

bureaucratie : les chefs possèdent une couleur pâle ; les calendriers sont
considérés comme des tunnels ; les demandes judiciaires dégagent une
odeur nauséabonde ; la nature est recouverte de papiers qui sont tombés

et on trouve des « sistemas envueltos en amarillas hojas »21.

Dans Canto general, Neruda raconte l'histoire du continent latino-
américain et construit une poésie intercultureUe à la recherche du dialogue
avec l'univers mythique des cultures préhispaniques. Cette poésie intercultureUe

fonctionne sur quatre niveaux : la langue, la structure littéraire, les

structures figuratives symboUques et la cosmovision, c'est-à-dire,
l'idéologie qui porte le poème interculturel22. Neruda emploie l'oralité et
casse l'axe de l'écriture (niveau de la langue), conçoit un poème épique
moderne (plan de la structure Uttéraire), emploie le symbolisme de la

pierre (niveau des structures figuratives symboUques) et montre la

fragmentation d'un sujet migrant (niveau de la cosmovision) dont la

mémoire est divisée entre un présent (marqué par l'invasion européenne)
et un passé (qui est associé à l'univers mythique des cultures natives).

En quoi y a-t-U dans Canto general une critique de la rationaUté
instrumentale Neruda considère que l'arrivée des conquérants a impliqué
pour les Indiens l'imposition d'une nouveUe conception du monde qu'on
peut résumer par la métaphore suivante : Vivir es buscar oro en las Indias23,

car les concepts sont, comme l'a démontré la linguistique cognitive, de

nature métaphorique. Selon George Lakoff et Mark Johnson, la pensée de

l'être humain est en effet métaphorique24. Par exemple, nous pouvons
vivre sous le principe métaphorique que le temps, c'est de l'argent.

Avant l'arrivée des conquérants européens, prévalait en Amérique une
cosmogonie végétale, où le langage de la semence, de la pierre et de l'eau,

19 « je ne veux voir ni établissements ni jardins,/ ni marchandises, ni lunettes, ni ascenseurs ».
20

« Venez avec moi dans les bureaux, au hasard/ odeur de ministères, et de tombes, et de timbres ».
21

« systèmes enveloppés de feuilles jaunes ».
22 Cf. Camilo Fernández Cozman, El càntaro y la ola. Una aproximación a la poética de Octavio Paz, Lima,
Asamblea Nacional de Rectores, 2004.
23 Selon le proverbe espagnol «Vivre, c'est chercher l'or des Indes ».
24 George Lakoff et Mark Johnson, Metáforas de la vida cotidiana, Barcelona, Cátedra, 1990.

137



CAMILO FERNÁNDEZ COZMAN

étabUssait une harmonie entre l'être humain et la nature ; cependant,
Neruda n'idéaUse pas le monde préhispanique : dans les « Alturas de

Machu Picchu », deuxième partie du Canto general, U demande à Machu
Picchu : « Devuélveme el esclavo que enterraste »25, ce qui signifie qu'à
l'époque des Incas la stratification sociale et l'injustice existaient aussi.

Avec l'arrivée de Christophe Colomb, apparaît la rationaUté instrumentale

qui se traduit par l'exercice de la violence et l'imposition de la langue
espagnole, de la reUgion cathoUque et de la culture occidentale. Le
conquérant du Chili, Pedro de Alvarado, selon Neruda, « cayó sobre las

chozas, arrasó/ el patrimonio del orfebre/, raptó la rosa nupcial de las

tribus »26. Hernán Cortés pour sa part, « quiere la cámara de oro,/ quiere
otro paso, y todo cae/ en las arcas de los voraces »27.

A partir de 1810, l'émancipation n'a pas imphqué la naissance d'un
nouveau genre de rationalité. On est passé de la domination de

l'Espagne à ceUe de l'Angleterre, sur le plan économique. La pensée
instrumentale a continué à dominer et de ce point de vue, les libérateurs

ne se sont pas interrogés sur la diversité linguistique et cultureUe
des peuples latino-américains. L'espagnol s'est imposé comme langue
officielle et les langues natives se sont trouvées marginalisées, ce qui a

provoqué un phénomène de diglossie28, c'est-à-dire, une situation
Unguistique dans laquelle une langue (par exemple l'espagnol) se trouve
en situation d'hégémonie, alors que les langues natives (comme le

quechua ou le maya) finissent par être subordonnées à l'espagnol imposé
par le conquérant.

Les idées que nous venons d'exposer permettent de déduire que
Neruda :

a) remet profondément en question la bureaucratisation de la connaissance

dans une société où l'on privUégie la circulation impersonneUe des

marchandises comme signe de la domination de la rationalité instrumentale

dans le monde moderne ;

b) souUgne que le corps du sujet finit par être prisonnier de la loi de

l'offre et de la demande qui interdit l'utilisation de certains mots de vocabulaire

relatifs aux parties du corps et que, tout au contraire, cette optique
consommatrice privUégie les mots se rapportant à la commercialisation des

25
« Rends-moi l'esclave que tu as enseveli »

26
« est tombé sur les cabanes, a détruit/ le patrimoine de l'orfèvre/ a enlevé la rose nuptiale des

tribus ».
27 « veut la chambre d'or,/ veut un autre pas, et tout tombe/ dans les caisses des voraces ».

28 William Hurtado de Mendoza, Pragmática de la lengua y la cultura quechua, Lima, Universidad Agraria
La Molina, 2000.

138



QUATRE POÈTES LATINO-AMÉRICAINS

vêtements, en accord avec la vision de la société de consommation qui
convertit les objets en simples marchandises ;

c) fait une recherche historique sur la façon dont est apparu le « penser
utilitaire » quand les conquérants européens sont arrivés aux Indes, et sur
la manière dont, à partir de 1810, les Ubérateurs qui n'ont pas conçu
d'autre rationaUté, ont pratiqué une discrimination cultureUe et Unguistique

envers l'indigène, car la diglossie a continué après l'émancipation du

joug de la métropole européenne : l'espagnol a continué à être la langue
dominante au détriment des langues natives, et

d) construit un sujet pauvre, représenté par un indigène spolié par le
conquérant européen qui a imposé sa langue et la reUgion cathoUque par
l'emploi systématique de la technologie du pouvoir.

Nicanor Parra et la vision Irrévérencieuse du monde moderne

La proposition du poète chiUen Nicanor Parra (San Fabián de Alico,
1914) est différente de ceUe de Neruda et se déroule en trois périodes. La

première est ceUe des débuts et on la trouve dans son premier Uvre :

Cancionero sin nombre (1937), qui a obtenu le Prix Municipal de Poésie et
dont les poèmes reflètent l'influence de Federico Garcia Lorca. La
seconde période traduit la domination de l'esthétique de l'antipoème qui
apparaît à partir de Poemas y antipoemas (1954) jusqu'à Obra gruesa (1969)
et où prédomine un discours qui démystifie les institutions de la culture
officieUe grâce à l'utiUsation d'un vers famUier et direct qui refuse

l'emploi de la métaphore symboliste. La troisième étape est celle de la
maturité et s'étend de Artefactos (1972) jusqu'aux tout derniers textes de

Parra ; dans ce cas, on recherche un style épigrammatique mettant en
reUef, surtout dans les « éco-poèmes »29, une critique de la façon dont la
rationaUté instrumentale détruit l'environnement sur la planète.

Dans « Autorretrato », texte de Poemas y antipoemas, le locuteur affirme
sans détour :

Considerad, muchachos,
Este gabán de fraile mendicante :

Soy profesor en un liceo obscuro,
He perdido la voz haciendo clases.

29 « Éco-poème » est un type de poème où le poète dénonce, à travers la figure rhétorique de l'ironie,
la destruction de l'écologie de la planète.

139



CAMILO FERNANDEZ COZMAN

(Después de todo o nada

Hago cuarenta horas semanales).

¿Qué les dice mi cara abofeteada?

¡Verdad que inspira lástima mirarme!
Y qué les sugieren estos zapatos de cura

Que envejecieron sin arte ni parte.

En materia de ojos, a tres metros
No reconozco ni a mi propia madre30.

Le professeur occupe la place du sujet pauvre qui est obligé de

travaüler pour assurer sa subsistance. On dirait un mendiant qui a

beaucoup marché et qui ne peut même pas reconnaître ses origines : sa

mère est devenue un être inconnu de lui. Le maître s'est transformé en
ouvrier d'une usine de production en série : le côté créatif de

l'enseignement a disparu et, tout au contraire, le « penser utiUtaire »

recommence à dominer. Il pratique l'enseignement parce qu'U est important

de vendre la force de travail pour survivre dans le monde moderne.
Parra utilise un langage poétique famUier et un ton ouvertement

irrévérencieux et ironique qui permet au locuteur personnage de faire
une réflexion personneUe et de s'adresser à l'aUocutaire représenté
(pluriel)31 en le défiant : « ¿Qué les dice mi cara abofeteada »32 ; les
destinataires du discours seront les jeunes avec qui le locuteur cherche à

dialoguer par la violence. L'effet perlocutif est clair : on essaie de faire
prendre conscience aux jeunes que l'être humain ne vit que pour
travaüler huit heures par jour et que cela le conduit à la vieülesse et à la

décrépitude. La créativité et l'épanouissement humain ont été laissés pour
compte, car ce qui sera primordial dans la modernité, c'est la réduction

« Considérez, jeunes gens,
Ce pardessus de frère mendiant :

Je suis professeur dans un obscur lycée,
j'ai perdu la voix en donnant des cours
(Bon an mal an je fais quarante heures par semaine).
Qu'est-ce que vous dit ma tête à claques
C'est bien vrai queje fais peine à voir
Et que vous inspirent ces chaussures de curé

Qui ont vieilli on ne sait pourquoi.

En ce qui concerne mes yeux, à trois mètres

Je ne reconnais même pas ma propre mère ».
31 Camilo Fernández Cozman, La soledad de la página en blanco, Lima, Fondo Editorial de la Facultad
de Letras de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, 2005, pp. 102-103.
32

« Qu'est-ce que vous dit ma tête à claques »

140



QUATRE POÈTES LATINO-AMÉRICAINS

du rationnel à l'utile qui aura comme conséquence un très net processus
d'appauvrissement des relations personneUes. Dans « Los vicios del
mundo moderno »,

Los delincuentes modernos
Están autorizados para concurrir diariamente
a parques y jardines.
Provistos de poderosos anteojos y de relojes de bolsillo
Entran a saco en los kioscos favorecidos por la muerte
E instalan sus laboratorios entre los rosales en flor.
Desde allí controlan a fotógrafos y mendigos que deambulan por los a

alrededores

Procurando levantar un pequeño templo a la miseria

Y si se presenta la oportunidad llegan a poseer a un lustrabotas

melancólico33.

Le poète souUgne que dans la modernité, les déUnquants ont l'appui
de la culture officieUe et des groupes sociaux dominants. Ils contrôlent les

actes de tous les sujets, exercent le discours du pouvoir et ont la possibi-
Uté d'installer tranquillement « sus laboratorios entre los rosales del flor »34

tout en dégradant l'environnement de la planète ; de plus, Us contrôlent le

temps des individus et observent soigneusement les agissements des

mendiants et des photographes. Ces déUnquants possèdent le privuège
évident de surveiUer et également de punir : ils peuvent « poseer a un
lustrabotas melancólico »35. Ainsi, comme l'affirme Foucault :

Le corps humain entre dans une machinerie de pouvoir qui le fouille, le désarticule

et le recompose. Une « anatomie politique » qui est aussi une « mécanique du

pouvoir » est en train de naître [...]. La discipline fabrique ainsi des corps soumis

et exercés, des corps « dociles »36.

33
« Les délinquants modernes

sont autorisés à aller tous les jours
dans les parcs et les jardins.
Armés de puissantes lunettes et de montres de poche
Ils entrent en costume dans les kiosques favorisés par la mort
Et installent leurs laboratoires parmi les rosiers en fleurs.
De là, ils contrôlent les photographes et les mendiants qui circulent aux alentours

S'efforçant de bâtir un petit temple à la misère

Et si l'occasion se présente, ils s'emparent d'un cireur de bottes mélancolique. »

34
« leurs laboratoires parmi les rosiers en fleurs ».

35 « s'emparer d'un cireur de bottes mélancolique ».
36 Michel Foucault, Surveiller et punir. Naissance de la prison, Puis, Gallimard, 1975, p. 162.

141



CAMILO FERNÁNDEZ COZMAN

Parra realise une critique destructrice du processus par lequel dans la

modernité, la violence institutionnaUsée appuie les agissements des déUn-

quants et les laisse utiliser les parcs et les jardins pour activer leurs
mécanismes de contrôle sur le corps des autres. Majoritairement, le corps
des photographes, des mendiants et des cireurs de bottes se trouve
contrôlé grâce à toute la panopUe technologique du pouvoir.

Cependant, le paradoxe entre ici dans sa phase critique. Parra affirme :

Los industriales modernos sufren a veces el efecto de la atmósfera

envenenada,

Junto a las máquinas de tejer suelen caer enfermos del espantoso mal
del sueño37.

Comme nous pouvons l'observer, les industriels modernes, bien qu'ils
aient librement utilisé les mécanismes du pouvoir, perçoivent les

conséquences de leurs agissements, puisque l'atmosphère de la planète se trouve
empoisonnée. Le développement économique est tel que
l'industriaUsation a comme conséquence une dégradation de

l'environnement : l'air devient irrespirable et est associé à l'isotopie de la

mort. Cette réflexion amène Parra à concevoir ses « éco-poèmes »

comme une remise en question fondamentale des structures du pouvoir
qui sont fondées sur la dynamique de la société moderne. Dans l'un de

ses « éco-poèmes », il affirme sur un ton ironique :

Ya no pedimos pan
Techo

Ni abrigo
Nos conformamos con un poco de aire

EXCELENCIA!38

En somme, nous pouvons soutenir que Parra :

a) conçoit un sujet pauvre qui, dans une société régie par la carence,
travaüle mécaniquement en oubUant sa créativité, et en convertissant

37
« Les industriels modernes souffrent parfois de l'effet de l'atmosphère empoisonnée,
À côté des machines à tricoter ils sont atteints par l'épouvantable maladie du sommeil >:

38 « Nous ne demandons plus ni pain
Ni toit
Ni vêtements chauds
Nous nous contentons d'un peu d'air
FORMIDABLE »

142



QUATRE POÈTES LATINO-AMÉRICAINS

l'enseignement en un travail aliénant qui déshumanise les individus qui
l'exercent quotidiennement ;

b) aborde le fonctionnement du discours du pouvoir qui permet aux
délinquants modernes de contrôler les actes des sujets et, quand c'est

possible, de leur appliquer un châtiment, et
c) met en évidence le fait que le progrès industriel et technologique a

comme résultat la dégradation de l'environnement de la planète, de teUe

sorte qu'il est important de réclamer un peu d'air pur dans une
atmosphère où la poUution est en constante augmentation par manque de

projet de développement durable. Ce phénomène impUque de ne pas
sacrifier la vie des générations futures au progrès technologique qui, s'U

n'est pas contrôlé par des normes environnementales, pourrait nuire

gravement à la vie sur la planète.

Antonio Cisneros et la vision ironique de la domination du discours
économique dans la modernité

Le point de vue d'Antonio Cisneros (Lima, 1942) ressemble à celui de

Neruda, bien qu'U présente des nuances franchement différentes. Tous
deux s'immergent dans l'analyse de l'histoire latino-américaine. Le poète
chüien fait un parcours historique aUant de l'époque préhispanique
jusqu'au XXe siècle. En revanche, Cisneros se consacre à l'histoire du
Pérou, depuis les cultures précolombiennes jusqu'au monde contemporain.

Voyons queUes sont les étapes de la poésie de Cisneros. Vient d'abord
la période d'apprentissage qui inclut les deux premiers poèmes : Destierro

(1961) et David (1962) où l'on observe l'influence de Rafael Alberti et le
fonctionnement d'un imaginaire biblique. La seconde période, caractérisée

par un jugement critique sur l'histoire du Pérou et la démystification
des thèmes de la culture occidentale, va de Comentarios reales (1964)
jusqu'à Crónica del Niño Jesús de Chuca (1981), et est caractérisée par
l'emploi de l'ironie comme figure de rhétorique dans la critique des

icônes imposées par la culture officieUe. La troisième étape, ceUe de la

maturité, va de Monòlogo de la casta Susana y otros poemas (1986) jusqu'à
Diario de un diabético hospitalizado (2010) ; dans ce dernier cas, le ton est

moins iconoclaste et le monologue introspectif est employé pour étabUr
des relations intertextueUes complexes avec des événements et des

personnages de la culture occidentale.

143



CAMILO FERNÁNDEZ COZMAN

Dans Comentarios reales — dont le titre évoque la célèbre chronique de

l'Inca Garcilaso de la Vega - le poète pense que l'histoire officieUe,
imposée et transmise par les textes scolaires, cache ou maquUle la violence
utilisée par les groupes dominants pour s'imposer aux cultures de
résistance dans le but de s'emparer des richesses du bien mal nommé
Nouveau Monde.

Dans la seconde partie du poème (« Hommes, évêques, soldats »), est

démystifiée l'image du conquérant qui, selon l'histoire officieUe, a apporté
la reUgion cathoUque, la langue espagnole, le progrès et la culture
occidentale à notre continent. Dans « Consejo para un viajero », on trouve
une tentative de démystification de l'image duVice-roi Toledo (représentant

du monarque aux Indes et organisateur du Vice-royaume du Pérou
selon l'histoire officieUe) : U est qualifié de « Señor de Muerte », « pues
alacranes/ cantan bajo tu lengua »39. On souligne que le personnage en
question pourrait avoir la lèpre ou une autre maladie, car le locuteur
personnage s'adresse à lui en lui faisant remarquer que « no beses mujer o
hijos »40. On suggère la possibiUté que Toledo pourrait contaminer sa

famiUe avec une maladie incurable. Nous observons ici la façon dont
Cisneros s'efforce d'influencer le lecteur pour que celui-ci change
d'opinion sur l'histoire officieUe et construise une historiographie
critique pour ouvrir une polémique sur la reconstruction du passé
réalisée par des historiens de tendance conservatrice.

Dans d'autres poèmes (« Del campesino viejo »,par exemple), Cisneros
construit un sujet pauvre qui remet en question l'agréable vie du Vice-
roi, submergé par la richesse économique dans une société
majoritairement affectée par la carence, la faim et le travaU forcé. Pour
soutenir le discours des cultures périphériques, le poète emploie une
forme poétique de forte tradition populaire en langue espagnole : le
romance, strophe en vers de huit syUabes qui fait aUusion au chanteur de

romances de l'époque médiévale espagnole.
Dans « Cuestión de tiempo », le locuteur personnage s'adresse au

conquérant Diego de Almagro pour lui reprocher la mauvaise affaire
commerciale qu'il a faite. Celui-ci est arrivé jusqu'à Atacama, mais là, il
n'a pas trouvé l'or dont U rêvait, seulement des pierres et du sable.

Cependant, il a laissé des héritiers : en 1964, il y a des vautours qui
« cosechan [...] unos bosques tan altos de metales »41. Comme nous

39 « Seigneur de la Mort », « car des scorpions/ chantent sous ta langue >

40
« tu n'embrasses ni ta femme ni tes enfants ».

41
« récoltent des tombereaux d'argent ».

144



QUATRE POÈTES LATINO-AMÉRICAINS

pouvons le constater ici, le Vice-royaume a abandonné ses descendants

pendant la période répubUcaine. Cisneros semble adhérer à la vision de

José Carlos Mariátegui, qui pensait que « [l]a aristocracia colonial y
monárquica se metamorfoseó, formalmente, en burguesía repubUcana. El
régimen económico-social de la Colonia se adaptó externamente a las

instituciones creadas por la revolución. Pero la saturò de su espíritu
colonial »42. Le poète et l'essayiste souUgnent tous deux la continuité entre
la Colonie et la République, et la survivance d'un esprit coloniaUste dans

notre conception du passé, donnant la priorité à l'héritage espagnol et
laissant tant soit peu de côté l'héritage indigène.

Nous savons que l'émancipation n'a pas apporté la revalorisation des

langues vernaculaires et des cultures indigènes, mais que le Pérou est passé
des mains de l'Espagne à la domination économique des capitaux britanniques

qui ont imposé leurs propres règles sur le marché, permettant ainsi
la circulation des capitaux et la modernisation du pays, loin du monopole
du système espagnol, dirigé par la Chambre de commerce de SévUle.

Dans la première partie du poème « Conquistadores muertos », le
locuteur affirme :

Por el agua aparecieron
los hombres de carne azul,

que arrastraban su barba

y no dormían

para robarse el pellejo.
Negociantes de cruces

y aguardiente,

comenzaron las ciudades

con un templo43.

42 José Carlos Mariátegui, 7 ensayos de interpretación de la realidad peruam, Lima, Amauta, 1992, p. 249.

- « l'aristocratie coloniale et monarchique s'est officiellement métamorphosée en bourgeoisie
républicaine. Le régime socioéconomique de la Colonie s'est adapté en apparence aux institutions
créées par la révolution. Il l'a imprégnée de son esprit colonial ».
43

« Dans l'eau sont apparus
les hommes à la chair bleue

qui se rasaient la barbe

et ne dormaient pas

pour tout voler jusqu'au trognon.
Marchands de croix
et d'eau de vie,
ils ont commencé les villes

par un temple ».

145



CAMILO FERNANDEZ COZMAN

Nous trouvons ici une violente critique des conquérants qualifiés de

« Negociantes de cruces »44, ce qui signifie qu'Us percevaient la reUgion
comme une simple activité commerciale. C'est pourquoi, üs ont fondé les

vUles en mettant un lieu de culte dans chacune d'eUes. Nous constatons,
une fois encore, la domination de la rationaUté instrumentale qui commercialise

les objets de culte et les transforme en outils susceptibles d'être
soumis à l'exigence du discours économique dominant les valeurs morales
transmises dans les évangües. En d'autres mots, en tant que doctrine, le
cathoUcisme est devenu un commerce pour le conquérant européen.

En résumé, nous pouvons affirmer que Cisneros :

a) démystifie la domination du discours économique qui a prévalu au
Pérou depuis la Conquête, car les valeurs commerciales ont dominé les

valeurs morales transmises par la Bible ;

b) construit dans le discours poétique un sujet pauvre qui, à partir de

l'usage du romance comme forme poétique, remet en question de façon
créative la répartition inégale de la richesse à l'époque coloniale, et

c) conteste la supériorité de la rationaUté instrumentale qui transforme
la croix en simple marchandise et impose la culture occidentale au-dessus
des cultures natives.

VaUejo, Neruda, Parra et Cisneros manifestent une attitude critique
concernant le « penser utile » imposé en Amérique Latine. Neruda et
Cisneros abordent l'histoire du continent latino-américain en mettant en
évidence l'apparition de la rationaUté instrumentale. VaUejo et Parra

conçoivent un sujet pauvre qui remet ouvertement en question la crise
des valeurs morales dans la modernité où domine le discours économique
qui déshumanise l'homme tout en laissant de côté sa richesse créative et
sa dimension intersubjective.

Face à l'hégémonie de la modernité imposée par l'homme occidental
s'ouvre la possibüité de construire une autre modernité, que nous appellerons

périphérique, où le progrès économique et technologique impUque
un authentique épanouissement humain. Ainsi, il sera possible de contempler

avec des yeux neufs la richesse de cette pluralité Unguistique, de ce
creuset des cultures en Amérique Latine.

Je voudrais finir par quelques vers du poète avant-gardiste péruvien
Carlos Oquendo de Amat, à propos duquel Mario Vargas Llosa, Prix

44
« Marchands de croix i

146



QUATRE POÈTES LATINO-AMÉRICAINS

Nobel de Littérature 2010, avait fait un discours resté célèbre lorsqu'il
avait obtenu le Prix du Roman « Rómulo GaUegos » en 1967.Voulant
humaniser le projet de la modernité occidentale45, Oquendo écrivait dans

5 mètres de poèmes (1927) : « Nos Uenamos la cartera de estreUas/ y hasta

hay alguno que firma un cheque de cielo »46.

Camilo Fernández Cozman
Université San Ignacio de Loyola

Université Nationale Mayor de San Marcos, Pérou

camuoruben@gmaU.com

45 Raúl Bueno, Poesía hispanoamericana de vanguardia, Lima, Latinoamericana Editores, 1985, p. 128.
46 Carlos Oquendo de Amat, 5 metros de poemas, Lima, Universidad Ricardo Palma, 2007, s/n.
« Nous remplissons notre sac d'étoiles/ et il y en a même un qui signe un chèque de ciel ».

147




	Quatre poètes latino-américains face à la domination de l'économique dans la modernité

