
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 56 (2009)

Heft: 3: Fascículo español. Literatura y guerra

Artikel: Judit, heroína liberadora o mito trágico : su figura en el teatro español
en un siglo

Autor: Paulino Ayuso, José

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-271252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-271252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Judit, heroína liberadora o mito trágico
(Su figura en el teatro español en un siglo)

1. Judit, del relato bíblico al imaginario cultural

En el libro bíblico que lleva su nombre se presenta el caso, tan repetido
en crónicas y relatos, de la heroína que sale arriesgadamente en defensa

de su pueblo o ciudad ante la amenaza de una invasión o un ataque
militar. En este aspecto, el libro de Judit comienza como un ejemplo de

guerra de castigo, mediante la campaña de un enorme ejército, mandado

por un general implacable e invencible, y termina con el acto vengativo y
liberador de la mujer que mata al general.

Así dice el gran Rey, señor de toda la tierra: Parte de junto a mí, toma hombres de

valor probado [...] y una gran cantidad de caballos, con doce mil jinetes; marcha

contra toda la tierra de occidente, pues no escucharon las palabras de mi boca.1

Sin embargo, hay algunos rasgos particulares en que es oportuno fijarse:
la mujer no lucha, como en otros casos, bravamente, imitando y superando
a los varones, sino que actúa mediante la seducción y la astucia, en una
acción arriesgada de preciso cálculo e implacable ejecución.Y además no
se sacrifica por el pueblo, sino que mata con premeditación, conservando

su virtud y entre oraciones, apareciendo como una 'santa homicida'2. De
este modo, el libro, en su secuencia narrativa, presenta dos situaciones

paralelas, encajadas una en otra:Judit frente a Holofernes es copia reducida
e individual de la situación de Betulia frente al ejército asirio. Los personajes

son epítome o sinécdoque del conjunto. Pero en la situación termina
la semejanza, porque el desánimo de la ciudad y su falta de confianza se

han trocado en el coraje y la fe de la joven y atractiva viuda.

1 fudit, 2,5-6. Cito por la traducción al español de la Biblia deferusalén, Bilbao, Desclée de Brouwer,
1967.
2 Así lo considera y destaca Carey A. Moore, en su comentario: Judith. A new Translation with
Introduction and Commentary by Carey A. Moore, New York, Doubleday and Company, «The Anchor
Bible»,1985, p. 31: «Both Jews and Christians are accustomed to hearing about saints who died for
their people, men like Jeremiah or Stephen. Judith is the story of the saint who murdered for her
people —or, at least, so the book bearing her name would have its reader understand».

95

José Paulino Ayuso, «Judie, heroína liberadora o mito trágico», Versants 56:3, fascículo español, 2009, pp. 95-111



JOSÉ PAULINO AYUSO

Libro emblemático de una acción militar de porte conocido, su
historicidad no sólo aparece discutida, sino aun negada por los errores de bulto

que se muestran desde su comienzo: en los nombres de los personajes, en
la datación y en la descripción geográfica. De esta forma, según la crítica,

parece éste un modo deliberado de indicar al lector el carácter fabulístico
del relato, en el cual hay que buscar su sentido (religioso y patriótico) y el

juego de la sorpresa y la admiración, elementos literarios, más que la

fidelidad a los hechos3. Sorprende, a una mirada historicista, como resalta

también el autor del comentario, que el enorme y temido ejército asirio

-que ha tenido una campaña devastadora- sea derrotado de modo definitivo

y casi sin lucha ante una pequeña ciudad de Israel, en Samaria,

aunque ni siquiera esa maravillosa ciudad resistente haya podido ser
situada y reconocida en el mapa.

La obra presenta dos partes casi equivalentes. La primera relata la

acción militar de castigo y sumisión que el Rey Nabucodònosor
encomienda a su general, según el texto citado antes. Su recorrido triunfal
suele incluir un reconocimiento del poder único y supremo del Rey,
presentando al lector —implícitamente primero y de manera más definida,
después— el enfrentamiento entre la divinidad, el Dios protector del

pueblo de Israel, y el Rey asirio, poseedor de la fuerza. Y así, adquiere el

relato cierta connotación de lucha apocalíptica. Mas, a partir del cerco, la

acción se centra en los dos personajes que encarnan estas dimensiones
trascendentes, pero que se caracterizan, además, de forma bastante clara y
precisa, tanto desde el punto de vista de su aspecto físico como psicológico

y social. De esta manera pueden presentarse como dos arquetipos
humanos suficientes y en perfecta oposición. No obstante, será la mujer
la protagonista que lleve la iniciativa de la acción, cuyo designio el lector
tampoco conoce previamente.

Para hacer aceptable la acción final de Judit, el narrador procura resaltar,

desde el comienzo, su fe y su completa abstinencia sexual, viviendo en
retiro y con modesto atuendo. El cual, sin embargo, acepta cambiar,
buscando resaltar todos sus atractivos y aun ponerse en riesgo al aceptar
la invitación de quedarse a solas con el embriagado Holofernes4. Ella

3 Estos elementos no han sido suficientes para que el Libro forme parte del canon de la Biblia judía,
pero sí de la cristiana.
4 Carey A. Moore, op. cit.: «[...] almost every chapter of the book breathes a spirit of intense Jewish
nationalism and Pharisaic piety...», p. 31.

96



JUDIT, HEROÍNA LIBERADORA O MITO TRÁGICO

representa el bien y él el mal. Por otra parte, la brutalidad del jefe militar
queda en suspenso y muestra su simplicidad al caer en las redes de esa

espía fatal (avant la lettre); y el retardo y exclusión de la realización de su

deseo sexual hacia ella le llevan a beber inmoderadamente y quedar, de

este modo, indefenso.

La fortuna posterior de esta historia ha dejado de lado prácticamente
la primera parte, la invasión y campaña militar, considerada solamente un
prólogo obligado del episodio culminante. Episodio que muestra, además,

un evidente carácter potencialmente dramático al enfrentar a dos personajes

de intenciones y de caracteres tan opuestos, hasta dar en cierta

representación emblemática de lo masculino y lo femenino y de sus

armas: el poder y la seducción.Y esa perspectiva dramática viene favorecida

por la reducción del espacio y de las acciones, así como por la

abundancia de pasajes en estilo directo que marcan una posibilidad teatral.

Finalmente, hay que considerar que en la conducta de los personajes

aparece solamente el juego de sus cualidades humanas, tanto físicas como
psicológicas, la fuerza y tensión de sus deseos —que explican suficientemente

la evolución y desenlace del conflicto— sin mediar otro tipo de

intervenciones milagrosas o de agentes y fenómenos sobrenaturales. En
este sentido, la ambientación creíblemente histórica, aunque no cierta, y la

verdad humana se conjugan acertadamente3. Todo esto puede explicar
tanto la reiteración de las versiones plásticas como la facilidad con que, a

semejanza de otros temas de origen clásico, llega a pasar de relato a drama.

En las versiones literarias hay dos aspectos de este conflicto central que
suelen ser tempranamente alterados: en primer lugar, queda eliminada la

profunda piedad de Judit, que, en el relato bíblico, se refuerza por el

ejemplar modo de sostener su viudez, antes y después, hasta su muerte; en

segundo lugar, y relacionado con éste, el de la castidad que guarda hasta en
el momento más peligroso, ya que, por su parte, no parece sentir la menor
atracción o siquiera interés por el rudo guerrero. Su frialdad de ánimo es

completa, mientras que la atracción —aunque contradictoria a veces— por el

5 Carey A. Moore se inclina por considerarlo un relato que deriva de una cierta tradición folklórica

muy reelaborada (frente a las propuestas de historicidad o de relato apocalíptico): «All things considered,

Judith appears to be a folktale in wich its author, a Pharisee and an ironist extraordinaire, offered

an example story featuring the least likely of models, a pious widow, who by courageously taking
matters into her own hands, defeated the enemy and won lasting fame for herself. Such a message is

always in vogue, in a period of peace as well as in time of war», ob. cit., p. 78.

97



JOSÉ PAULINO AYUSO

enemigo es constante de las obras modernas. En esa delicada situación la

Judit de la Biblia mantiene incluso la pureza ritual mediante la limpieza
personal y la preparación de sus alimentos. La pureza sexual y la ritual se

conjugan en su conducta, mientras que la piedad y la confianza son agentes

importantes del relato y de la convicción moral de Judit. Están en el origen
de su fuerza y seguridad y ofrecen una clave para entender la ayuda divina

que la acompaña hasta el fin. Pero cambiar estas dos condiciones, la piedad
religiosa y la pureza sexual, es abrir el paso a situaciones dramáticas que,
manteniendo la apariencia formal, alteran fundamentalmente su contenido.

Así permiten pasar desde un relato pseudohistórico —pero, en el

fondo, ejemplar— de guerra y liberación, a un conflicto trágico que plantea
las ambigüedades de la existencia y alguna inevitable contradicción entre
las (buenas) intenciones humanas y sus resultados.

Con todo, donde parece que la imagen de Judit y Holofernes ha

tenido más acogida y proyección es en el arte plástico, ocasionalmente en
la escultura y, especialmente, en la pintura. No es posible recorrer toda la

historia, pero hay que mencionar desde el Renacimiento a Botticelli (con
dos cuadros), a Lucas Cranach, Miguel Ángel, Mantegna,Tintoretto, tal

vez Rembrandt, y, sobre todo, a los pintores del barroco a partir de

Caravaggio, con Artemisia Gentileschi como discípula original y aventajada.

Según la época, advertimos que las figuras propenden más al

estatismo y la quietud, con actitud, sin embargo, tensa y vigilante que fija
un instante; o se retuercen y arremolinan en un torbellino de ropajes y
miembros. Pero hay aspectos que marcan también una tendencia

semejante a la que hemos ya anticipado de las adaptaciones dramáticas.

Por una parte, desaparece el entorno militar y guerrero; hay referencias a

un campamento, pero poco destacadas, y el ambiente recrea el interior de

la tienda, muchas veces con lujo en la decoración. Y los personajes se

reducen a uno (Judit con la cabeza cortada de Holofernes), dos (Judit y
Holofernes, Judit y la criada) o tres, aunque la criada tenga entonces una

posición y actitud claramente subordinadas.
En cualquier caso, las figuras centrales aparecen en el momento

decisivo, porque los pintores se suelen inclinar por representar la escena de

la decapitación —tal como muestran Caravaggio, con perspectiva frontal,
Gentileschi, etc.—, aunque con la posibilidad de elegir el momento
justamente anterior, cuando Judit descubre el lecho donde duerme Holofernes
(así en Tintoretto), o el inmediatamente posterior —como muestra Miguel



JUDIT, HEROÍNA LIBERADORA O MITO TRÁGICO

Ángel en la Capilla Sixtina— con Judit portando la cabeza, mientras, en el

otro lado, aparece el cuerpo yacente y mutilado. Así lo apreciamos,
igualmente, en otro cuadro de Tintoretto. Es también repetido el paso de

abandonar la tienda (Mantegna) o el campamento (Botticelli), con el

trofeo oculto en la tela que lleva la criada.Y hay otras posibilidades, como
el descubrimiento del cuerpo por los servidores de Holofernes (Botticelli)
o la apoteosis de una Judit entre ángeles y cantos. La insistencia en la

acción sangrienta y terrible parece apuntar a la eficacia estética del

contraste entre belleza (forma, color, figura) y crueldad (sangre, horror,
mutilación) como generador de múltiples efectos e interpretaciones. Un
nuevo aspecto y significado ofrecen pinturas más contemporáneas en que
la escena se suprime para poner énfasis en la figura femenina misma. Se

pueden destacar en este aspecto a Goya -en una de las pinturas negras,
donde el personaje es una moza fornida, con trazos violentos— y, en el otro
extremo, la pintura de Klimt, uno de los iconos más repetidos, que —con el

oro del vestido, el pecho desnudo y los ojos semicerrados— ofrece rasgos
de especial ambigüedad, de atracción y peligro como destino mortal del

deseo masculino, casi líricamente interpretado. En este sentido, hay que
añadir la figura más vengativa de Franz von Stuck.

El mismo Klimt nos coloca ante el sentido de la interpenetración de

los mitos en la tradición artística y su contaminación. Y es que hay otro
cuadro suyo que se refiere a Judit, aunque en su porte y escorzo parece
también verosímil (igual y aún más que en el primero) reconocer a

Salomé. Hay aquí un nuevo aspecto que sitúa a Judit dentro de un
paradigma de la decapitación como victoria de la mujer sobre el varón,
del débil sobre el fuerte o de la seducción sobre la fuerza. En este sentido,
la Biblia misma ofrece la historia de David y Goliat como imagen del

bien. No obstante, la historia de Salomé y el Bautista tuvo una especial

repercusión en el simbolismo y decadentismo por mostrar la atracción del

mal y la prevalencia de una sensualidad pervertida en el modelo de la

femme fatale6, abocada a amar lo que destruye y a destruir lo que, sin

6 Hay una extensa bibliografía de las imágenes del erotismo femenino finisecular. Me limito a

recordar las tres obras significativas para el campo de la literatura: Lily Litvak, Erotismo fin de siglo,

Barcelona, Antoni Bosch, 1979; y Lily Litvak, El sendero del tigre. Exotismo en la literatura española de

finales del siglo XIX (1880-1913), Madrid, Taurus, 1986. También, Hans Hinterhauser, Fin de siglo.

Figuras y mitos, Madrid,Taurus, 1980.

99



JOSÉ PAULINO AYUSO

reconocerlo, ama.Y ésta es la obra de OscarWilde. Así que podemos trazar

un amplio arco del tema de la decapitación, en el que se incluyen mitos
clásicos (Perseo y la Gorgona, esculpido por Donatello, que hizo también

una Judit y Holofernes) y otras historias semejantes, como Sansón y
Dalila, a la que justamente da réplica la de Judit y Holofernes.

En consecuencia, la modernidad se interesa artísticamente por la

historia de Judit y, en ella, oculta o atenúa la dimensión de guerra general

para centrarse en el conflicto de los dos sujetos y sus actuaciones. Por ello,

se puede pensar que la guerra cambia de plano y es ahora más bien
simbólica —pues existe lucha a muerte— pudiendo así la historia dejar de

ser religiosa y soportar otros varios significados; los dos personajes
centrales no sólo se destacan, sino que, como pasa en la pintura, ocupan el

centro y casi la totalidad de la escena, cargándose de complejidad, lo cual,

finalmente, abre una dimensión trágica frente a la puramente heroica.
Cómo ocurre esto y cómo el relato seudohistórico, religioso y nacionalista

pasa a drama universal de acción y de conciencia, es lo que ahora

debemos tratar de analizar, partiendo del doble cambio que se produce: el

de la modernización de los parámetros de la historia bíblica, manteniendo
ciertas claves de reconocimiento, y el de la trasmigración genérica, de

narración a drama.
Ésta es, por consiguiente, la perspectiva con que se plantea este breve

trabajo: la transformación genérica del modelo narrativo a dramático y la

modernidad que convierte el mito en tragedia y encuentra su mejor
expresión entonces en la forma teatral.

Una de las claves de la modernización de la historia se refiere a la

cronología de referencia, y aquí caben dos posibilidades desigualmente
repartidas. Una prefiere recrear -pero desde la estética contemporánea— la

ciudad con motivos arqueológicos (murallas, vestiduras, templos, rituales)
más o menos fantasiosos, mientras la otra —más frecuente— se inclina por
tomar el rasgo central de las figuras y trasponerlo a situaciones contemporáneas

(la guerra anticolonial, la segunda guerra mundial) o simplemente
quitarle la localización para dejarlos en una ucrania poética. Desde el

punto de vista genérico encontramos también una adecuada variedad que
abarca la recreación pseudohistórica del modernismo, la parodia musical,
el drama, el monólogo, etc. Antes de comenzar la revisión, hay que excluir
algunas obras: la neorromántica Judit de Welp (1882), tragedia de Ángel
Guimerá, y Judit (1936), una comedia de María Luisa Algarra. Dichas

100



JUDIT, HEROfNA LIBERADORA O MITO TRÁGICO

obras sólo coinciden en el nombre de la protagonista femenina y nada

tienen que ver con la historia a que me refiero; si acaso, en María Luisa

Algarra la supuesta actitud esquiva de la joven frente a los hombres.

En cuanto a la acción, se advierte que las claves para la transcodificación

genérica, de relato a drama, estaban dadas en el texto original. He
mencionado cuestiones circunstanciales, pero favorecedoras: limitación de

personajes, conflicto de intereses y engaño, abundancia de estilo directo,
reducción de los espacios, repetición de actos y situaciones, etc. Ahora me

queda por justificar lo más importante: la estructura dramática interior, el

sustrato de la acción en los términos siguientes: Mientras que la situación
inicial corresponde a la figura de la antítesis, el término medio —de

transformación de esa situación— corresponde a una inversión o antífrasis, y el

desenlace se descubre como una paradoja, atravesada por la ironía. En
cualquier caso, el texto narrativo se deja reducir perfectamente a drama e,

incluso, parece exigirlo en su contrastada y conflictiva dualidad.
La otra cuestión que planteo es la de la transignificación —al cambiar

de marco cultural- desde el relato bíblico (canónico o apócrifo, que esto

no hace ahora al caso), de carácter eminentemente religioso y ejemplar, a

la modernidad, que busca sobre todo indagar en la complejidad (y
contradicción) de las situaciones humanas y de las motivaciones psicológicas, las

cuales combinan desde el altruismo hasta el odio. Ambos aspectos, cambio
de género y cambio de significación, van juntos y me parece que actúan

solidariamente para alumbrar el sentido moderno del drama de Judit y
Holofernes. Porque ya Holofernes no será un pretexto o motivo para la

gloria de Judit, sino un actante con iniciativa al mismo nivel que su

próxima y contraria femenina.

2. Judit en el teatro español: 1910-2008

Quiero aproximarme a las obras dramáticas españolas acerca de Judit
con una revisión cronológica, primero, y sistemática, después, aunque
entre ambos enfoques se puedan establecer relaciones que someramente
detallaré.Ya en el comienzo de siglo encontramos dos versiones contrastadas

que corresponden bien a dos niveles y modos dramáticos de

notable aceptación. Judith (1913), de Francisco Villaespesa, corresponde
al tipo de drama que se suele llamar «poético», del que es un buen

101



JOSÉ PAULINO AYUSO

representante7. Reproduce, con «exotismo arqueológico»8 la ciudad de

Betulia y la tienda de Holofernes (con tendencia a reforzar el orientalismo

de moda en la época) manteniendo una correspondencia
adecuada con el modelo bíblico en el planteamiento, desarrollo y final
de la historia, excepto en el regreso y recepción triunfal de Judit. Sin

embargo, el subtítulo de la obra dice «Tragedia Bíblica en tres actos

original de...». ¿Por qué tragedia? Se abre aquí uno de los aspectos
fundamentales que acompaña la revisión de esta historia.

En el primer acto se propone el carácter de la heroína: «¡que es para el

amor mi pecho / como una tumba cerrada»; y poco después: «¡Para fin
más alto / me tiene Dios destinada!»9. En el acto segundo se presenta la

figura de Holofernes, pero dotada ahora de un carácter romántico
derivado hacia el decadentismo: inquieto, insatisfecho, sólo se sacia con

sangre, porque su espíritu está atormentado, y tampoco le bastan los

placeres o la música. Adquiere, pues, una interioridad nueva, también muy
de época. Concluye este acto con el encuentro entre el general y Judit:
Holofernes despoja a Judit de todas sus joyas y adornos, incluso de la

túnica, y los entrega como botín a los capitanes que la habían detenido.

Desnuda, «envolviéndola en su propio manto»10, la toma en brazos y la

lleva al interior de la tienda. El tercer acto se desarrolla entre los preparativos

de traición de los aliados de Holofernes y la seducción de Judit. No
obstante, ésta aparece llena de dudas y vacilaciones hasta el final. Corta la

cabeza del guerrero, pero siente que su sangre le quema dentro.Y vuelve,
tomando la cabeza, para decir: «el beso que nunca te quise dar viva, /
ahora pobre boca, te lo daré muerta! // Se inclina y la besa. Permanece un
instante con ella en los brazos»11. Llegan los guerreros vencedores y Judit
defiende los restos, reconociendo que, por cumplir los mandatos del

Señor, ha dado muerte a su amor12.

7
FranciscoVillaespesa.Jwáirf*. Tragedia en tres actos originales de..., Madrid, Prensa Popular, «La Novela

Teatral», 1921. Otra edición:fudith. Tragedia Bíblica en tres actos y en verso, Madrid.V H. de Sanz Calleja-
Editores, s.a. (Cito a continuación por esta última, más cuidada).
8 Litvak, Lily, El sendero del tigre, cit. Así titula el capítulo V, p. 193: «La sonrisa de la Esfinge. Exotismo
arqueológico».
9 Op. cit., Acto Primero, escena IV, p. 27.
10 Ibid., p. 14%
11 Ibid., pp. 215-216. La edición de Prensa Popular decía más explícitamente: «como devorándola con
sus besos».
12 Ibid., pp. 221-223.

102



JUDIT, HEROÍNA LIBERADORA O MITO TRÁGICO

Parece evidente que la versión wildeana de Salomé, con su obsesión

por besar la boca del profeta, lo que realiza con la cabeza cortada, ha sido

determinante para este final.Y así entendemos la forma elemental de la

tragedia delVillaespesa modernista, al dotar de interioridad conflictiva a

los personajes, en particular a Judit.Y esto puede, a su vez, provenir de la

tragedia, modelo de lectura moderna y conflictiva, que es la Judith de

Hebbel (1840). Merece la pena tener en cuenta, aun sin establecer una
relación precisa entre ellas, más que la mera proximidad cronológica, esta

versión dramática española y la 'interpretación' psicoanalítica de Freud
sobre Hebbel, a que luego hago referencia.

La otra vertiente de època es la cómica musical que, derivada de la

opereta (La Bella Helena), tiene como obra española más representativa La
Corte del Faraón (1910). La obra se titula Judith, la viuda hebrea (Opereta

bufo-trágica)13. No llega a la misma altura esta adaptación, pero maneja las

situaciones bíblicas con soltura paródica y burlesca. Frustración sexual,

esclavas, cortesanas, persecuciones eróticas, enamorado ridículo en
situaciones cómicas y chistes con frases equívocas. La situación cambia en su

inicio, porque es el sacerdote Eliazar el que concibe el plan de enviar a

Judit para matar a Holofernes. Así se hace. Los cambios son dos: Judith y
Holofernes realmente pasan la noche juntos y ella lo mata después. Al
regresar a Betulia reclama la cabeza como trofeo suyo y confiesa: «Me

amó y le amé... Lo merecía»14. Entonces quiere besar la cabeza, se horroriza,

pero pide morir: «Dame morir...morir... / ¡Morir de amor!»15 Y así

en efecto sucede, dando sentido final a esa denominación inicial de «bufo-

trágico».
Creo que no hay otra versión dramática de esta historia hasta los años

veinte, en que Azorín escribe una pieza [1925-1929] que ha permanecido
inédita y desconocida hasta hace poco tiempo, relativamente16. En ella, el

conflicto es social. La pobreza y la represión de las autoridades (es el

tiempo real de la Dictadura de Primo de Rivera, aunque no de la obra)

13 Gonzalo Jover y Juan Eugenio Morant,Judith, la viuda hebrea. Opereta Bufo-Trágica, en un acto y cinco

cuadros, Música del maestro José Padilla, Madrid,Velasco Impresor, 1917.
14 Ibid., cuadro IV, escena III, p. 38.
15 Ibid., cuadro IV, Escena Última [IV], p. 40.
16 Azorín, Judit (Tragedia moderna), ed. de Mariano de Paco y Antonio Diez Mediavilla, Alicante,
Fundación Cultural Caja de Ahorros del Mediterráneo, 1993.

103



JOSÉ PAULINO AYUSO

conducen a la huelga a los obreros, dirigidos y animados por Judit y por
su esposo, el Poeta, que ofrecen el sentido ideal y la expresión que
necesitan. Una visita del Presidente al Poeta, su hermano, que está

muriendo, da la ocasión para que se desencadene el conflicto, la carga de

la policía contra los obreros y la ejecución del Presidente a manos de

Judit. La obra de Azorín se mueve en el doble plano de realidad e irrealidad,

con situaciones más supuestamente realistas y otras alegóricas —con

personajes como Madre Fe, Geos, Pastor, Damas Enlutadas (Parcas), etc.—,

aunque con escasa conjunción, y los personajes se manifiestan en un
lenguaje poético y vagamente ilusionista. Así la obra se presenta ambigua
ideológicamente e incierta dramática y estilísticamente. Al final, la nueva

personalidad que adquiere Judit, convertida en Ester en el Sanatorio

mental, señala el posible sentido último, mediante una síntesis sugestiva, y
la propuesta (que recogen los editores del texto) de una transacción

integradora y también salvadora.

Ya en el teatro español de posguerra encontramos otras versiones que
podemos considerar de carácter existencialista y trágico, entendiendo
ambos términos en sentido amplio, más que estrictamente técnico. La

primera de esta etapa es, cronológicamente,Judit. Tragedia en seis jornadas
escrita por José Francés en 1940 y publicada en 194417. Dramáticamente
es poco interesante y recupera un enfoque poético, muy trabajado
estilísticamente, con tendencia hacia la plástica y el énfasis sobre la naturaleza.
Es imaginativamente arqueológico, en la línea aún del modernismo, y
cerca de Gabriel Miró. Como notas interesantes, la concentración
absoluta en Judit —viuda y permanentemente virgen— la ausencia escénica

del acto supremo de la muerte de Holofernes (que Judit narra con tonos

que evocan el baile de Salomé) y una escena final entre Nabucodònosor

y Judit, caídas ya sus glorias humanas, en que Judit 'profetiza' a la Virgen
que traerá a Dios a los hombres, culminación del sentido religioso de la

obra (en que Judit es una contrafigura anticipadora de María). En la línea

17
José Francés, Judit. Tragedia en seis jornadas. Galardonada con el Premio Nacional de Literatura.

Madrid, «Más Allá»,Afrodisio Aguado, 1944. Importante crítico de arte y miembro de la Academia de

Bellas Artes, comenzó muyjoven su actividad literaria, a partir de 1904-1905. En esta obra destacan

su interés por la recuperación del sentido religioso (atendió a la necesidad de restauración de las

imágenes de las iglesias) y su concepto estético de unión de la 'belleza exterior' y de la 'emoción
íntima', expresada ya en los años veinte.

104



JUDIT, HEROÍNA LIBERADORA O MITO TRÁGICO

que vemos, resulta un texto exótico, pero se entiende, por su adecuación
al tiempo, como Premio Nacional de Literatura del año 1941.

La siguiente, de 1945, corresponde al poeta Pedro Salinas, entonces en
el exilio. Su título, Judit y el tirano18, situada en la época contemporánea,

pero sin precisiones de lugar o fecha. Holofernes es aquí un dictador
totalitario y Judit una joven revolucionaria que se ofrece para matarlo.
Pero en vez de hacerlo, lo defiende de otros asesinos y llega a establecer

una relación amorosa, es decir, personal y transformadora, con ese tirano,
en el que descubre y hace aflorar toda su humanidad. Judit destruye el

lado abominable, que no es más que una máscara impostada, y salva así al

hombre (variante del tema saliniano de la verdad oculta). Pero el destino

depende de las acciones anteriores y del azar, y, en la huida, el propio
tirano es considerado conspirador y muerto por su guardia, que no puede
reconocerlo en su nueva personalidad y mera condición humana.

Conviene anotar que el tirano se denomina 'Regente' y que Judit es

escritora y pertenece a una célula de artistas.

Otra obra significativa, aproximadamente de mediados de los años

sesenta, aunque también fue publicada tardíamente, se debe a Pedro Lain
Entralgo19. Aquí la localización espacio-temporal es más precisa: el París

ocupado por el ejército alemán en 1944. La guerra está cambiando de

signo. Y Lain realiza una transposición modernizadora bastante fiel en

cuanto a la situación de los personajes y a su condición social. Judit es

también judía (aunque sólo por matrimonio) y viuda; y ayuda a luchadores

de la Resistencia. Pero está enamorada del general, un soldado

correcto, íntegro, leal, y es perfectamente correspondida. Ambos esperan la

paz para poder alcanzar su dicha. Pero el enemigo (de ambos) es el capitán

Dietrich, del Servicio Secreto. Judit, queriendo matar a éste, que la acosa,

mata involuntariamente a su amado y realiza la acción trágica a que la

condena su nombre, tal como ella había aceptado ser. Hay, por tanto, en

esta versión, un cuidado por mantener las claves históricas -guerra,
ejército, resistencia, etc.— a la vez que el planteamiento revierte sobre la

tragedia del amor enfrentado a la muerte y que alcanza también un
sentido religioso.

18 Pedro Salinas, Teatro Completo, ed. de Pilar Moraleda, Sevilla, Ediciones Alfar, 1992.
19 Pedro Lain Entralgo.Jwcíi/ 44, en Tan sólo hombres. Cuatro dramas, Madrid, Espasa-Calpe, «Colección
Austral», 1991.

105



JOSÉ PAULINO AYUSO

Algunas versiones, separadas por una notable distancia temporal e

ideológica, vuelven a plantear, en cambio, una perspectiva histórico-
política actualizada de esta historia, eliminando, en todos los casos, los

elementos religiosos. En el caso de Alfonso Paso, su Judith. Obra en dos

partes20, se sitúa en un ambiente de república sudamericana en plena lucha
revolucionaria. Juan Montoro es el jefe y Judith acude a matarlo para
librar a la ciudad (y a su padre, prisionero que, sin embargo, muere a

manos de Montoro).Y éste no es ejecutado por Judit, sino salvado por ella

de otros traidores. Como resultado, se casan, aunque ella oculta su nombre
real. Desaparecido el enemigo y vencido el jefe por la desafección de su

ejército, es desterrado y ella le sigue. El autor quiere concentrar en esta

obra su concepto de tragedia abierta a la esperanza, pero no alcanza la

dimensión requerida, y ni el aspecto político (se habló en su momento de

la alusión a la Revolución cubana) ni el humano, excesivamente recargado

y melodramático, resultan convincentes y suficientes.

José Antonio Hormigón escribe Judith contra Holefernes21, una

propuesta teatral programática acerca de los mecanismos del dominio
imperialista y del esfuerzo histórico por la liberación de los pueblos,
identificando acción dramática e ideología política. Su referente de época
es la guerra de Vietnam. La recuperación estricta y muy remarcada de la

dimensión bélica —con cierto paralelismo general con el libro de Judit,
en cuanto hay un poderoso ejército invasor y un pueblo pacífico y
amenazado- proyecta el título como una referencia emblemática a

comportamientos colectivos. La representación sigue un modo de relato
dramatizado que parte del modelo brechtiano, y, en la sección octava, se

narra y representa la historia particular de Judit (que es aquí una niña

campesina vendida a un oficial) y Holofernes, el oficial represor y esposo

suyo, a quien ella mata para ayudar a la lucha liberadora. En ese contexto,
Judit es la heroína que actúa y desaparece después en su individualidad,
fundida con su pueblo.

Lourdes Ortiz22, dentro de una serie propia de revisión de mitos
femeninos, actualiza y reduce drásticamente el de Judit a una sola situa-

20 Alfonso Paso, Pa-pá se enfada por todo.Judith, Madrid, Ediciones Alfil, «Colección Teatro», 1962.
21 Sigo el texto de Juan Antonio Hormigón,Judit contra Holofernes, en el volumen conjunto con Luis
Riaza y Francisco Nieva, Teatro, Madrid, Cuadernos para el diálogo, 1973.
22 Lourdes Ortiz, Los motivos de Circe. Yudita, ed. de Felicidad González Santamera, Madrid,
Castalia/Instituto de la Mujer, 1991.

106



JUDIT, HEROÍNA LIBERADORA O MITO TRÁGICO

ción, la nuclear: la mujer, Yudita, debe matar al enemigo que, en este caso,

no es militar, sino de clase. Porque ella es una terrorista etarra a la que
han encomendado ejecutar al rehén si no la avisan de que la famiUa ha

pagado el rescate pedido. La obra se limita también, en su planteamiento
escénico, a un monólogo del personaje que percibe que se trata de una

trampa, que el crimen busca implicarla a ella y obligarle a una fidelidad

cuyas razones ya no le son evidentes. Así, el conflicto dramático es reflexivo

y aboca a la muerte, pero de la propia ejecutora. El mito ha girado
en redondo ante la contradicción de la historia y la pérdida del sentido
de la defensa de los valores, tan claros en el nacionalismo religioso del
modelo.

Ya por fin, en los comienzos de este siglo, anotamos un cuaderno

monográfico con textos de la Escuela de Arte Dramático de Murcia23 y
la versión de un joven autor que muestra a la vez la fascinación por el

mito y una cierta perspectiva irónica. Se trata de Judit de Antonio
Molina Flores24. La distancia se señala en la composición en forma de

doble nivel metateatral que contrapone un plano realista y cotidiano (el
de la limpiadora Adela) con el plano mítico de la representación de Judit
como drama histórico, casi legendario (no muy lejos deVillaespesa). De

nuevo, Holofernes aparece reflexivo y melancólico, sólo curado por la

belleza de Judit, a la que se entrega, y se recrea esa noche de amor
intenso y de muerte, enlazados en un contraste complementario y
necesario. Fatalidad de la pasión, pues, nuevamente, que sigue (tal como
aparece en el libro bíblico) con la vuelta en triunfo de la mujer a la

ciudad, aunque marcada por dos comentarios que cambian el signo del

original. Judit: «Todo son acciones humanas. No hay nada más que
esto.»Y Adra: «Si ellos supieran... Nunca sabrá nadie lo que allí ocurrió.
A mí no me creerían». A lo que parece hacer eco, en su propia clave, la

última réplica de Adela: «Mi amor es secreto. Mi amor es secreto»23.

23 Cuadernos de Dramaturgia de la Escuela Superior de Teatro de Murcia, dedicado î Judit. Versiones de

un mito bíblico, Murcia, Esad «Serie Textos», 4, 2000. Editado y presentado por Virtudes Serrano,
contiene hasta 21 textos breves, resultado de un ejercicio de curso de estudiantes de la escuela,

dirigido por la profesora Serrano.
24 Antonio Molina Flores,Judit, Sevilla, Ediciones Espuela de Plata, «El Teatro Moderno», 2008.
25 Ibid., p. 65.

107



JOSÉ PAULINO AYUSO

3. Del riesgo de la acción al conflicto de la persona

Es, por tanto, frecuente la revisión de esta historia bíblica y su adaptación

al teatro español. No cabe reivindicar ahora una novedad que no
existe más que por efecto del desconocimiento26. Sólo tres versiones

corresponden a dramaturgos de éxito, pero el asunto ha interesado en

particular a intelectuales y poetas porque se encuentra un interesante

personaje femenino y un valor paradigmático en la situación y en el
significado de su acción. Y es esta dualidad de situación y significado lo que,
respectivamente, se mantiene y cambia.

En efecto, para que la versión se reconozca como tal tiene que mostrar
sus lazos con la obra original. En este caso, el nombre del personaje
femenino apunta una primera seña de identidad. Pero no es suficiente,

porque puede ser engañosa. Los mitemas fundamentales derivados del
modelo parecen ser tres: el enfrentamiento, que supone dos personajes en

condición contrapuesta de mujer y varón; el sacrificio o muerte que la

mujer inflige al varón (que podría plantearse como simbólica, pero
termina por ser efectiva); la liberación que esa muerte representa, con el

triunfo de la mujer y de su causa, aunque en la época moderna sea

frecuente un final modificado, inverso al esperado y, por ello, irónicamente
trágico. Hay que incluir también el elemento ambiental, que es la guerra
(sustituida a veces por alguna otra forma de violencia) para justificar la

acción dramática. En este proceso, como en el relato, es Judit quien lleva
la iniciativa. En definitiva, el nombre sí incluye, en este caso, su acción y su

destino.

A partir de aquí, y pese a que en algún caso se mantengan referencias

religiosas muy transformadas, es el aspecto precisamente humano el que

26 Hay ya referencias críticas a algunas de las obras aquí mencionadas en la «Introducción» a la edición
deJudit, de Azorín (cit. en nota 8). Por ello no es aceptable el comentario de Antonio Molina Flores,

en la nota de solapa de su versión: «Resulta extraño que un personaje tan fascinante como Judit
apenas haya tenido vida literaria fuera del texto bíblico» [Nota de la cubierta de la edición citada].
Para épocas anteriores, puede consultarse, por ejemplo: John Fitz-Gerald, «La historia de Judit y
Holofernes en la literatura española», Hispania, 14.3,1931, pp. 193-196; y Catiana Cortés Ruiz, «Judit
en el teatro español y francés de la primera mitad del siglo XX», La Biblia en el arte y la Literatura: V
Simposio Bíblico español. Vol. I, Valencia-Pamplona, Fundación Bíblica Española/Universidad de

Navarra, 1999, pp. 169-179. Para un planteamiento más general, José Paulino, «Modelos bíblicos y
lecturas modernas en la literatura dramática española del siglo XX», Congreso Internacional Biblia,
Memoria histórica y encrucijada de culturas, Zamora, Universidad de Salamanca/Asociación Bíblica
Española, 2004, pp. 317-330.

108



JUDIT, HEROÍNA LIBERADORA O MITO TRÁGICO

más interesa en las adaptaciones. Tampoco la dimensión patriótica o
nacional resulta esencial y necesaria, aunque aparece en Hormigón como
la lucha del pueblo contra el injusto invasor y en Lourdes Ortiz (precedida

por Salinas) como la ejecución de un explotador, también en

contexto de violencia. Sólo en Lain la ocupación alemana de París resulta

el ambiente histórico más propiamente justificado en relación con la

historia (que permite introducir la acción secundaria de la ocultación del
enlace de la Resistencia), mientras Alfonso Paso sitúa la acción como
lucha civil revolucionaria. Y, por fin, la castidad y la pureza ritual de la

Judit bíblica dejan lugar para el amor y para la fuerza de la sexualidad. Éste

es el aspecto externo más llamativamente modificado, la dimensión
erótico-sexual que desarrollan algunas obras y que, en el momento del

principio del siglo XX, viene a resultar marcadamente transgresora.
Cuando Freud27 se refiere al tabú de la virginidad (1917) en ciertas

culturas, cree que el dramaturgo Hebbel ha puesto al descubierto, en su

versión, la verdad del origen de esa historia: la ruptura del tabú que
protege a la mujer, incluso en el matrimonio (por lo que siente la relación

como una violación), y la venganza (con el simbolismo de decapitación

por castración) tras la relación sexual. Tal sería el sentido oculto tras el

motivo patriótico. La interpretación, si vale para Hebbel, puede también
valer, aunque más restringidamente, para algunos dramas españoles. Con

mayor o menor grado de idealización o estilización, con modos realistas o

poéticos, casi todos los autores establecen una relación de atracción y
seducción recíproca entre los personajes principales y mantienen un
vínculo que los enlaza con los nudos del amor y de la muerte. Por ende,

lo que se añade finalmente es la interiorización de la acción dramática,
tanto respecto de la subjetividad de cada personaje como en la relación

intersubjetiva.
Hay que resaltar, pues, junto a la recurrencia de los elementos centrales

(mitemas) la enorme variedad de planteamientos dramáticos y de significados.

Estas versiones son recepciones productivas de nuevas obras y,

como tales, aportan perspectivas de significado diferentes. Los elementos

27 Sigmund Freud, «El tabú de la virginidad», Obras Completas, tomo III, (1916-1938) [1945], Madrid,
Biblioteca Nueva, 1981 (4* ed.), pp. 2444-2453. Al final de este trabajo resume el autor el complejo
vínculo arcaico de signo contrario de la mujer hacia el hombre: como ligadura o atadura duradera y
hostilidad, que puede tomar formas patológicas, p. 2453.

109



JOSÉ PAULINO AYUSO

de la sexualidad son los mas señalados por el teatro a comienzos de siglo
(incluida la parodia).Villaespesa pone de manifiesto su simbolismo en el

desenlace, con la imagen de la mariposa que se quema en la llama de la

lámpara. La versión de José Francés aporta una lectura del simbolismo en
clave católica y mariana. Pero ya en las versiones de Azorín, Salinas, Lain,
sobre todo, domina la dimensión existencial (realización humana,
autenticidad personal, lucha con el destino, etc.) y, en su caso, social y poética,
en síntesis más o menos fieles y logradas teatralmente. La dimensión histó-

rico-política es la central en la obra de Hormigón, y Lourdes Ortiz la

aborda desde la subjetividad radical. La versión más reciente parece tratar
el mito desde una perspectiva que podemos llamar literariamente posmoderna,

volviendo al juego del erotismo y de la ambigüedad.
Pero si miramos atrás y planteamos el asunto del significado de la

historia de Judit en los términos de la relación entre el relato original y las

adaptaciones dramáticas, podemos reconocer en todas ellas una amenaza

exterior, ominosa y difícil de vencer —como propone la primera parte del

libro de Judit— y de la cual la guerra se constituye ahora más bien en
metáfora. A partir de aquí, la resolución del conflicto ofrece dos alternativas:

el triunfo de aquellas causas que se consideran justas, con la inversión
irónica de que el débil domine al fuerte, empleando sus cualidades como
armas (en la misma tendencia del relato bíblico)

la tragedia humana que se esconde en la lucha por la autorrealización
(que incluye la relación sexual), en un clima hostil, mediatizado por la

violencia y el poder. Aquí se da también la ironía, pero como el núcleo
de una inversión trágica.

Las versiones modernas, sin abandonar el primero, muestran preferir el

segundo, y, en cualquier caso, relativizan y ponen en cuestión el éxito de

la acción de Judit, porque el resultado, sin librar a su enemigo varón
amado, recae trágicamente sobre ella misma. Esta negación y destrucción
de la heroína constituye el núcleo trágico fundamental. Aun en la versión
de Hormigón se enfatiza la tragedia del pueblo, a pesar del sentido
históricamente optimista de la lucha. En el otro extremo, Yudita, de Lourdes

Ortiz, decide autoinmolarse, prisionera de su propio laberinto vital en
una espiral de reflexiones que llevan a un planteamiento dramático muy
alejado formalmente del modelo. En los demás casos, la tragedia es la de

los amantes, víctimas de la situación creada por ellos mismos. En defini-

110



JUDIT, HEROÍNA LIBERADORA O MITO TRÁGICO

tiva, tal como anticipaba al comienzo de estas páginas, dichas aportaciones
confieren a la historia de Judit un carácter mucho más ambiguo (frente al

claro planteamiento del original) y tienden a presentar una imagen
problemática e incluso contradictoria del personaje, bien en el plano
ideológico-político, bien en el existencial, o en ambos. A ello ayuda,

naturalmente, la modernización que se hace de las circunstancias espacio-

temporales y de las motivaciones psicológicas o históricas del drama.

En un nivel más abstracto, dos parecen ser los rasgos semánticos de

valores universales implicados en la acción de esta historia y aptos para ser

objeto de drama: el valor de la vida y la libertad. La amenaza sobre la vida
de los personajes (descubierta por ellos gracias a la relación amorosa)

surge a la vez desde el exterior y desde el interior de esa relación, marcada

desde el inicio por una dimensión conflictiva de amor/odio; estos son los

elementos determinantes que impulsan la acción dramática en un sentido

trágico. Pero, además, se destaca otro aspecto central, pues es el punto de

partida y origen del encuentro: el esfuerzo dirigido hacia la liberación,

que es ahora personal y recíproca, mediante la superación de las diferencias

previas y el reconocimiento del 'otro', a pesar del clima de violencia
o intolerancia en que esto ocurre28. Esa parece ser la tarea que proponen
los dramas como realización de su dinamismo interno. En general, pues,
en estas representaciones del conflicto humano como conflicto dramático

que son las reescrituras del acto de Judit para la escena, lo que se impone
es la perspectiva que considero su rasgo moderno y más propio: la reversión

del mito heroico hacia las dimensiones conflictivas de la existencia y
la constatación de que la libertad comporta una dimensión trágica.

José Paulino Ayuso
Universidad Complutense de Madrid

28 El mal ahora no es algo ajeno, sino, sobre todo,parte de la condición propia de los personajes, que
debe ser superado y vencido, pero que, una vez ha alcanzado dimensiones objetivas y fuerza social,

crea su propia red de compromisos y amenazas. Ésta es la realidad metaforizada por la guerra, la

tiranía, el terrorismo y los otros elementos aparentemente exteriores de la situación dramática.

111




	Judit, heroína liberadora o mito trágico : su figura en el teatro español en un siglo

