
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 55 (2008)

Heft: 3: Fascículo español. Cuerpo y texto

Artikel: Complejidad semiótica del cuerpo

Autor: Ruiz Moreno, Luisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-270867

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-270867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Complejidad semiótica del cuerpo

Según el conocido relato del Génesis, Adán y Eva, bajo pena de

muerte, no debían tocar el Árbol de la Ciencia del bien y del mal que
estaba en el centro del huerto del Edén junto al Árbol de la Vida; mucho
menos podían probar su fruto. Pero Eva, persuadida por las palabras de la

serpiente y seducida por las bondades del árbol, tomó un fruto, comió de

él y le convidó a Adán. Así, tal como la serpiente lo había pronosticado,
ninguno de los dos murió y, por el contrario, según su misma predicción,
ambos se hicieron semejantes a Dios ya que obtuvieron el poder del

discernimiento.Y, con ello, pudieron conocer la diferencia entre el bien y
el mal, así como la de la desnudez y la vestidura; supieron qué era el

miedo, el castigo, el destierro, el trabajo, la sexualidad y la procreación. Y
toda esa inteligibilidad les vino dada como una sentencia dolorosa. La

expulsión del jardín significó, también, la perennidad de vida como una
posibilidad clausurada, en tanto que el otro Árbol que proveía la vida
eterna se quedó resguardado en el huerto sin que ellos alcanzaran a probar
de su fruto.

Este es el breve relato de origen de nuestra cultura, identificada como
occidental y cristiana. Y en este relato, narrado infinitamente de manera
verbal o visual, es donde queda cifrada la condición humana. Una de esas

innumerables narraciones —tomando como modelo la antigua tradición

europea de biblias y catecismos ilustrados— es la que se actualiza en uno de

los lienzos de la iglesia mexicana de Santa CruzTlaxcala. Este lienzo, cuya
reproducción podemos apreciar seguidamente, forma parte de un
catecismo en imagen fechado en 1735 y de pintor anónimo1.

Al narrar este relato, el arte pictórico como tantos otros discursos, ha

hecho del cuerpo el espacio donde se asienta la condición humana —tan

compleja, contradictoria e inasible— que el mito del Génesis ha estable-
cido.Y si podemos decir que mediante la copiosa producción discursiva el

cuerpo es entendido como un espacio que hace posible la paradójica

1 Cfr. mi estudio El árbol dorado de la ciencia. Procesos de figuración en Santa Cruz, Tlaxcala, Puebla,
BUAP/Secretaría de Cultura del Estado de Puebla, 2003. Los textos visuales, aquí analizados,

pertenecen a este libro y son fotos originales de Everardo Rivera y Angela Arziniaga González.

71

Luisa Ruiz Moreno. «Complejidad semiótica del cuerpo». Versants 55:3, fascículo español, 2008. pp. 71-86



LUISA RUIZ MORENO

'¦/.

' ¦¦iÊËÊÉ*s. Í¿m

I
- eefil

«.

¦J» ^:,-:,,, ¦¦¦.:;"'^ff^ .,....,-'.¦¦¦

7?



COMPLEJIDAD SEMIÓTICA DEL CUERPO

existencia humana, es porque así nos lo sugiere la lengua en uso. En
efecto, las definiciones de «cuerpo» que encontramos en el diccionario
son muy elocuentes en ese sentido2. La primera acepción dice: «lo que
tiene extensión limitada y hiere los sentidos», que es casi como un
concepto semiotico del espacio. Y luego, la segunda acepción agrega:
«materia orgánica constituyente de los animales y los hombres», que es

donde aparece la complejidad de base que posee el cuerpo humano ya

que su naturaleza es compartida con otros seres vivos que no son hombres

y que, como él, no son eternos. De modo que, en los dos casos, lugar de

afectación y materia viviente, se da cuenta de manera sintética del cuerpo
como un «constituyente» que, en el caso de los hombres, es el contrario
de otro constituyente que se ha dado en llamar «alma», una suerte de

instancia indefinible e irrepresentable, y con el que la cualidad humana se

cristaliza. Con este último componente, el cuerpo humano íntegra la

categoría de la persona y consolida su diferencia (el discernimiento) y su

semejanza (extensión limitada que hiere los sentidos y materia orgánica
no perenne) con aquellos otros cuerpos que no son humanos. Para las

distintas interpretaciones que circulan en nuestra cultura uno de los dos

constituyentes será negativo o positivo, según que el «alma» o el «cuerpo»
sea protagonista. O bien, para otras líneas de pensamiento que concurren
con las anteriores, la persona, diríamos, más bien, el sujeto que la representa

en el discurso, será una complejidad de implicaciones y
presuposiciones mutuas entre ambos componentes. Pero en todo caso, es

por el cuerpo —quizás porque puede ser percibido por los cinco sentidos—

que el otro constituyente, no corporal, adquiere presencia —aún como una
ausencia— y es también por el cuerpo que la propiedad escindida de la

persona adquiere sustento y concreción.
En esta dinámica subjetiva, alentada por la tradición cristiana, el

cuerpo como soporte de la condición humana se constituye como un
valor, en principio, posicional en la extensión del mundo, y, luego,
conforme reciba sobredeterminaciones discursivas se constituirá en un
valor axiológico.

Así, el cuerpo, según las culturas o micro culturas, entrará a formar
parte tanto de los valores de absoluto (el máximo bien o el máximo mal y,

Entrada /cuerpo/ del Diccionario de la Lengua Española de la RAE, Espasa. España. 2001.

73



LUISA RUIZ MORENO

por lo tanto, susceptible de ensalzamiento o de escarnio, ostentación o

supresión, cuidado o mal trato) como de los valores de universo cuyas
valencias hacen del cuerpo un valor relativo a otros valores constituyentes
del sujeto y a otros cuerpos con los cuales está en relación.

Sea cual sea la significación que adquiera el cuerpo en los distintos
discursos siempre lo hará -como lo hace el lienzo de Tlaxcala— mediante

un efecto de figuratividad acorde con la cultura donde cada discurso se

desenvuelve. Tal efecto, que permite asir, dar concreción a la noción de

cuerpo y mediante ella acceder a una hermenéutica de la condición
humana que los textos manifiestan, es el resultado de un proceso de puesta

en figura de las diversas instancias semióticas. Este proceso general de figuración

se particulariza llevándose a cabo mediante dos modos3: el modo

figurai, según que las figuras que produce sean constantes del discurso y
que, por lo tanto, funcionen como presupuestos de otras figuras, y el

modo figurativo, en el que las figuras resultantes son variables y presuponientes

de las anteriores. De allí que el modo figurai tiende a la producción
de figuras más generales y más estables, mientras que la dirección del modo

figurativo va hacia la concreción y a la especificación de figuras que poseen

mayor inestabilidad y que por lo tanto son propias de un aspecto más

dinámico del proceso.
Ahora bien, el modo figurativo tiene a su vez dos sub-procesos encadenados,

pues uno se convierte en el otro por aumento de la carga
semántica: el de la figurativización —instalación de las figuras del mundo— y
el de la iconización -particularización mayor de esas figuras como para que
ellas produzcan efecto de realidad extratextual.

Con el fin de ordenar estos conceptos, mediante los cuales podemos
cuestionar al texto que nos ocupa con relación a sus figuras del cuerpo,
nos hemos permitido elaborar el siguiente diagrama a partir de la semiótica

tensiva debida a Claude Zilberberg4. Este esquema tensivo nos da la

oportunidad de proyectar lo figurai y lo figurativo, precisiones del concepto
semiotico de figura que también hemos tomado de Zilberberg, en las dos

direcciones del discurso: la intensidad, eje vertical, para el modo figurai, y

1 Ver entrada /figura/, a cargo de Claude Zilberberg, en Algirdas Julien Greimas y Jacques Courtes,
Semiótica. Diccionario razonado de la teoría del lenguaje, tomo 2, Madrid, Gredos, 1991 .Ver también Luisa

Ruiz Moreno, El árbol dorado, op. cit., nota 1, p. 31.
4 Claude Zilberberg, Semiótica tensiva, Lima, Universidad de Lima, 2006.

74



COMPLEJIDAD SEMIÓTICA DEL CUERPO

la extensidad, eje horizontal, para el modo figurativo con sus dos sub-

procesos, figurativización e iconización:

Modo figurai

-a
-o

Proceso de figuración
Figurativización Iconización

Extensidad Modo figurativo

Ahora bien, el lienzo de Tlaxcala produce un efecto de figuratividad del

cuerpo sobre el que descansa el mito de origen, es decir, gracias a dicho
efecto y como resultado de las formas narrativas este último se transmite.
Pero las figuras visuales de las que se sirve este texto didáctico del siglo
XVIII no están provistas por la cultura indígena de la región, que es a la

que el discurso quiere llegar, sino por la cultura occidental mediante los

modelos que le provee el arte pictórico.
Ciertamente, estas figuras del cuerpo según el modo figurativo tienen

en el fondo un patrón iconográfico que no podemos demostrar con un
documento de archivo porque simplemente no existe, pero sí con un
documento plástico construido por nosotros mismos siguiendo una
intuición visual: el modelo de fondo pertenece a la obra de Lucas

Cranach5, realizada dos siglos antes y en un espacio geográfico muy

1 Para la obra de Lucas Cranach, véase:Werner Schade, Lucas Cranach der Altere. Zeichnungen, Leipzig,
Insel Verlag, 1972; Hebert von Hintzenstern, Lucas Cranach d.d. Altarbilder aus der Reformationzszeit,
Berlin, Evangelische Verlagsanstalt, 1972; Johannes Jahn, Lucas Cranach d.d. Das Gesamte Graphische
Werk, München, Ed. Rogner und Bernhard, 1972.

75



LUISA RUIZ MORENO

j

V

' „J
Um*

j <?

N */i #
¿Í-"

¦jJr

¦JJá»

76



COMPLEJIDAD SEMIÓTICA DEL CUERPO

diferente. El documento de construcción se ha obtenido haciendo un
ejercicio práctico de fotografia y computación: se han seleccionando
ciertas reproducciones de cuerpos femeninos de la obra del pintor
(sobre todo imágenes de Venus y una escena de «La caída») y se las ha

superpuesto a escala sobre la escena de Adán y Eva junto al Árbol de la

Ciencia.
Así, el documento plástico hace evidente la presencia de la obra de

Cranach en estos cuerpos figurados en el lienzo, cuyo proceso de figuración

responde al modo figurativo, pues, visualmente producen el efecto de

sentido de cuerpos que tienen existencia en el mundo extra-textual,
pero no llegan a ser icómcos para la comunidad de Santa Cruz en
Tlaxcala. Por el contrario, son icónicos con respecto al mundo del arte,

y la prueba está en que su inscripción allí es fácilmente reconocible.
Sólo alcanzan un cierto grado de iconicidad para la cultura tlaxcalteca

gracias a una desviación de la dirección iconizante que desemboca en la

flora, donde se especifican muy bien dos plantas autóctonas: el maguey
y el nopal, que proveen, para dicha comunidad, bebidas y alimento,
respectivamente, siendo las dos especies un emblema de la mexicanidad
indígena.

La iconización de estas dos cactáceas, ubicadas cada una de ellas en
los extremos inferiores del lienzo, lugar donde van las firmas y los datos

históricos, persuade al espectador de que este relato del Génesis es de

una universalidad tal que el mundo mexicano-tlaxcalteca, representado
en los vegetales, está allí incluido. En consecuencia y por asociación
metonimica, estos cuerpos, que en realidad sólo serían propiamente
icónicos respecto de los grabados y las estampas que circulaban entre los

pintores novohispanos, se especifican y particularizan —aunque
tenuemente— como cuerpos del mundo local. No obstante esa baja
iconicidad, en la puesta en escena del acto fundante de la condición
humana —o sea, la realización del pecado original— aparece una escritura
en lengua náhuatl. La impronta de esta lengua en el lienzo produce un
aumento de la carga semántica y refuerza la iconicidad del cuerpo de

los actores con respecto a la producción de un efecto de sentido en
cuanto a que sus modelos pertenecen a la realidad tlaxcalteca extra-
textual. Con estas últimas consideraciones podemos definir el esquema
tensivo y proyectar en éste las figuras del cuerpo que hemos obtenido
en la dirección del modo figurativo.

77



LUISA RUIZ MORENO

Modo figurai

Figuración del cuerpo

Modelos de Cranach

Maguey y nopal

^^^ Escritura en náhuatl

Figurativización Iconización Modo figurativo

Extensidad

Se trataría ahora de remontar el proceso de figuración hacia el modo

figurai con el fin de reconstituir lafigura del cuerpo que hace de presupuesto
a las figuras figurativas del lienzo. Para tal propósito debemos abandonar

provisionalmente el campo de presencia de los actores y someter a

observación el nivel actancial. En ese nivel es donde el acto transformacional
del relato separa en torno a la propia acción las funciones que ésta

implica: la del actante sujeto que es desde dónde la acción se origina y la

del actante objeto que es hacia dónde la acción se dirige.
Ahora bien, para Jacques Fontanille6 el cuerpo mismo es ya un actante

—ya sea de la enunciación o del enunciado— que tiene a su cargo la

producción de la semiosis en tanto correlaciona lo sensible y lo inteligible.

Justamente por ello, el cuerpo sería forma encarnada, de allí el título
de la obra que sintetiza su propuesta: Soma & Sema. Evidentemente,
Fontanille se refiere al actante sujeto —ya que su perspectiva no es funcional
en el sentido de Hjelmslev, sino discursiva, sobre todo de la actividad y de

la praxis— dejando en suspenso al actante objeto cuyo rol en el escenario del

discurso es el de no-sujeto, pasivo o pasional.Y de allí que, implícitamente,
para elaborar su concepto «cuerpo del actante» Fontanille no deja de

retomar la idea de cuerpo que consignan los diccionarios, apuntada más

arriba: «materia orgánica constituyente de los animales y los hombres».

Fórmula a la que, para interpretarla desde ese concepto, habría que restarle

Jacques Fontanille. Soma et Sema. Figures du corps, París. Maisonneuve & Larose, 2004.

78



COMPLEJIDAD SEMIOTICA DEL CUERPO

«los animales» y agregarle la energía, propia de la acción misma, y, además,
la interacción entre la materia y la energía, relación en la que Fontanille

pone un acento particular.
Con recurso a las afirmaciones precedentes, tendríamos que visualizar

cómo se constituye la figura, diríamos figurai, del «cuerpo del actante» que
da pie a las figuras figurativas del cuerpo que ya hemos detectado en este

texto. Ahora bien, para Jacques Fontanille el «cuerpo del actante» es una
instancia enunciante que se analiza en «cuerpo carne» y «cuerpo propio»,
instancia concebida a partir del Yo, aquí y ahora de la enunciación. A ese Yo

de la enunciación, como veremos más adelante, preferimos conservarle su

designación como Ego para poder distinguir con Yo las distintas instancias

que lo constituyen.
Con el fin de comprender mejor esta nueva noción semiótica —a la

que, personalmente y de acuerdo a lo antes dicho especificaría como
«cuerpo del actante sujeto»- he realizado el siguiente diagrama construido
desde la semiótica tensiva. Éste no es más que una interpretación del

primer diagrama que hace Jacques Fontanille en los comienzos de Soma &
Sema, sólo que ahora lo veríamos proyectado y diversificado en dos

esquemas tensivos.

EGO
Cuerpo del actante

Sensibilidad

pura
+ Mira

Cuerpo propioCuerpo carne

Yo referente

Reterencia

\ pura CaptaciónSi ídem

Mi mismo (yo) Si mismo

79



LUISA RUIZ MORENO

Así, el «cuerpo del actante» sería la complejidad Ego —de allí la

circunscripción en un solo círculo— integrada por el «cuerpo carne» y el «cuerpo
propio» en presuposición recíproca. Por lo tanto, entre los dos conjuntos
habría una relación semiótica de solidaridad e interdependencia. Ambos

«cuerpos», ligados inseparablemente, han sido proyectados en dos

esquemas tensivos que apuntan sus ejes hacia direcciones diferentes, pero
unidos entre sí, para representar visualmente lo que Fontanille dice en

cuanto a que ellos son como el recto y el verso de una misma identidad7.

El «cuerpo carne», representado en el esquema de la izquierda, se

constituiría, en tanto «materia orgánica» por lo que resiste o participa en
la acción transformadora del estado de cosas pero también como esa

«extensión limitada que hiere los sentidos», es decir, «la sensibilidad pura»

y que, por lo tanto, es también referencia pura en el orden de lo inteligible.

La parte de la «carne» otorga al cuerpo Ego un principio de

resistencia/impulsión y una posición de referencia como para que ese

conjunto de materia sea una parte dentro de una extensión abarcadora,
extensión que se organizará luego a partir de allí. La «carne» es el substrato

del Mí, pronombre personal del sintagma Mí mismo implicado en el Yo de

la enunciación.
Entonces, Mí ocuparía el vértice del ángulo del esquema tensivo cuyo

eje vertical, donde se representa el componente sensible de la estructura
semiótica, apunta hacia la «sensibilidad pura» como dimensión en profundidad.

Mediante las fluctuaciones de la intensidad sensible, en sus ascensos

y descensos tendría lugar la conformación del «Yo sintiente».
Por otro lado, en el eje horizontal, donde se representa el componente

inteligible de la estructura que se explaya en la extensidad, el sentido se

dirige hacia la «referencia pura». En esa dimensión, según los distintos

puntos de referencia, comparaciones y cálculos va teniendo lugar el «Yo

referente».

El vector del esquema mostraría las distintas correlaciones que tensan
el Mí como una forma que, a su vez, es formante de Ego, el cual está

siempre sometido a las distintas presiones que se ejercen sobre él en el

campo de presencia. En suma, entendemos el «cuerpo carne» como el

La idea de unir dos esquemas tensivos por sus ejes verticales y orientados hacia direcciones
divergentes, fue tomada de Ingrid Geist en una exposición que ella hizo en el Seminario de Semiótica y
Estudios de la Significación, Puebla.Véase su libro Liminaridad, tiempo y significación. Prácticas rituales en

la Sierra Madre Occidental. México. CONACULTA-INAH, «Colección científica». 2005. p. 225.

80



COMPLEJIDAD SEMIOTICA DEL CUERPO

individuo concreto, autoseñalado por Mí y siendo el centro de referencia
del discurso.

Veamos ahora el esquema de la derecha donde hemos proyectado la

otra parte del «cuerpo del actante», el par del «cuerpo carne» que
Fontanille llama —con Merleau Ponty8 y Didier Anzieu9— «cuerpo
propio». Este último, soporte del Sí (del sí mismo) del actante, sería la

parte de Ego que se construye en la actividad discursiva y gracias a ella. Al
Sí puede considerársele la fuente de los puntos de mira y el operador de

las distintas aprehensiones. Para elaborar esta noción del «cuerpo propio»
como la identidad de Ego «en sí» —no ya en Mí puesto que hay una toma
de distancia, una salida de Mí que está implícita en el impersonal Sí—

Fontanille se apoya en Paul Ricoeur10 quien, en su obra Sí mismo como

otro, distingue el Sí-idem y el Sí-ipse al descomponer «mismo» del

sintagma «sí mismo». Así habría dos identidades diversificadas en «mismo»:
la que indica la mismidad del «sí» como una identidad que se refiere a lo

que es lo mismo, lo semejante, y una identidad que se refiere a la otredad
del «sí», al otro que estaría allí incluido, a aquél que «mismo» (ipse) señala

como demostrativo y como una respuesta deictizante (yo, el mismo) ante
la pregunta ¿quién?.

Para Fontanille, el Sí-idem (lo mismo) sería la identidad que se

construye en el despliegue de la extensión por los siguientes procedimientos

inteligibles: repetición, recuperación continua de las identidades

provisorias y por similitud y diferencia.
El Sí-ipse (el mismo, como demostrativo) sería la identidad que se

construye como sostén y permanencia de "sí" en una misma dirección, o

sea, por constancia en la misma perspectiva en la que el "sí" se ha

señalado, mirándose como otro.
Fontanille asimila el Sí-ipse a la instancia de la mira, o de la puesta en

la mira, que la semiótica tensiva ha representado en el eje de la intensidad

(dimensión de lo sensible) del esquema de la «praxis enunciativa»,

y asimila el Sí-idem a la instancia de la captación o aprehensión que, en
ese mismo esquema, está ubicada en el eje de la extensidad (dimensión
de lo inteligible). En consecuencia, el esquema tensivo de la «praxis

Maurice Merleau-Ponty, Fenomenología de la percepción, Barcelona, Ed. Península, 1975.

Didier Anzieu, Le corps de l'œuvre, Essai psychanalytique sur le travail créateur, Paris, Gallimard, 1981.
Paul Ricoeur, Si mismo como otro, trad, de Agustín Neira Calvo, México, Siglo XXI, 1996.

81



LUISA RUIZ MORENO

enunciativa» puede ser retomado para homologarlo con el del «cuerpo
propio» que estamos proponiendo.

Una vez que hemos desplegado la complejidad Ego, «cuerpo del

actante», entendiéndola como un modelo teórico-metodológico,
podemos aprehender mediante éste la figura figurai de cuerpo que subyace

en el lienzo de Santa Cruz, Tlaxcala. Por lo tanto, haremos una aplicación
hipotética de la noción «cuerpo del actante», tal como aquí la hemos

interpretado, a nuestro texto de referencia. Ello nos permitirá observar
cómo la figura del «cuerpo del actante», que corresponde al modo figurai
(del proceso general de figuración del cuerpo) hace de presupuesto a la

figura del «cuerpo del actor» o de los actores que ponen en escena el
relato del Génesis, cuyo presupuesto en el modo figurativo sería, como lo
hemos visto, el modelo iconográfico de Lucas Cranach.

Ahora bien, para realizar esta

operación necesitamos volver al

lienzo y detenernos en la dimensión
plástica del plano de la expresión.
Podemos allí obtener dos figuras
plásticas a partir de la imagen central
donde se realiza el pecado original.
Están constituidas por el eje central
vertical que presenta un círculo, un
poco más abajo de su punto medio.
En el lienzo, de la mitad del tronco
del árbol hacia abajo y entre las

manos de los actores, se observa una
esfera, la cual estaría en representación

de "el fruto" bíblico. Este eje, a

su vez, está flanqueado por dos ejes

laterales de menor tamaño y esa

tríada de rectas verticales se apoya en

una suerte de plataforma ovoide
esbozada por la flora.Veamos, pues, la

primera de las dos figuras:

i

82



COMPLEJIDAD SEMIÓTICA DEL CUERPO

Esta figura plástica, presenta la

particularidad de hacer ver, mediante
las direccionales en curva, el

movimiento que envuelve a las dos

verticales de los flancos en torno al

eje central. Lo cual se aprecia con
nitidez a partir de las gesticulaciones
corporales y los pasos danzantes que
hacen los actores en torno al «Árbol
de la ciencia». El movimiento circundante

se inicia en la cabeza de Eva

con el trazo del cabello y continúa su

envión gracias a la rama de vid que
empuja el cuerpo de Adán en la

misma dirección. El eje central, por
su parte, permanece recto y rígido en
contraste con la línea serpentina que
lo enrosca y apunta finalmente hacia
la figura de Eva.

El giro envolvente de la primera
figura plástica desencadena la segunda,

compuesta esta última por líneas rectas

transversales que se agrupan por pares:

En efecto, junto al eje central hacia el medio, hemos trazado a partir
del gesto de los brazos de Adán y Eva, un par de rectas haciendo ángulo,
oponiéndose, especularmente, a otro. Esto produce el efecto de un
torniquete invertido cuyas direccionales en lugar de ser centrífugas son

centrípetas. La impresión referencial del torniquete en correlación con
el movimiento circundante de la primera figura, hace ver que los

actores, fijos por los pies a la plataforma vegetal, dan vueltas alrededor
del eje sin punto de apoyo. Sólo Adán roza levemente el eje con su

mano izquierda, mientras que tanto Adán como Eva se apoyan en falso,
el uno con la mano derecha y la otra con la mano izquierda, sobre la
esfera del fruto prohibido que no llegan a tocar. La esfera permanece en
realidad suspendida en el aire y en el vano que dejan las dos manos.

83



LUISA RUIZ MORENO

El tercer par de transversales lo constituye el sentido de las miradas. Si

las consideramos desde una concepción planaria, las rectas que trazan las

miradas —por encima de los otros dos pares de transversales— son paralelas

entre ellas y van de izquierda a derecha. Sin embargo, si consideramos las

direcciones de las miradas desde una semiótica del espacio, advertimos

que son divergentes. La mirada de Adán, aunque parece sostenerse y
permanecer en una misma dirección transversal de izquierda a derecha, es

intensa pero vaga, pues no parece encontrar un punto preciso que pudiera
ser focalizado. Por el contrario, la mirada de Eva ya no es transversal,

porque, aunque es oblicua, sigue una tercera dimensión que proviene
desde la profundidad del cuadro, sale de él y va hacia un destinatario que
se encuentra fuera de la escena (es lo que, en nuestro esquema, representa
la direccional en línea punteada). Esta mirada focaliza, ve precisamente y
es portadora de operaciones inteligibles.

Con la composición plástica así obtenida debemos retornar al

diagrama Ego y verter sobre los esquemas que integran el «cuerpo del

actante» las observaciones precedentes. Así, no es difícil concluir que los

actores que llevan a cabo el acto transformacional del relato del Génesis,
si bien tienen como presupuesto figurativo los patrones iconográficos de

Cranach, tendrían como presupuesto figurai, la figura correspondiente a

una parte del modelo que estamos interpretando. En efecto, las formas de

la dimensión plástica nos permiten decir que esa parte del «cuerpo del

actante» es la que corresponde a la estructura elemental que en el

diagrama Ego hemos ubicado a la derecha. O sea, el esquema tensivo que
arroja como valor semiotico el «cuerpo propio», cuyas valencias, Sí-ipse y
Sí-idem, estarían asumidas por Adán y Eva respectivamente.

Los actores, Adán y Eva, harían entre los dos un «cuerpo propio»

porque, en la praxis discursiva que les da paso al estado de posesión del

fruto prohibido, y con éste a la obtención del poder del discernimiento,
cada uno lo constituye distribuyéndose las funciones que se ejercen en las

dos dimensiones del «sí mismo». Adán, mediante su participación tensiva

en el «sí», aporta a Ego la mirada intensa que sin focalizar nada en particular

pone al «sí» en la mira, lo señala, y lo contempla como un otro:
«aquél mismo».Y en esa extrañeza afectiva y especular lo reconoce.

Por su parte, Eva otorga a Ego la visión precisa que es capaz de ver lo que
está en la extensión, más allá del «sí», como algo diferente que necesita ser

aprehendido inteligiblemente para reconocer, luego, a «lo mismo» del «sí».



COMPLEJIDAD SEMIOTICA DEL CUERPO

Como consecuencia de las anteriores consideraciones nos preguntamos

cómo se integra Ego según este texto, pues vemos que al «cuerpo
propio» le falta su contraparte para integrar el «cuerpo del actante», articulado

siempre por dos estructuras en presuposición y definición recíproca.
Y es aquí donde la dimensión plástica nos brinda un nuevo recurso.

Efectivamente, tanto en la primera como en la segunda figura plástica se

observan las verticales —investidas por Adán y Eva— que flanquean al eje
central realizando un movimiento circundante en torno a éste. Tal

movimiento es centrífugo, como habíamos dicho, por efecto del torniquete

invertido que deja suspendida a la esfera en el vano de las manos; no
obstante, dicha agitación toma a la esfera como único punto de referencia.
La esfera, a su vez figura plástica del fruto prohibido, es el único anclaje de

los colaterales giratorios que los mantiene unidos y sin estallar al poste
que permanece fijo en el centro de la escena que da forma a la condición
humana. Como se ve claramente en la reproducción del lienzo, la esfera

permanece intocable, no se sabe si porque falta en la mano que a ella se

dirige o porque sobra en la otra mano que de ella se desprende, pero, en
todo caso se trata de un valor que circula, que se transfiere, que pasa de

un lugar a otro. ¿No es acaso la esfera, en representación figurai del fruto,
el actor que asume el rol del actante objeto, es decir, el objeto que en el

nivel actancial hace sujeto a las figuras que lo sobre-determinan?
Ese objeto es también en este texto «extensión limitada que hiere los

sentidos», la esfera intocable, y «materia orgánica constituyente», el fruto
que vincula y separa las figuras del sujeto generando el movimiento. Por
lo tanto, ese actante objeto —de valor y de deseo, ya sea deseo de posesión
o de desprendimiento— no deja de ser cuerpo. Y sería «cuerpo carne»,
siguiendo las nociones del «cuerpo del actante» consignadas más arriba,
en tanto este otro cuerpo no se construye como el «cuerpo propio» en la

actividad discursiva sino que es su referencia concreta, su estar ahí, «.. .eso

que está ahí. ¿Ahí o aquí?»11. El actante objeto, eso que está ahí para Adán

y Eva, en su calidad de «cuerpo carne» aporta a la complejidad de Ego con
un «yo referente», que es desde y hacia donde el «cuerpo propio» dirige su

1 ' Manera de referirse Raúl Dorrà, desde una semiótica del cuerpo —«no del cuerpo del médico pero
tampoco, menos aun. del cuerpo del orador»— al cuerpo sensible (en La casa y el caracol, México,
BUAP-Plaza y Valdés, 2005, p. 196), y que yo interpreto desde el diagrama Ego como el «cuerpo
carne», sensibilidad pura, referencia pura, de Jacques Fontanille.

85



LUISA RUIZ MORENO

sobredeterminación. Así mismo, el objeto «cuerpo carne» completa a Ego

con un «yo sintiente» que dada su capacidad de afección pulsa a los

actores en el movimiento centrífugo y los retiene junto a él por esa

misma carga afectiva que concentra. Entonces, frente a las tensiones del
«sí mismo» que constituyen finalmente al «cuerpo propio» como un valor
de la praxis discursiva, el «(yo) mí mismo», igualmente en una dinámica
tensiva, constituye al «cuerpo carne» como un valor de la experiencia.

Si esto es así, el actante objeto al ser «cuerpo carne» sería parte constitutiva

del «cuerpo del actante», a partir de lo cual, y volviendo a mirar el

diagrama, podemos decir que Ego es un universo que incluye al sujeto
como «cuerpo propio» y al objeto como «cuerpo carne» en una relación
de doble presuposición y donde las funciones de sujeto y objeto pueden
ser reversibles. Observando una vez más la actuación de los actores en el

lienzo y teniendo en cuenta sus formas plásticas, ¿no podemos decir,

acaso, que la esfera, en representación del objeto de deseo y ocupando el

lugar del «cuerpo carne», es el sujeto que sobredetermina y moviliza a los

actores?

La complejidad semiótica del cuerpo es ciertamente inagotable, pues la

del «cuerpo del actante» que acabamos de desplegar debe ser todavía

integrada en una más abarcadura, que sería aquella estructura tensiva de la

cual partimos. El «cuerpo del actante», en tanto modo figurai del esquema
general de la figuración del cuerpo, tendría que ser correlacionado con las

figuras, figurativas e icónicas, del modo figurativo. En las intersecciones de

uno y otro modo de figuración iría tomando forma la significación del

cuerpo sobre el que, según las distintas culturas y los textos que la

construyen, descansa la condición humana.

Luisa Ruiz Moreno
Universidad Autónoma de Puebla

86


	Complejidad semiótica del cuerpo

