
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 55 (2008)

Heft: 2: Fascicolo italiano. Animali nella letteratura italiana

Artikel: L'alternanza ariostesca e la concezione della parola nell'"Orlando
Furioso" : i canti XIII-XVIII

Autor: Giudicetti, Gian Paolo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-270861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-270861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'alternanza ariostesca e la concezione della
parola r\e\VOrlando Furioso: i canti XIII-XVIII

L'alternanza di episodi e personaggi, l'accostamento di vicende narrative

che si svolgono in zone geografiche lontane o in contesti
radicalmente diversi, è una delle matrici che meglio caratterizzano
l'Orlando Furioso. Si tratta di una tecnica di montaggio che allo stesso

tempo rinvia al romanzo cavalleresco1 e, poiché ha nel frattempo assunto

funzioni innovative, dovute a una maggior consapevolezza letteraria, è

«irriducibile ad un revival medievaleggiante»2, cosi come la ripresa dei

personaggi della tradizione carolingia e arturiana implica, più che un'adesione

nostalgica al passato del genere, la possibilità di sottolineare, sotto la

superficie della somiglianza di contenuti, l'inconciliabilità di mondi
poetici separati dall'avvento della riflessione rinascimentale.

L'accostamento di avventure individuali disparate e di battaglie tra
cristiani e pagani, esse stesse declinate sotto il segno dell'eterogeneità,
scaturisce dalla volontà di riunire nel Furioso «tutti i poemi possibili»3, di
alludere, con il caos della trama, al caos del mondo?4 Caos si, quello della

trama, ma «caos organizzato»5, ha insistito recentemente Güntert: non
anarchia, ma un'organizzazione strutturale che compensa la rigogliosità
dell'intreccio. È proprio per ragioni strutturali che l'entrelacement non si

distribuisce omogeneamente nell'opera, bensì viene gradualmente
abbandonato6 a partire circa dalla metà del poema. In particolare, mentre nei

primissimi canti a sovrapporsi sono soprattutto percorsi solitari (Rinaldo
alla ricerca di Angelica e poi alla riscossa di Ginevra, Bradamante che

insegue Ruggiero, il quale finisce sull'isola di Alcina, ecc.), la fase più
radicale di alternanza è quella dei canti XIII-XVIII, nei quali le avventure

1 Cfr. Giuseppe Dalla Palma, Le strutture narrative dell'Orlando Furioso, Firenze, Olschki. 1984, p. 8.
2 Riccardo Bruscagli, Stagioni della civiltà estense, Pisa, Nistri-Lischi, 1983, p. 25.
3 Giorgio Bàrberi Squarotti, «Ludovico Ariosto», in Id. e Sergio Zatti, Ludovico Ariosto. Torquato Tasso,

Roma, Editalia, 2000, pp. 9-131, p. 114.
4 Cfr. Vincenzo Cuccaro, The Humanism of Ludovico Ariosto: From the Satire to the Furioso, Ravenna,

Longo, 1981, p. 142.
5 Cfr. Georges Güntert, «Strategie narrative e discorsive nel Furioso: le prefigurazioni dei primi canti,
i ritratti femminili e il centro tematico del poema», Esperienze letterarie, XXX, 2005, 3-4, pp. 51-80.
6 Cfr. Daniela Delcorno Branca, L'Orlando Furioso e il romanzo cavalleresco medievale, Olschki, Firenze,
1973, p. 16 e Sergio Zatti, // »Furioso» fra epos e romanzo, Lucca. Maria Pacini Fazzi, 1990, p. 30.

107

Gian Paolo Giudicetti, «L'alternanza ariostesca e la concezione della parola». Versants 55:2. fascicolo italiano. 2008. pp. 107-128



GIAN PAOLO GIUDICETTI

individuali si alternano con sequenze dedicate al primo momento più
consuetamente bellico, quello della prima battaglia di Parigi7. In questa
fase infatti il ritmo dell'alternanza è molto rapido8 e nello spazio di
cinque canti si possono distinguere nove sequenze principali:

1) Mandricardo seduce Doralice (XIII, 81 - XIV, 64);

2) Battaglia di Parigi con superiorità pagana e Rodomonte protagonista
(XIV, 65 - XV, 9);

3) Il viaggiatore Astolfo cattura il gigante Caligorante e uccide il mostro
Orrilo (XV, 10-99);

4) Grifone è ingannato da Orrigille (XV, 100 - XVI, 16);

5) Battaglia di Parigi con vittorie pagane, la strage compiuta da

Rodomonte, ma anche con Rinaldo che pone i presupposti per
volgere la situazione a favore dei cristiani (XVI, 17 - XVII, 17);

6) A Damasco Grifone è punito per un atto di vigliaccheria compiuto da

Martano. Un cavaliere racconta intradiegeticamente l'episodio di
Norandmo e dell'orco (XVII, 18 - XVIII, 8);

7) Le sorti della battaglia di Parigi mutano. Rodomonte scappa (XVIII, 8

-58);
8) Grifone è finalmente riabilitato da Norandino (XVIII, 59 — 146);

9) La battaglia di Parigi si conclude. Rinaldo uccide Dardinello e

Agramante ritira l'esercito pagano (XVIII, 146 — 164).

Questa segmentazione è basata sul principio narratologico delle azioni

principali compiute dai protagonisti delle diverse sequenze narrative e

potrebbe risultare leggermente diversa: a ogni modo dalla logica
dell'alternanza (che risulterebbe ancora più evidente se per esempio si unissero
la terza e la quarta sequenza)9 non si sfugge. Anzi, la contrapposizione tra

Cfr. C. P. Brand, «L'entrelacement nell'Orlando Furioso», Giornale storico della letteratura italiana, XCIV,
CLIV, 488, 1977, pp. 509-532.
s Cfr. Leonzio Pampaloni, «Per una analisi narrativa del Furioso», Belfagor, XXVI. 1971, pp. 133-150,
p. 143.
'' Unirle avrebbe una giustificazione nell'incontro tra Astolfo e Grifone nella terza sequenza.

108



L'ALTERNANZA ARIOSTESCA E LA CONCEZIONE DELLA PAROLA

movimento centripeto e centrifugo si rivela ancor più pregnante se si tien
conto che alla capitale della cristianità armata, la Parigi di Carlo Magno,
fanno da contraltare alcune tra le esperienze più esotiche del Furioso,

tanto geograficamente quanto per la stravaganza dei personaggi, dal

momento che questi canti contengono il viaggio di Astolfo, che ricalca

approssimativamente le scoperte geografiche contemporanee all'Ariosto,
i suoi combattimenti contro mostri bizzarri, l'incontro di Norandino e

Lucina con un orco antropofago e la giostra di Damasco.

D'altra parte, la pregnanza epica e il carattere centripeto della battaglia

sono affievoliti dalla latitanza di molti personaggi principali del poema
(Orlando, Ruggiero, Mandricardo, Astolfo)10, a testimonianza che l'opposizione

tra centralità e dispersività, oppure, in altri termini, tra unità e

frammentarietà", deborda i confini delle sequenze narrative per distribuirsi

più diffusamente lungo l'opera. In questo studio si dimostrerà
infatti che l'avvicendarsi dell'ambientazione, la varietà di personaggi,
avventure e contesti, si accompagna e anzi finisce per sottolineare
l'accavallamento di tematiche e di significati. Al di sopra del livello della

narrazione e dell'io narrante, al quale si può constatare correttamente il
«movimento zigzagante della digressione»12, esiste il livello dell'istanza

enunciante, del senso finale dell'opera, di un lettore ideale che non si

lascia confondere dai salti di palo in frasca dell'io narrante e conserva una
visione d'insieme del poema. Nello stesso modo in cui, in generale, i
rapporti tra i personaggi in una sequenza narrativa possono alludere a

quelli tra altri personaggi di un'altra sequenza, in un fitto reticolato di

richiami e illuminazioni reciproci13, nei canti XIII-XVIII in particolare vi
è una riflessione, estesa su più sequenze narrative, su due tematiche
fondamentali: da una parte sulla contrapposizione tra vitalità e ordine, dall'altra
sulle diverse modalità di interazione con la parola e con il racconto da

parte dei personaggi.

111 Cfr. Brand, «L'entrelacement», art. cit.. p. 522.
11 Cfr. D. S. Carne-Ross, «The One and the Many: A Reading of the O.F.», Ariern, n.s., 3, 1976, pp.
146-219, pp. 201-204.
,2 Corrado Bologna, La macchina del Furioso. Lettura de//'Orlando e delle Satire,Torino, Einaudi, 1998,

p. 114.
1 Ad esempio Brand («L'entrelacement», art. cit., p. 523) ha notato che «la scelta da parte di Doralice

dell'amante meno celebre [Mandricardo], e quella di Martano da parte di Orrigille [al posto di
Grifone] presagiscono il momento in cui Medoro sarà preferito a Orlando».

109



GIAN PAOLO GIUDICETTI

1. La vitalità contro l'ordine: Rodomonte contro Rinaldo
e Carlo Magno

a. Rodomonte nel cuore della battaglia, Rinaldo e Carlo Magno all'esterno

Il filone epico del Furioso ha inizio, dopo una breve introduzione
nelle ultime ottave del canto XIII, con il canto XIV Nelle prime ottave
successive al consueto prologo del narratore, è raccontata l'adunata dei

pagani. Il primo approccio al materiale epico coincide con l'insistenza
sulla relazione tra antichità e contemporaneità e sul concetto di discendenza,

non solo perché vi è l'assimilazione di «antique» e «moderne
cose»14 (XIV, 2: v. 3), propria dei nessi che l'io narrante frequentemente
individua tra storia raccontata e storia contemporanea — in questo caso

tra le battaglie carolingie e le guerre che hanno coinvolto Ferrara nel
XVI secolo —, ma anche a causa di numerosi dettagli testuali che si

soffermano su questi argomenti. Tra i crimini derivati dai saccheggi
francesi compiuti durante le invasioni contemporanee in Italia, uno dei

più sacrilegi è, secondo il narratore, quello di aver contaminato le realtà

più sacre, oltre ai crocifissi nelle chiese (XIV, 8: vv. 7-8), il sesso femminile

nella sua natura familiare («e sposa e figlia e madre», XIV, 8: v. 6);
tra gli errori compiuti dagli abitanti di Ravenna, in occasione della

battaglia con cui nel 1512 Francesi e Estensi sconfissero gli Spagnoli, vi
è quello di non aver imparato nulla dal passato, cioè di aver opposto
resistenza ai Francesi come già, con gravi conseguenze sulla popolazione,

aveva fatto la città di Brescia (XIV, 9: vv. 1-4). Anche la

sostituzione, nell'esercito pagano, dei capi uccisi con nuovi uomini
(XIV, 11-25) è un'iniziativa che si svolge nel segno della temporalità e

della discendenza, una discendenza qualche volta indegna, dal momento
che Agramante è costretto a nominare capitani inappropriati a causa
della carenza di uomini (XIV, 18: vv. 5-8).

L'inserzione nell'asse temporale si compie in un'atmosfera prevalentemente

lugubre e inquietante. Soprattutto spicca il riferimento profetico
alla morte che attende alcuni combattenti, in particolare (XIV, 27)
Prusione e Dardinello, il quale è fortemente connotato dalla sua giovinezza.

In un discorso efficace richiama alla battaglia i suoi uomini facendo

14 I riferimenti all'Orlando Furioso saranno sempre tratti dall'edizione a e. di Lanfranco Caretti,
Milano-Napoli, Ricciardi, 1954.

110



L'ALTERNANZA ARIOSTESCA E LA CONCEZIONE DELLA PAROLA

leva sulla propria «verde etade»15, che si abbina al coraggio e al rifiuto di
sottomissione ai valori cristiani, ai quali preferirebbe la morte («molto è

meglio morir qui, ch'ai supplici / darsi e alla discrezion di questi cani»,

XVIII, 51: vv. 1-2). Dardinello muore, ucciso da Rinaldo in una scena

commovente che oppone due personaggi che combattono per valori
diversi: Dardinello per l'ideale cortese dell'onore individuale16, Rinaldo,
più pragmáticamente e all'interno di una logica di gruppo, perché l'avversario,

già valoroso in giovane età, non possa più tardi tramutarsi in una
minaccia per i cristiani: «meglio è — gridò — che prima io svella e spenga /
questo mal germe, che maggior divenga», XVIII, 147: w. 7-8).

È un Rinaldo cinico, che ride (XVIII, 152: v. 1) insensibile alla

commozione trasmessa dal testo in un'ottava, quella successiva, di ascendenza

omerica, catulliana e virgiliana:

Come purpureo fior languendo muore, / che '1 vomere al passar tagliato lassa; / o

come carco di superchio umore / il papaver ne l'orto il capo abbassa: / cosi, giù
de la faccia ogni colore / cadendo, Dardinel di vita passa; / passa di vita, e fa passar

con lui / l'ardire e la virtù de tutti i sui. (XVIII, 153)

La morte di Dardinello provoca lo smarrimento dei pagani ed è quindi
una causa determinante della prima vittoria dei cristiani. Questi a lungo
erano stati travolti dalla furia di Rodomonte, il quale, come Dardinello ma
più sorprendentemente, spicca non solo per la sua vitalità di combattente
individuale, ma anche per la forza rinnovatrice e giovanile. Si veda in
particolare l'ottava di stampo virgiliano (nell'Eneide è Pyhrrus a essere descritto
in maniera analoga, cfr. II: vv. 469-475), in cui il gigante pagano viene

comparato a un serpente che ha appena compiuto la muta:

Sta su la porta il re d'Algier, lucente / di chiaro acciar che T capo gli arma e T busto,

/ come uscito di tenebre serpente, / poi c'ha lasciato ogni squalor vetusto, / del

nuovo scoglio altiero, e che si sente / ringiovenito e più che mai robusto: / tre lingue
vibra, et ha negli occhi foco; / dovunque passa, ogn'animal dà loco. (XVII, 11)

Nel canto XVI Rodomonte è stato notato soprattutto per il suo lato
demolitore, per le stragi perpetrate a Parigi, quando massacra indistintamente
sacerdoti, neonati, donne e vecchi, e più in generale il popolo, che anche il

15 Cfr. XVIII, 50: w. 1-2: «state, vi priego per mia verde etade, / in cui solete aver si larga speme»
16 Confronta il suo discorso alle ottave 149-150.

111



GIAN PAOLO GIUDICETTI

narratore affetta di disprezzare17. Provoca incendi, abbatte le mura e avrebbe

forse annientato Parigi, se non fosse arrivato Rinaldo con il suo esercito

composto da Inglesi. La contrapposizione tra i due personaggi è netta: nello

spazio di poche ottave, Rodomonte appare come il grande distruttore,
Rinaldo è da subito l'organizzatore che distribuisce le truppe (XVI, 29-31),
Rodomonte fa parlare la sua spada, e tutt'al più bestemmia, e anzi si sottolinea

che «bestemmia Dio» in situazioni in cui «gli altri fan voti» (XIV, 117:

v. 8), Rinaldo, prima di passare all'azione, pronuncia un discorso retorico ma
efficace, «con parlare espedito e chiara voce» (XVI, 39: v. 2), rivolto ai suoi

soldati, che riesce a «eccitar» (XVI, 39: v. 3) incitandoli a conquistare l'onore,
a salvare il loro imperatore, a difendere le donne, la verginità delle suore, la

fede e i territori cristiani, la loro stessa sicurezza.

L'altro personaggio che si oppone a Rodomonte in questa fase del

poema è Carlo Magno, che nel canto XIV è descritto come un Argo dai

molti occhi (XIV, 107: v. 1), capace di tutto comprendere e prevedere,
senonché nel canto XVI lo si sorprende ignaro delle imprese di
Rodomonte («Carlo, ch'in altra arte si travaglia, / questo non vede, e nulla

ancor ne 'ntende», XVI, 85: vv. 5-6), delle quali è avvertito tardivamente
da uno scudiero. Il narratore nota anzi, con un'appropriata similitudine,
come colui che dovrebbe essere al corrente prima di tutti della situazione,
lo è per ultimo, «quale è colui che prima oda il tumulto, / e de le sacre

squille il batter spesso, / che vegga il fuoco a nessun altro occulto / ch'a
sé, che più gli tocca, e gli è più presso; / tal è il re Carlo [...]» (XVI, 88:

vv. 1-5). Come Rinaldo, Carlo è colto nelle sue vesti di organizzatore
della sua armata, già nel canto XIV (103-107), e poi, dopo essere stato
informato dei nuovi sviluppi dallo scudiero, quando si adopera perché i
suoi uomini non fuggano: chiede loro dove potrebbero vivere se la loro
città venisse distrutta e si stupisce che un uomo solo possa sconfiggerli
senza che neppure l'abbiano «offeso» (XVII, 8: v. 3). I suoi incitamenti
non sembrano aver effetto e il narratore può momentaneamente tornare
su Rodomonte, che continua più che mai a fare sconquassi nella città;
solo quando l'imperatore riprende la parola per ricordare ai soldati le loro
glorie passate, solo quando ripete che è vergognoso fuggire di fronte a un

1 Cfr. XVI, 23: vv. 7-8: «vulgo e populazzo voglio dire, / degno, prima che nasca, di morire». Sulla
visione del popolo nel Furioso, cfr. Leonzio Pampaloni, «La guerra nel 'Furioso'», Belfagor, XXVI,
1971, pp. 627-652, p. 634.

112



L'ALTERNANZA ARIOSTESCA E LA CONCEZIONE DELLA PAROLA

singolo uomo e che temere di morire non è un sentimento virile, i suoi

paladini attaccano Rodomonte, di nuovo uniti (XVII, 17).
Già Achille Campanile, in una divertente lettura del 1928, sottolineava

i limiti dell'impatto degli ordini e delle ingiunzioni che Carlo Magno
rivolge ai suoi uomini. Cosi, quando Orlando parte dal campo cristiano,
le sue minacce, inutili e vaghe, afferma Campanile, ottengono solo che
anche Brandimarte lo pianti in asso18. Più tardi l'imperatore cristiano sarà

osservato dalla narrazione mentre dispone strategicamente le sue truppe
(XVIII, 38) proprio nell'ottava precedente a quella in cui è la Discordia ad

architettare operazioni con le quali semina zizzania nel campo pagano, un
paragone implicito non nobilitante per Carlo Magno.

Nei canti XIII-XVIII quindi, Rinaldo e Carlo Magno si trovano dalla

parte dell'ordine, dell'organizzazione, di un'unità cristiana che per il
prevalere della sua causa sacrifica i valori della cortesia e rinuncia all'empatia

per l'avversario: il Rinaldo che recide spietato il fanciullesco
Dardinello, provocando implicitamente il tramonto delle proprie speranze
amorose per Angelica, visto che dalla morte di Dardinello scaturiscono il
ferimento di Medoro e il suo matrimonio con la principessa orientale, è

un Rinaldo diverso da quello che nei primi canti del poema era intervenuto

in Scozia per consentire a Ginevra e Ariodante la realizzazione del

loro amore. Lo stesso Ariodante, insieme al fratello Lurcanio e a Zerbino
— fratello di Ginevra —, anch'essi protagonisti di episodi cortesi e

sentimentali in altre parti del poema, qui (cfr. XVI, 51-65) è un capitano
valoroso, autore di prodezze militari. Di fronte a essi c'è Rodomonte, che

non è solo loro nemico sul campo di battaglia, ma anche un avversario sul

piano dei valori. Individualista e miscredente anche verso la propria
religione, come già il Rodamonte dell'Innamorato, egli si oppone a ogni
autorità, anche a quella divina. Le armi che indossa sono ereditate da

Nembrot, che volle «tórre a Dio il governo de le stelle» (XIV, 118: v. 6) e

che è «avol suo» (XIV, 118: v. 4). Rispetto a lui Rodomonte non è meno
«indomito, superbo e furibondo, / che d'ire al ciel non tarderebbe a notte,
/ quando la strada si trovasse al mondo» (XIV, 119: vv. 2-4).

Isolato all'interno di Parigi, contrapposto anche ai suoi uomini, che
uccide selvaggiamente quando cercano di scappare, disprezzato, almeno

18 Achille Campanile, «L'umorismo dell'Ariosto», in AA.VV., «L'ottava d'oro», celebrazioni ariostesche,

tomo I, Milano,Treves, 1930, pp. 205-239, p. 210.

113



GIAN PAOLO GIUDICETTI

a tratti, dal narratore, che lo compara a un «de la nostra Mallea porco
silvestre» (XIV, 120: v. 4), per il suo coraggio e il suo spirito indomito,
l'infernale19 Rodomonte risulta tuttavia simpatico al lettore ed è al centro
di episodi spassosi, come quando uccide il beone Moschino, che gettato
in un fossato si duole soprattutto di morir nell'acqua, liquido che sempre
ha cercato di evitare (XIV, 124). Generalmente quindi, dal profilo dei

valori ariosteschi, in questa fase del poema la positività non è dalla parte
cristiana, non da quella di un ordine esteriore (Rinaldo e Carlo Magno
organizzano i loro uomini dall'esterno della città di Parigi, mentre
Rodomonte combatte nel cuore della città), bensì da quella della vitalità
e del brio dell'eroe pagano, «colosso», tutto sommato, «dall'anima
sensibile»20, come ha scritto Calvino e come rivela il suo amore per Doralice,
di cui si comincia a parlare proprio in questi canti. Non sembra corretto
affermare, come fece Momigliano21, che Rodomonte è l'eroe epico del

Furioso, mentre Orlando è quello sentimentale, anzi egli si contrappone
nei canti XIII-XVIII proprio agli epici Rinaldo e Carlo Magno.

Non è da trascurare anche un altro elemento: Rodomonte viene
sconfitto ed è costretto ad abbandonare Parigi solamente quando i

soldati cristiani sono spinti al combattimento dall'apparizione del loro
imperatore che entra finalmente nel fulcro della battaglia: «la persona del

re sí i cori accende, / ch'ognun prend'arme, ognun animo prende»

(XVIII, 13: vv. 7-8). L'intervento di Carlo Magno ha un valore simbolico

più importante del contributo materiale che apporta al suo esercito.

I simboli epici e collettivi cominciano ad aver la meglio, come poi,
nell'ultima parte del Furioso, in maniera più decisa, sui valori individuali
rappresentati da Rodomonte, cosi come Orlando, Ruggiero o Astolfo
dovranno abbandonare del tutto o in parte le loro aspirazioni personali

per supportare l'ideale cristiano. Anche il narratore subisce l'attrazione
dei simboli comparando Carlo Magno a un'«antiqua leonessa» (XVIII,
14: v. 2) — paragone in cui anche l'attributo «antiqua» è pertinente,
considerato come la giovinezza stia dalla parte pagana, di Rodomonte e

19 Cfr. Luigi Blasucci, Studi su Dante e Ariosto. Milano-Napoli, Ricciardi, 1969, p. 135.
211 Italo Calvino, Orlando Furioso di Ludovico Ariosto raccontato da Italo Calvino.Tovmo, Einaudi, 1975, p.

156, citato da Peter De Sa Wiggins, «The Furioso's Third Protagonist», Modem Language Notes, 98/1,
1983,January, p. 30.
21 Saggio su l'Orlando Furioso, Bari, Laterza, 1928, ristampato nel 1971, cfr. De Sa Wiggms, «The
Furioso's Third Protagonist», art. cit., pp. 30-31.

114



L'ALTERNANZA ARIOSTESCA E LA CONCEZIONE DELLA PAROLA

Dardinello —, i suoi uomini a leoncini che si gettano contro Rodomonte
e Rodomonte a sua volta a un toro, poco più in là i nemici del guerriero
pagano a uno sciame d'api invincibile, cosi che si constata di nuovo che
è la massa dell'esercito cristiano a trionfare sull'individuo Rodomonte.

b. La riflessione sull'apparenza e sulla fama

Interpretare la posizione di Rodomonte all'interno di Parigi dalla

prospettiva della vitalità del personaggio in contrapposizione a Rinaldo e

Carlo Magno esteriori anche in quanto incarnano valori più superficiali,

permette anche di comprendere il ruolo essenziale che svolge in questi
canti il discorso sulla fama, sul complesso rapporto cioè tra apparenza e

sostanza. Si tratta di una tematica che attraversa le varie sequenze narrative.
Il modo di combattere di Rinaldo, che «mostra in fatti quel ch'in nome
suona» (XVI, 45: v. 6), corrisponde alla sua reputazione, ma in molti altri
casi la realtà è diversa dalle parvenze: il re Puliano è l'unico a non aver

paura di Rinaldo perché non lo riconosce (XVI, 44: w. 5-6), i pagani

giudicano il valore dell'esercito cristiano pensando che tutti i soldati
abbiano la stessa forza di Rinaldo (XVI, 53: w. 3-4), il cavallo di Rinaldo
sembra aver le ali (XVI, 49: v. 2), le armi dei suo nemici sembrano di vetro
(XVI, 49: v. 6) e il verbo parere torna in molti brani (XVI, 51: v. 7; 53: v. 1 e

v. 2; 61: v. 6; 62: v. 3; 68: v. 2; 84: v. 4). Mentre nella battaglia muoiono anche

tante «genti senza nome» (XVI, 75: v. 5), per i cavalieri dei due campi
acquisire fama è uno degli obiettivi principali delle loro azioni. Cosi, ma
sono solo due esempi tra tanti, Dardinello morirà affrontando Rinaldo
perché, come dichiara lui stesso, alla vita privilegia l'onore, incarnato dalla

sua insegna, ereditata dal padre e identica a quella conquistata da Orlando

dopo aver ucciso Almonte (XVIII, 147-149) e Marfisa teme per il proprio
onore quando Norandino mette in palio le sue armi a Damasco (XVIII,
131: w. 5-8), accompagnando inoltre Astolfo e altri cavalieri in Francia per
mettere alla prova l'insigne reputazione dei paladini (XVIII, 134: w. 1-2).

Tutta la storia di Grifone a Damasco è basata sulla gloria. In primo
luogo, in quanto è l'onore a essere in palio nel torneo e infatti
Norandino insiste perché la prestazione di Martano, che crede essere il
vincitore, «per tutto s'oda» (XVII, 112: v. 8) e Grifone soffre per il raggiro
di Martano soprattutto perché fa si che lui stesso sia creduto vile. In
secondo luogo, Norandino sbaglia perché confonde realtà e apparenza
lasciandosi ingannare dallo scambio di armature dei due cavalieri

115



GIAN PAOLO GIUDICETTI

(solamente le prodezze di Grifone quando truciderà i popolani di
Damasco lo spingeranno a ravvedersi). In terzo luogo, il narratore nota
che la conseguenza principale dell'errore di Norandino, oltre a quella di

aver causato la morte di suoi uomini, è di aver compromesso la sua

reputazione. Il narratore contrappone del resto gli errori del regnante di
Damasco all'azione di governo saggia del narratario Ippolito, da cui «a voi
utile e onor sempre successe» (XVIII, 3: v. 3)22.

e. Il caos bruto e il caos domato

Rinaldo e Carlo Magno23 in questo canto sono troppo sterilmente

legati all'ordine e al rigore per attrarre umanamente il lettore, mentre
Rodomonte affascina per la vitalità e la propensione a immergersi nel

caos della battaglia24. Vi è però una terza alternativa, quella incarnata da

Astolfo, che cerca il contatto con il caos del mondo, ma riesce a razionalizzarlo

e domarlo, trasformandolo anzi in spettacolo estetico. Astolfo è

stato tradizionalmente considerato come un elemento d'intrattenimento23
nel Furioso, come un homo fortunatus, impetuoso e irrazionale26 che

«rappresenta il movimento, la disponibilità, la leggerezza, necessario

'rovescio' e contraltare della saggezza»27. Sangirardi aggiunge che Astolfo,
dal personaggio comico che era nella tradizione cavalleresca, diventerà
ironico nel Furioso2*, ciò che equivale a riconoscergli una consapevolezza,

22 Accanto al tema della diffusione della fama, in questi canti si trova anche quello della divulgazione
delle notizie. Cosi si diffonde quella del torneo di Damasco, al quale accorrono Astolfo, Sansonetto o
Marfisa (cfr. XVIII, 97, ottava in cui si parla anche della «vera istoria» che vanta il valore di

Sansonetto), ma anche il nome di Marfisa è «temuto per tutto Levante» (XVIII, 126: v. 2) e arriva alle

orecchie di Norandino. La tematica si modula anche ironicamente, visto che i nemici uccisi da

Rinaldo in battaglia sono inviati all'Inferno «a dar notizia del viver moderno» (XVI, 83: v. 8).
22 Nella tradizione epica, aveva notato Rajna, «dalla persona di Carlo il favore s'irradiava ben
naturalmente su chi gli stava dintorno, si da rimanerne, prima attenuata, e poi offuscata addirittura
la luce sua propria» (Pio Rajna, Le fonti dell'Orlando Furioso. Ristampa della seconda edizione 1900

accresciuta di inediti, Firenze, Sansoni, 1975, p. 13), ma in questi canti è invece tutto il campo
militare cristiano a essere offuscato dalle prodezze di Rodomonte e dalle avventure individuali di
Mandricardo e Astolfo.
24 Confusione spesso posta in primo piano dal testo. Si veda ad esempio XIV, 133: v. 7 — 134: v. 3:

«Sditesi un scoppio in un perpetuo suono. / simile a un grande e spaventoso tuono. // Aspro
concento, orribile armonia, / d'alte querele, d'ululi e di strida / de la misera gente che pena».
21 Cfr. Cuccaro, The Humanism of Ludovico Ariosto, op. cit., p. 216.
2( Cfr. Mano Santoro, Ariosto e ii Rinascimento, Napoli, Liguori, 1989, pp. 185-236.
27 Giulio Ferroni, «Ludovico Ariosto», in Storia della letteratura italiana, diretta da Enrico Malato, voi.
IV, lì primo Cinquecento, Roma, Salerno, 1996, pp. 353-455, p. 421.
2* Cfr. Giuseppe Sangirardi, Boiardismo ariostesco. Presenza e trattamento dell 'Orlando Innamorato nel

Furioso, Lucca, Maria Pacini Fazzi, 1993, p. 40.

116



L'ALTERNANZA ARIOSTESCA E LA CONCEZIONE DELLA PAROLA

una seconda natura che non si costruisce sull'irrazionalità e che sarà

evidente quando Astolfo contribuirà in maniera essenziale alla vittoria
cristiana nella guerra, ma si scorge già, in maniera più divertita e simbolica,

nelle avventure che costituiscono una lunga parentesi a interrompere
la battaglia di Parigi.

Il canto XV, che ha per protagonista Astolfo, è uno dei più divertenti
del poema. Non ancora convertito ai valori epici, il cugino di Orlando
gira ancora il mondo nelle vesti di curioso viaggiatore. In particolare la

sua avidità di conoscenza traspare quando un eremita lo sconsiglia a

proseguire per la strada che sta percorrendo, perché rischierebbe di imbattersi

contro il gigante Caligorante che «con gran risa» (XV, 45: v. 1)

cattura e divora cavalieri e donzelle, e Astolfo decide di dirigersi proprio
li. Questa curiosità — nelle due accezioni della parola — è comparabile,
nella prima parte dell'opera, a quella di Mandricardo che assale la scorta
di Doralice per verificare la forza degli uomini armati e la reputazione di
bellezza di Doralice, e che più in generale, come Marfisa o Rodomonte,
combatte contro i Cristiani per mettere alla prova il valore dei paladini,
celebri nel mondo intero, o ancora alla sete di avventure del Rinaldo dei
canti IV-VI, quelli della sua quête scozzese. Essa, la curiosità, scomparirà
invece in gran parte dei personaggi — si pensi per esempio all'imborghesito

Ruggiero — nella seconda parte del Furioso.

Oltre all'interesse per la varietà del reale, che lo spinge al viaggio, di
Astolfo andrà però sottolineata la predisposizione a controllare le strane
situazioni in cui si trova implicato. Ha ben appreso a usare il corno
magico ricevuto in dono da Logistilla, di cui si serve per liberarsi di ladri,
bestie e mostri (XV, 38), come del veloce e leggero Rabicano, destriero

concepito dalla «fiamma» e dal «vento» (XV, 41: v. 2). Anche quando
decide di non seguire sulla questione principale i consigli dell'eremita, si

serve delle informazioni da lui ricevute — in particolare a proposito delle
armi usate da Caligorante — per sconfiggere l'avversario.

Astolfo, insomma, mantiene una capacità di distanza critica che lo
contraddistingue dall'inizio alla fine del poema, apparendo come l'unico
personaggio, se si esclude l'antefatto nel quale si è lasciato ingannare dalla

seduttrice Alcina, «non vinto da alcuna passione»29. Neppure l'ira, ad

esempio, ha presa su di lui e cosi decide di non uccidere il gigante, tanto

2'' Antonio Fortichian, Invito alla lettura di Ariosto, Milano, Mursia, 1987, p. 99.

117



GIAN PAOLO GIUDICETTI

per motivi etici, per non uccidere un prigioniero (XV, 55: vv. 5-8), quanto
per poter «mostrarlo» «per ville, per cittadi e per castella» (XV, 60: w. 3-4),

per un'estetica, si potrebbe affermare, del bizzarro, dello stupore, del

curioso: il popolo accorre infatti a osservare il prigioniero, si sorprende del

singolare caso, che sintetizza con la domanda: «come è possibil — l'un l'altro
dicea / — che quel piccolo il grande abbia legato?» (XV, 62: w. 3-4).

Astolfo è la figura che meglio incarna la poetica ariostesca del meraviglioso,

a proposito della quale Baldini aveva scritto che «uno dei tanti
incanti del Furioso è in questo sentirsi alloggiati con la più cara familiarità
nel mondo delle più impensate meraviglie»3". La familiarità di Astolfo con
la stravaganza del reale si manifesta anche poco dopo. Seguitando il suo

percorso egiziano, sente discorrere di un altro personaggio eccentrico, il
ladrone Orrilo, nato da un folletto e una fata e accompagnato da un
coccodrillo, finora invitto perché guarisce da qualsiasi ferita infertagli
riappiccicandosi le membra strappate. Orrilo ha recentemente sconfitto i
due fratelli Grifone e Aquilante, i quali a loro volta hanno alle spalle una
vicenda tipica del filone meraviglioso del cavalleresco, allevati da due fate
che ancora li proteggono. Dopo aver conversato amabilmente con i due

fratelli ed essersi istruito grazie a un libro magico che lo informa dello

stratagemma necessario per sconfiggere il mostro, Astolfo affronta Orrilo
in un combattimento esilarante, nel quale il cavaliere cristiano, dopo averlo

decapitato, fugge inseguito dal nemico che «volea gridare: —Aspetta, volta,
volta! » (XV, 84: v. 7) ma non poteva, perché «gli avea il duca già la bocca

tolta», XV, 84: v. 8). Astolfo conosce il segreto della vulnerabilità del

mostro e lo sconfigge tagliandogli i capelli. R Parker commenta cosi:

«Orrilo has his cycle of revival terminated when Astolfo learns the secret

of the enchantment»31. Dominando i misteri e i prodigi egiziani, Astolfo
vince dove Grifone e Aquilante erano stati sconfitti. L'altra faccia della

medaglia è che il suo trionfo elimina una componente di stravaganza dal

mondo del Furioso; inoltre esilia i due fratelli dal mondo senza tempo del

meraviglioso per esporli, contro il volere delle fate, ai pericoli della guerra,
alla quale Astolfo stesso (XV, 91) li incita a partecipare.

30 Antonio Baldini, Ariosto e dintorni, Caltanissetta-Roma, Sciascia, 1958, p. 122.
" Patricia A. Parker, Inescapable Romance. Studies in the Poetics of a Mode, Princeton, Princeton
University Press, 1979, p. 37.

118



L'ALTERNANZA ARIOSTESCA E LA CONCEZIONE DELLA PAROLA

2. Le diverse concezioni della parola presenti
nei canti XIII-XVIII

Nel Furioso gli atteggiamenti dei personaggi verso la parola sono
disparati. Alcuni di essi sono presenti con particolare intensità in questa
fase del poema, distribuiti sia nella parte dedicata alla battaglia parigina,
sia in quella che descrive le avventure di Astolfo e Grifone.

Si è già constatato come al lettore dei canti XIII-XVIII i rigorosi
cristiani Carlo Magno e Rinaldo risultino più distanti dell'istintivo
Rodomonte. Ciò è indiziario del fatto che sia sbagliato equiparare, come
ha provato a fare Griffin, l'«inability to speak well» a una «personal detraction

equalled only by the inability to fight well or with courage»32. Carlo

Magno e Rinaldo durante la battaglia di Parigi si rivelano buoni oratori
e si contrappongono al bestemmiatore, troppo impetuoso Rodomonte,
senza che questa impari abilità verbale implichi una diversa predisposizione

al valore militare, né un minore fascino del personaggio. Anzi,
l'abilità retorica insospettisce più spesso gli altri personaggi di quanto non
riesca a persuaderli. Lo stesso Rinaldo, nell'episodio scozzese dei primi
canti, dopo aver pronunciato discorsi illuminati sull'uguaglianza tra uomo
e donna, è costretto a passare all'azione e a sconfiggere Polinesso in un
duello per liberare Ginevra e convincere il pubblico della sua innocenza33.

Anche il brano puntuale su cui Griffin aveva fondato la sua affermazione

non va nella direzione auspicata dallo studioso, perché è vero che

Agramante, non convinto da Brandimarte a convertirsi al cristianesimo

prima del duello di Lipadusa, teme che il giovane guerriero valga tanto

poco sul campo di battaglia quanto scarso gli sia «paruto» come «oratore»

(XLI, 45: v. 3), ma Brandimarte smentirà il re pagano con il proprio
coraggio e la propria eroica, drammatica morte.

La riflessione sul linguaggio nei canti XIII-XVIII si struttura su due
assi: quello su cui si oppongono la parola ordinata, d'organizzazione e

persuasione, di Carlo Magno e Rinaldo, ma anche di Dio o dell'arcangelo
Michele da una parte, e gli improperi e imprecazioni di Rodomonte
dall'altra, e quello su cui si confrontano l'uso pragmatico che della parola

32 Robert Grifììn, Ludovico Ariosto, New York, Twayne, 1974, p. 139.
33 Cfr. Gian Paolo Giudicetti, «Rinaldo da persuasore a uomo d'azione: l'analisi dei discorsi dei

personaggi nell'episodio scozzese dell'Orlando Furioso (canti IV-VI)», in corso di pubblicazione.

119



GIAN PAOLO GIUDICETTI

fa Astolfo da un lato e l'incapacità da parte di Grifone di penetrare le

intenzioni del parlante, la sua predisposizione quindi a farsi ingannare,
dall'altro. Le due riflessioni entrano in contatto, nel senso che si illuminano

a vicenda, consentendo in ultima analisi di individuare quale sia la

concezione ideale della parola ariostesca.

a. La parola organizzativa e persuasiva vs. la parola impulsiva
Sulla vitalità e immediatezza anche di parola di Rodomonte è inutile

soffermarsi ancora.Vale la pena invece insistere sulla componente verbale

dell'attrazione per l'ordine presente nel campo cristiano. Carlo Magno è

fin dal canto XIV riconoscibile dal ricorso alla preghiera, per il
momento unica soluzione che gli venga in mente di fronte alla supremazia

militare pagana. Già Galileo («vorrei che Carlo si contentasse di

pregare Dio, senza starlo ad annoiare o consigliare»34) aveva rilevato con
irritazione la natura didattica dell'implorazione pronunciata dall'imperatore,

che cerca di spingere Dio con un «tono quasi coercitivo»3"1 ad agire
in suo favore, non con quell'umile richiesta nella quale dovrebbe consistere

una domanda a Dio, bensì con argomenti vani e inconvenienti
rispetto all'onnipotenza divina. Carlo ricorda a Dio che, sebbene i

cristiani siano peccatori, essi non vanno puniti mediante una sconfitta

contro i pagani, la quale sarebbe nociva alla diffusione e alla reputazione
del cristianesimo (cfr. XIV, 69-72).

La preghiera in realtà ha effetto e non potrebbe non averne, perché da

questo effetto dipende l'esito del poema, ma l'aiuto attribuito da Dio
attraverso la mediazione di Michele, che incarica la Discordia di intervenire, è

un riconoscimento dei limiti dell'esercito cristiano, in grado di superare il
nemico solo se questi si disunisce. Il narratore del resto approfitta dell'occasione

per una satira contro la religione, dal momento che la Discordia è

scoperta da Michele, non all'Inferno come lui credeva, ma in chiese e

monasteri, dove Michele era invece andato, invano, a cercare il Silenzio.

Con Michele addirittura collabora la Fraude, la cui eloquenza ipocrita è

comparata, ancora proiettando una luce inquietante sulla sfera religiosa del

Furioso, con l'annuncio a Maria di Gabriele: «Avea piacevol viso, abito

34 Scritti letterari, a e. di Alberto Chiari, Firenze, Le Monnier, 1966, p. 286.
3:1 Stefano Prandi. «Premesse umanistiche del Furioso: Ariosto, Calcagnini e il silenzio (O.F. XIV. 78-
97)», Lettere italiane, LVIII/1, 2006, pp. 3-32, p. 15.

120



L'ALTERNANZA ARIOSTESCA E LA CONCEZIONE DELLA PAROLA

onesto, / un umil volger d'occhi, un andar grave, / un parlar si benigno e

si modesto, / che parea Gabriel che dicesse: Ave» (XIV, 87: w. 1-4).
La citazione del quarto verso è dantesca, ma in Dante riguarda, più

innocuamente, le sculture che nel Purgatorio rappresentano esempi di
umiltà (cfr. Purgatorio, X: v. 40).Vi è anche un parallelismo, in questi canti,
tra la scaltrezza della strategia messa in atto dalle potenze angeliche che

difendono i Cristiani e quella, esplicitamente denominata «fraude» (XVII,
53: v. 1), con la quale Norandino, altro personaggio di cui sono stati messi

in evidenza i limiti, libera sé e i suoi uomini dalle grinfie dell'Orco grazie
al travestimento di pelli di pecore.

Un ulteriore tratto essenziale dell'azione nel campo cristiano è costituito

dalla rigidità dei rapporti gerarchici, dal procedere verticale della

supplica di Carlo Magno a Dio e poi dell'aiuto sovrannaturale che nasce
da Dio e passa per Michele, il Silenzio, la Frode, l'Oblio e la Discordia

per giungere alla sfera umana. Questa verticalità mette in luce l'omogeneità

e l'unità della parte cristiana, contrapponendosi all'indipendenza di
Rodomonte e Mandricardo rispetto allo schieramento pagano, ma
contribuisce anche a generare una natura monolitica dei rapporti
cristiani che mal si accorda con la varietà del reale, con quegli istinti e

sentimenti individualizzanti — per la loro stessa eterogeneità — che sono
generalmente riconosciuti come positivi dal sistema assiologico
ariostesco, anche, del resto, al livello poetologico della struttura vivace e

variata del Furioso.

Come Dio comanda a Michele (XIV, 75: v. 5 - 77: v. 6) e Michele alla

Discordia (XIV, 85: vv. 1-5) o al Silenzio (XIV, 95: vv. 2-8), cosi Carlo
Magno è più volte colto dalla narrazione mentre organizza il suo esercito,
ad esempio nell'ottava XIV, 103:

E li dispone in oportuni lochi, / per impedire ai barbari la via: / là si contenta che

ne vadan pochi, / qua non basta una grossa compagnia; / alcuni han cura maneggiare

i fuochi, / le machine altri, ove bisogno sia. / Carlo di qua di là non sta mai
fermo: / va soccorrendo, e fa per tutto schermo.

Passaggi simili costellano tutta la fase della battaglia di Parigi. Si vedano

XIV, 68 e XIV, 106-107: v. 4, oppure XVIII, 38: 5 - 39 e 41, dove Carlo
spinge esplicitamente i suoi uomini a compiere una strage memorabile:

E commandò ch'a porta San Marcello, / dov'era gran spianata di campagna, /
aspettasse l'un l'altro, e in un drappello / si ragunasse tutta la compagna. / Quindi

121



GIAN PAOLO GIUDICETTI

animando ognuno a far macello / tal, che sempre ricordo ne rimagna, / ai lor
ordini andar fé' le bandiere, / e battaglia dar segno alle schiere (XVIII, 39).

Nel campo cristiano quindi l'attività organizzativa e il sistema gerarchico

sono presenti con costanza, coinvolgendo personaggi come
Rinaldo (XVI, 30-40; XVI, 80: vv. 2-8), ma, nella misura in cui traducono
la realizzazione terrena della volontà divina, concernono anche, con
sfumature leggermente diverse, personaggi che si situano al di fuori del

contesto della battaglia parigina: Orlando, Astolfo, Grifone e Aquilante
convertono e battezzano cavalieri (XV, 95: w. 7-8) o eseguono penitenze
in monasteri (XV, 99: 1-2) e nel corso di geografia impartito da

Andronica ad Astolfo s'insinua il paragone implicito tra Carlo Magno e

Carlo V attraverso la cui opera si attuerebbero «gli ordini in cielo eternamente

scritti» (XV, 27: v. 2), la sottomissione del mondo, affinché «solo un
ovile sia, solo un pastore» (XV, 26: v. 8), e sia «tutto il mondo ubidiente»

(XV, 29: v. 7). Inversamente, nelle fila pagane, è solo all'inizio della fase

della battaglia parigina che Agramante s'impone come comandante
indiscusso, soprattutto allorché ordina la rassegna del suo esercito (cfr.

XIII, 83: w. 3-6 e XIV, 10-27), subito turbata, del resto, da assenze impreviste

(XIV, 28), e poi poco dopo (XIV, 67, 76: v. 6 - 77: v. 4, e 105), in
termini simili a quelli di Carlo Magno. Solamente Ferraù (XVIII, 43) e

Dardinello (XVIII, 48-51: v. 6) anche più tardi spiccano per rari momenti
di governo in un esercito pagano che si mantiene a galla quasi esclusivamente

attraverso azioni individuali.

b. Astolfo e Grifone: uso pragmatico della parola e vulnerabilità

alla manipolazione
Come si è accennato, di fronte alle alternative, entrambe insufficienti,

della parola monoliticamente gerarchica degli eroi cristiani da una parte e

dei mugugni di Rodomonte dall'altra, esiste la terza via di un controllo
della parola, incarnata da Astolfo, il quale concilia rispetto della multifor-
mità del mondo e intelligenza pragmatica. Non sarà necessario insistere

su questo punto, visto che già si è analizzata la capacità del cavaliere

cristiano di domare il caos. Si ricordi comunque come Astolfo sia stato in
misura, al fine di sconfiggere Caligorante e Orrilo, di mettere in pratica,

seppure in maniera originale, gli insegnamenti di Logistilla e del libro che

gli ha donato, nonché quelli dell'eremita, con il quale sembra instaurare

un rapporto di tipo filiale (cfr. XV, 42: v. 4, 46: v. 3 e 48: v. 3) simile a

122



L'ALTERNANZA ARIOSTESCA E LA CONCEZIONE DELLA PAROLA

quello degli uomini di Carlo Magno con l'imperatore. Astolfo coniuga,
inoltre, valori religiosi — accetta volentieri la benedizione dell'eremita — e

obiettivi individuali — in particolare alla ricerca dell'onore cavalleresco

(cfr. XV, 46: v. 5 - 47: v. 2) - comunque accordati all'utile comune, dal

momento che la sconfitta dei mostri comporta la «salute di gente infinita»
(XV, 48: v. 2).

Non ancora, invece, è stata spiegata la funzione dell'episodio di
Grifone e di Orrigille, che introduce, nel segno della varietà poetica, una
parentesi cortese in un contesto preponderantemente epico, ma implica
anche un rapporto di opposizione tra Grifone e Astolfo. In primo luogo
Grifone sbaglia, insieme al fratello Aquilante, quando crede che Astolfo
non potrà riuscire dove loro hanno fallito, cioè nella battaglia contro
Orrilo.Visibilmente, «certi che debbia affaticarsi invano» (XV, 81: v. 2), i
due fratelli considerano ancora Astolfo come lo sbruffone spesso
inconcludente e a volte concludente per caso dell'Innamorato. In secondo luogo
e soprattutto, l'opposizione si manifesta in un rapporto differente con la

parola, diversità che nasce da una facoltà di senso critico che il disincantato

e leggero (nel senso positivo della leggerezza calviniana) Astolfo
possiede, e che Grifone ha perduto perché preda del sentimento amoroso.

Il Furioso è un poema di cui, come ha scritto Santoro, un tema fra i
principali è la «fallacia del giudizio e delle speranze dell'uomo»36.

L'episodio di Grifone è tra i più pertinenti in questo senso: Norandino
sbaglia nel valutare il valore di Grifone e Martano; Grifone, che pure
conosce bene Orrigille e ne dovrebbe aver individuato la propensione
all'inganno, si fa turlupinare ingenuamente dalla donna, uno dei pochi
personaggi del Furioso a saper usare bene le parole e che già nell'Innamorato

era emersa per queste qualità prendendosi gioco, tra gli altri, di Orlando.
Nel Furioso il narratore nota l'astuzia di Orrigille nel rigettare su Grifone
tutte le colpe e con ammirazione sottolinea la sua capacità retorica, al

punto che «men verace par Luca e Giovanni» (XVI, 13: v. 8). Non tutto
quello che Orrigille dice a Grifone manca di appigli con la realtà. La

fedifraga non ha tutti i torti quando accusa il cavaliere di non averla cercata

prima e di averla abbandonata inferma per partecipare a un torneo a

Nicosia. Per cui Grifone non appare solo come un innamorato tanto

3,1 Mano Santoro, D'tlurc ariostesche, Napoli, Liguori, 1973, p. 62, ma cfr. pp. 53-80.

123



GIAN PAOLO GIUDICETTI

credulo37 da convincersi che l'amante della donna ne sia il fratello e che

lei abbia tentato il suicidio quando lui l'ha lasciata, ma anche un corteggiatore

incostante.

3. Il ruolo del narratore

La conclusione più importante che scaturisce dall'analisi di questi canti,
rilevante per definire più precisamente la tecnica dell'alternanza ariostesca,
è che le tematiche affrontatevi scavalcano i limiti delle sequenze narrative.
Lo stesso, almeno parzialmente, vale per il tono. Cosi, il canto XV, dedicato

in gran parte alle avventure di Astolfo, è tra i più divertenti e, del resto, uno
di quelli con più riferimenti boiardeschi3", ma anche nel canto XVI, uno
dei più battaglieri ed epici, non mancano i dettagli divertiti: il cavallo del

gigantesco re di Oran «in mente sua» (XVI, 48: v. 7) ringrazia Rinaldo, che

ha ucciso il monarca, di averlo liberato del peso del suo padrone; i già citati

pagani uccisi da Rinaldo sono mandati «or questo or quel giù ne l'inferno
/ a dar notizia del viver moderno» (XVI, 83: vv. 7-8), un brano che

Bronzini ha citato come esempio di «locuzione di una familiarità
inattesa»39, di conseguenza generatrice di comicità.

Un superamento ulteriore delle frontiere narrative nella declinazione
delle tematiche ariostesche consiste nell'estensione al narratore, presenza
onnipresente4", di motivi sviluppati a livello del narrato. Nei canti XIII-
XVIII ciò avviene per due vie principali, che riguardano: a. il
narratore-organizzatore; b. il narratore in quanto oscillante tra coinvolgimento

e distanza critica.
a. il narratore-organizzatore: la nota caratteristica del narratore ariostesco,

individuata da Hempfer nella «Selbstthematisierung des Erzählers als

Organisator des Textes»41, che lo studioso considera come tipica del

37 I limiti di Grifone, derivati dal coinvolgimento eccessivo, sono evidenziati dal fatto che suo fratello,
Aquilante, non implicato personalmente nella vicenda, sa leggere il gioco di Orrigille e Martano ed
è pronto a smascherarli (cfr. XVIII, 85).

Cfr. Sangirardi, Boiardismo ariostesco, op. cit., p. 202.
¦w Giovanni B. Bronzini, Tradizione di siile aedico dai cantari al «Furioso», Firenze, Olschki, 1966, p. 116.
40 Cfr. Klaus W. Hempfer, «Die potentielle Autoreflexivität des narrativen Diskurses und Ariosts
Orlando Furioso», in Erzählforschung. Ein Symposium, a e. di Eberhard Lämmert, Stuttgart, J. B.

Metzlersche Verlagsbuchhandlung, 1982, pp. 130-156, p. 137.
41 Ibid., p. 141:T'autotematizzazione del narratore in quanto organizzatore del testo".

124



L'ALTERNANZA ARIOSTESCA E LA CONCEZIONE DELLA PAROLA

periodo in contrapposizione alla contemporanea «Absage an die

Möglichkeit des Erzählens»42, si trova anche nelle sequenze da noi analizzate

(cfr. XIII, 83: w. 7-8; XIV, 65: vv. 1-4; XVII, 83: v. 5 - 84: v. I)43, cosi

che si crea un parallelismo tra l'attività ordinatrice di Carlo Magno o
Rinaldo e quella del narratore.

b. il narratore oscillante tra coinvolgimento e distanza critica: il parallelismo
tra Carlo Magno o Rinaldo e il narratore è un altro elemento poco
nobilitante per i due eroi cristiani, dal momento che il narratore
ariostesco, spesso e con frequenza particolarmente alta in questi canti,
appare lacunoso nella sua facoltà di comprensione, visibilmente inferiore
al livello dell'enunciazione, cioè meno cosciente di quanto non sia il
lettore degli enjeux della storia raccontata. Ad esempio, sostiene che per
Mandricardo la conquista di Doralice è un risultato esiguo per tante
fatiche (cfr. XIV, 52: v. 6), misconoscendo il valore che il testo attribuisce
all'amore, oppure sostiene ingenuamente che discorrere delle avventure
trascorse di Mandricardo incute paura (XIV, 31 : v. 8). Altre volte, si mostra

sorpreso degli eventi che lui stesso narra (XIV, 82: v. 6) o ancora sottolinea

la propria ignoranza o i propri dubbi su come si siano svolti i fatti
(cfr. XV, 73: vv. 1-6; XV, 88: v. 5 - 89; XVI, 54: v. 7; XVII, 107-108: v. 1).
Se il narratore lascia trasparire forti limiti nella sua comprensione della

realtà, è perché spesso si trova troppo vicino alla storia raccontata, troppo
implicato. Più precisamente però, alterna fasi in cui tende ad affermare il
controllo44 sul narrato, ad altre in cui si fa trascinare dagli eventi fino a

lanciarsi in filippiche misogine di cui poi si pente, o a riconoscersi
enfaticamente in alcune vicissitudini psicologiche, pazzia compresa, dei suoi
personaggi45. A tratti, come la critica ariostesca ha generalmente riconosciuto,

il lettore vive un sentimento di frustrazione — esacerbato dalle

numerose interruzioni della storia — ed è «costretto a riconoscere che il
divario tra la competenza del narratore e quella propria è enorme»46,

42 Ibid., p. 150: 'abdicazione alla possibilità del narrare", che Hempfer rileva ad esempio nell'opera di
Ricardou.
4Ì Questa funzione del narratore ariostesco è tanto nota alla critica quanto evidente al lettore del
Furioso.
44 Cfr. Robert M. Durling, The Figure of the Poet in Renaissance Epic, Cambridge, Harvard University
Press, 1965, p. 114.
4-1 Cfr. Eduardo Saccone, // soggetto del Furioso e altri saggi tra quattrocento e cinquecento, Napoli, Liguori,
1974, p. 245.
4i' Marco Praloran, Tempo e azione nell' 'Orlando Furioso', Firenze, Olschki, 1999, p. 40.

125



GIAN PAOLO GIUDICETTI

mentre altrove il rapporto tra lettore e narratore è inverso, al punto che

bene hanno fatto alcuni dei migliori critici del poema47 a ridimensionare
drasticamente il carattere moralista dei prologhi, che rientrano in un «cat-
and-mouse game»48 con il lettore molto più di quanto non affermino la

visione ariostesca del reale49.

Mostriamo alcuni esempi dei diversi atteggiamenti del narratore nei
canti XIII-XVIII, che dipendono anche da una sensibilità differente per i

singoli personaggi. Si è già constatato come il narratore non abbia molta

simpatia per Mandricardo; anche Rodomonte è accusato «di gran crudel-
tade» (XVI, 25: v. 7) e paragonato, con una similitudine ripresa da Omero,
Stazio e Poliziano, a una tigre feroce (XVI, 23 e XVIII, 35) e, meno
nobilmente, a un ramarro (XVIII, 36: v. 5). Per Grifone invece per esempio,

personaggio che al lettore è apparso troppo ingenuo e ostinato nel dar

fiducia a Orrigille, il narratore esprime la propria comprensione (cfr. XV,
103: vv. 5-6), adirandosi contro «Orrigille perfida» (XVII, 17: v. 7) e

contro Martano, «vile» (XVII, 71: v. 1) e «de tutti i vizii il vaso» (XVII,
124: v. 1). Le dichiarazioni del narratore verso le quali il lettore sarà più
scettico sono però quelle in cui esprime un entusiasmo acritico per le

imprese belliche di Carlo Magno (cfr. XVIII, 161: w. 5-6) e soprattutto di
Rinaldo: il narratore loda Rinaldo per l'abilità retorica (XVI, 39) con cui
incita «i nostri»51 al combattimento e soprattutto narra con enfasi (XVIII,
58: w. 5-8) l'entrata in scena del cavaliere cristiano, che precede la crudele

uccisione di Dardinello, con un'insensibilità per la sanguinosità della

battaglia assente in altre parti del poema e qui rivelata nel canto XVI,
quando usa la definizione di «bella istoria» (89: v. 8) per i passaggi in cui
ha descritto laghi di sangue e altre crude conseguenze della battaglia.

Al contrario, in altre occasioni, il narratore rivela una padronanza della

materia, una superiorità rispetto al narrato. Cosi ad esempio instaura dei

legami tra le vicende carolingie e l'attualità, incitando la cristianità a

combattere per la conquista della Terra Santa piuttosto che in guerre

4' Cfr. Saccone, // soggetto del Furioso, op. cit., p. 225 e Carne-Ross, «The One and the Many», art. cit.,

p. 213.
48 Elisabeth A. Chesney, The Countervoyage of Rabelais and Ariosto: A Comparative Reading of Two

Renaissance Mock Epics, Durham, Duke University Press, 1982, p. 115.
49 Diversamente da quanto scrisse Durling, The Figure of the Poet, op. cit., p. 135: «the moralizing of the
exordia is preserved from any corrosion by the famous Ariostan irony».
50 Cfr. XIV, 131: v. 1 e 132: v. 3.

126



L'ALTERNANZA ARIOSTESCA E LA CONCEZIONE DELLA PAROLA

intestine (XVII, 73: v. 7 - 79), oppure produce un'ironia anticlericale
raffinata (cfr. ad esempio XVIII, 26-27) o ancora individua con lucidità
gli errori compiuti dall'impetuoso popolo di Damasco (cfr. XVIII, 111:

vv. 5-8). Un'altra strategia di controllo sulla narrazione è poi quella, attraverso

lo strumento della metafora, di implicitamente paragonare
personaggi diversi, come quando per riferirsi a Martano, proditoriamente
travestito, usa la perifrasi «colui ch'indosso il non suo cuoio aveva / come
l'asino già quel del leone» (cfr. XVII, 112: v. 1), che presuppone un'analogia

tra l'amante di Orrigille e Norandino, che sfugge all'orco
indossando pelli di pecora.

4. Conclusioni

Grazie anche all'analisi del ruolo del narratore, si possono ormai
riepilogare i tratti salienti dei canti XIII-XVIII:

1. studiando una tra le fasi del poema in cui l'avvicendamento degli
episodi è più frenetico, si verifica come la logica dell'alternanza non miri
soltanto a una varietà che rallegri — come in effetti riesce a fare — il lettore
del Furioso, ma anche a persuadere il lettore che le tematiche centrali della
riflessione ariostesca sono tali proprio perché in grado di estendersi a

contesti molti disparati, da quello bellico a quello delle avventure che

rientrano nella tradizione cortese, due filoni che in questi canti si affiancano

come in poche altre parti del Furioso, dal momento che prima del

canto XIV la componente bellica è quasi assente, e che dalla metà del

poema in poi quella cortese-individualista viene progressivamente assorbita

da quella epica.
2. Le tematiche che in questi canti attraversano le frontiere costituite

dall'inizio e dalla fine delle sequenze narrative — e che non sono prive di

un significato metanarrativo, cosi da rinviare alle conclusioni del punto 1

— sono specificatamente: (a) il rapporto con la varietà del reale; (b) quello
con la parola, che a sua volta riflette gradazioni diverse di autocontrollo e

di distanza critica verso il mondo.
(a) Il rapporto con la varietà del reale è un tema centrale nel narrato

come lo è al livello della narrazione. Nei canti della battaglia di Parigi
sono raffigurati tre atteggiamenti nei confronti del caos del reale: il primo
è quello scelto per istinto da Rodomonte, che si scaglia nel tumulto della

127



GIAN PAOLO GIUDICETTI

battaglia e anzi ne è la principale causa scatenante; il secondo è quello di
Carlo Magno e Rinaldo, che mirano — con successo solo parziale — all'ordine,

in particolare attraverso la disposizione rigorosa delle truppe, e che

rimangono confinati a lungo in una posizione esterna rispetto al centro di

Parigi e al cuore della battaglia; il terzo è quello di Astolfo, che riesce a

domare il caos senza sacrificare né la propria individualità, né lo spirito
divertito e il piacere estetico. La terza, quella di Astolfo, è la soluzione più
ariostesca, mentre Carlo Magno e Rinaldo risultano, come il loro equivalente

Norandino, tendenzialmente indifferenti al lettore, anche perché
non si esimono, come Rinaldo quando uccide Dardinello, dal compiere
azioni ciniche, spietate.

(b) I diversi approcci al mondo si ripercuotono in quelli verso la parola.
Rodomonte si esprime istintivamente, bestialmente, mentre Carlo Magno e

Rinaldo promuovono un linguaggio didattico, religioso e allegorico,
supportati in questo dall'intervento di Michele e della Discordia. La riflessione

sul giusto equilibrio tra senso critico e passione, tra padronanza
retorica e sensibilità estetica, è inoltre raffigurata nell'opposizione tra
Astolfo e Grifone (che si ritroverà anche nelle contraddizioni del

rapporto tra narratore e materia narrata). Il primo utilizza in maniera
divertita, pragmatica e coronata dal successo gli insegnamenti ricevuti da

Logistilla e i consigli contenuti nel libro magico che la fata gli ha donato.

Contemporaneamente, il secondo si lascia manipolare ingenuamente dalle

menzogne di Orrigille, insegnando in qualche modo al lettore che l'adesione

eccessiva alla parola altrui, fosse pure quella dell'Ariosto, perduta la

facoltà critica, comporta lo smarrimento e l'incomprensione almeno

parziale della posta in gioco.

Gian Paolo GIUDICETTI

F.N.R.S. / Université catholique de Louvain

128


	L'alternanza ariostesca e la concezione della parola nell'"Orlando Furioso" : i canti XIII-XVIII

