
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 55 (2008)

Heft: 2: Fascicolo italiano. Animali nella letteratura italiana

Artikel: I maiali di Pasolini : "Porcile" tra apologo e autoritratto

Autor: Sabbatini, Marco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-270857

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-270857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I maiali di Pasolini:
Porcile tra apologo e autoritratto

Porcile, nato come testo teatrale, fornirà all'omonima pellicola pasoli-
niana l'episodio che s'intreccia con quello intitolato Orgia nel trattamento
originale. E solo l'ultima metamorfosi di un testo che si sviluppa sulla

falsariga del progetto di riscrittura dantesca avviato nei primi anni
Sessanta con La Divina Mimesis: nella scaletta della prima stesura di Porcile,

il protagonista sogna infatti una discesa all'inferno durante la quale assiste

«ai più atroci martiri e carneficine»1. Oggetto di questa «I VISIONE» è in
particolare «une nave di negrieri del '600», le cui vicende preannunciano
l'incubo dei lager nazisti, tema centrale della redazione definitiva. A fare

da Virgilio a Julian è Zaùm, «fratello di Dada»2, come risulta da due

episodi successivamente esclusi. Questo bizzarro personaggio, che si

accompagna con un mandolino, invita Julian a «fare un'esperienza
ultraterrena, una 'summa' / che comprende Inferno, Purgatorio e Paradiso»3. Il
suo discorso è cosparso di elementi parodici che rinviano direttamente al

poema dantesco. Stando sempre alla scaletta della prima stesura, Julian ha

una seconda visione dai risvolti fantascientifici, fondata questa volta su

Spinoza e la filosofia indiana: «Sogna di essere (o è addirittura, meglio) in
una grande nave spaziale (diretta a un pianeta): durante il viaggio si

realizza la filosofia di Spinoza (o qualche altra Utopia; o il bramane-
simo)»4. Come si vede, quelli che saranno i motivi centrali di Porcile sono

già tutti presenti nel progetto iniziale, ma il racconto non ha la secca

linearità della versione teatrale definitiva. Le analisi teoriche proposte da

Spinoza nel decimo episodio trovano una concreta illustrazione nella
vicenda dei negrieri, ambientata nello stesso secolo del filosofo, all'inizio
di quel lungo processo storico che sfocerà nei lager e nell'olocausto.

I modelli e le fonti ai quali Pasolini sembra attingere sono alquanto
eterogenei: Amleto di Shakespeare per la trama generale e i rapporti tra

1 Pier Paolo Pasolini, Teatro, a cura di Walter Siti e Silvia De Laude. Milano. Mondadori, «I

Meridiani», 2001. p. 647.
2 Ibid., p. 650.
' Ibid., p. 649.
4 Ibid., p. 648.

69

Marco Sabbatini. «I maiali di Pasolini: Porcile tra apologo e autoritratto». Versanti 55:2. fascicolo italiano. 2008. pp. f-y-78



MARCO SABBATINI

Julian-Amleto e Ida-Ofelia, ma anche L'Idiota di Dostoievski per la strana
catalessi del giovane protagonista; per i cognomi di alcuni personaggi e

l'evocazione dei campi di sterminio, il volume Medicina disumana", la cui
traduzione, uscita nell'ottobre 1967, permette di datare la prima stesura di
Porcile all'autunno di quell'anno. I dialoghi vengono poi rielaborati
durante la lavorazione del film (autunno 1968-primavera 1969). Da una
stesura all'altra, il testo perde tutti i suoi connotati dantesco-infernali, che

ricollegavano direttamente l'opera alla Divina Mimesis: vengono tagliati gli
episodi di Zaùm e dei negrieri; il solo elemento fantastico che rimane è

la presenza di Spinoza nel porcile.
Il motivo centrale di Porcile, cioè la scandalosa zoofilia e l'atroce morte

di Julian, è ispirato da un fatto di cronaca narrato in un saggio di psicanalisi,

come rivela l'autore stesso: «I porci. Ho letto un libro sulla psicoanalisi
in cui si parlava dell'amore di un giovane per i maiali. Sono rimasto
colpito da un fatto riguardante un siciliano che dopo aver assassinato suo

figlio aveva buttato il corpo ai maiali, che lo avevano divorato
interamente.»6. Nella scaletta della prima stesura, l'irresistibile attrazione provata
da Julian per i maiali viene presentata come «un amore tragico (molto
sensuale, carnale ecc. ma sublime)»: «egli può amare sessualmente solo i
maiali, nei loro porcili» e, alla fine, viene «sbranato e divorato dai maiali»7.

Nulla sembra annunciare qui quella che sarà la principale caratteristica di

questi animali in Porcile: la loro straordinaria polisemia.
I maiali hanno infatti nel testo teatrale e nel film una doppia valenza:

Julian ama veri maiali e un episodio, quello di Spinoza (tagliato nella
pellicola), si svolge in un vero porcile (che si vede, assieme ai suoi occupanti,
mentre scorrono i titoli di testa); ma Julian è anche vittima di maiali metaforici,

i padri capitalisti e borghesi, nel metaforico porcile della Germania
neocapitalista. «Porcile simbolizza la relazione tra l'antico e il nuovo capitalismo,

rappresenta un caso limite ed io ho necessità di scegliere casi limite.
Anche i personaggi sono casi limite, quasi dei simboli, e devono esprimersi
radicalmente» scrive Pasolini8. L'equazione porci — ricchi/potenti/borghesi

1 Medicina disumana. Documenti del «Processo dei medici» di Norimberga, a cura di Alexander Mitscherlich
e Fred Mielhe, Milano, Feltrinelli, 1967.
6 Pier Paolo Pasolini, Le regole di un'illusione, a cura di Laura Betti e Michele Gulinucci, Roma,
Associazione «Fondo Pier Paolo Pasolini», 1991, p. 209.
7 Pasolini, Teatro, op. cit., p. 647.
8 Pasolini, Le regole di un'illusione, op. cit., p. 208.

70



I MAIALI DI PASOLINI: PORC/LETRA APOLOGO E AUTORITRATTO

non è certo nuova nella letteratura italiana moderna: «ricco come un
maiale» è una metafora ricorrente in Giovanni Verga; e dello stesso

Pasolini basta citare il famoso verso: «Milioni di piccoli borghesi come
milioni di porci»9. La società neocapitalista è dotata di un enorme ventre
onnivoro10 al quale è impossibile sfuggire, come dimostrerà il tragico
destino di Julian, vittima di un potere cinico e osceno (non per caso il
giovane viene «martirizzato» mentre si celebra la «Festa della fusione», che

evidenzia la continuità del potere borghese con il nazismo). «E il potere
che rende porci (pigs) gli uomini. / Porci in senso metaforico e, devo dire,

ingiusto: perché i personaggi più simpatici del film sono i porci veri. Essi

sono innocenti»11. Assistiamo quindi a un totale rovesciamento dei valori:
da una parte, gli animali diventano oggetto d'amore; dall'altra, gli uomini
vengono animalizzati. I porci veri si situano al di là del bene e del male,

mentre quelli metaforici sono carichi di gravi colpe. A questa grottesca
metamorfosi si allude più volte nel testo: «resta da stabilire qual è il vero
porcile», ironizza Spinoza quando incontra Julian «nel porcile dei porci»12.

Pasolini sembra recuperare l'ironia straniante di certi procedimenti
brechtiani. Al drammaturgo tedesco viene affiancato il pittore Grosz, che

disegnava gli odiati borghesi con volti porcini: «per Grosz, contemporaneo
di Brecht, i ricchi erano raffigurati come maiali»13. Ma questo prestito
pittorico viene «nominato» piuttosto che rappresentato: il mondo di
Grosz, pur continuamente rievocato nel dialogo, si riduce a qualche relitto
figurativo14. Quello che contraddistingue i porci borghesi di Pasolini è la

facoltà di questi personaggi a percepirsi in quanto maiali. Lo zoomorfismo

grottesco, à la manière de Grosz, dei rappresentanti del capitalismo sfocia in
un continuo autosarcasmo: «I tempi di Grosz e di Brecht non sono affatto

passati. / E io avrei potuto benissimo essere disegnato da Grosz / Sotto
forma di un grosso maiale, e tu di una grossa maiala», proclama il Padre nel

III episodio15. L'insistenza su questa autoraffigurazione zoomorfica segnala

9 «Alla mia nazione», in La religione del mio tempo, in Pier Paolo Pasolini, Tutte le poesie, a cura di Walter
Siti, Milano, Mondadori, «I Meridiani», 2003,1.1, p. 1027.
"' Cfr. Pasolini, Teatro, op. cit., p. 612.
11 Pasolini, Le regole di un'illusione, op. cit., p. 207.
12 Pasolini, Teatro, op. cit., p. 630.
n Pasolini, Le regole di un'illusione, op. cit., p. 209.
14 Alberto Marchesini, Citazioni pittoriche nel cinema di Pasolini (da Accattone al Decameron;;, Firenze,
La Nuova Italia, 1994, p. 125.
15 Pasolini, Teatro, op. cit., p. 589 (cfr. anche pp. 609, 613 e 628).

71



MARCO SABBATINI

una delle letture possibili dell'episodio finale: ogni società divora coloro
che non rispettano le sue leggi. Anzi, come dichiara Pasolini nel Sogno del

centauro, «la società attuale schiaccia non solo i figli disubbidienti, ma

persino quelli che si compiacciono dell'ambiguità»16. Di fronte alla cultura
umanistica del Padre, alla tecnocrazia di Herdhitze o al progressismo
conformista di Ida, Julian afferma la sua totale, narcisistica, singolarità:
«Niente di ciò che è di tutti è mio»17. Né consenziente né dissenziente, il
figlio di Klotz è - paradossalmente - caratterizzato dalla sua identità
sfuggente, come appare chiaramente nel ritratto contraddittorio tracciato
da Ida e dalla Madre nell'episodio V E di Julian divorato dai maiali, così

come degli ebrei nei campi di sterminio nazisti, non rimarrà nulla,
neanche un «bottone». La Germania neocapitalista non è altro che la

resurrezione industriale del Terzo Reich nazionalsocialista: è bastata una
plastica facciale a fare di Hirt un uomo nuovo. Rifiutando ogni vita
sociale, Julian rifiuta la civiltà moderna, nata da quella stessa Ragione che

verrà abiurata nell'episodio X da Spinoza. Il Don Chisciotte, la Monadologia,

l'Etica, «libri sublimi», «non hanno fatto altro / che dar gloria» ai Potenti:

sono «opere / nate da un mondo che avrebbe prodotto, alla fine, / il tuo
padre umanista e il suo socio tecnocrate». La modernità, che culmina nel

lager e nell'olocausto, compie i suoi primi misfatti riducendo alla schiavitù

gli esseri umani, come illustra l'episodio poi escluso dei negrieri, ambientato

proprio all'epoca di Spinoza, cioè nell'età che sarebbe secondo

Pasolini all'origine di quell'olocausto a più larga scala che sta devastando la

millenaria cultura umana. La morte di Julian serve a «testimoniare», come
rivela Spinoza, «questa forma di linguaggio / che nessuna Ragione può
spiegare, neanche / contraddicendosi»18. Il suo martirio richiama il tragico
destino degli schiavi e degli Ebrei, ma è anche un atto di rifiuto assoluto di
quella modernità che ha portato l'intera umanità sull'orlo dell'abisso: per
sottrarsi all'immondo porcile metaforico della storia borghese, Julian deve

recarsi nel porcile reale e offrirsi in olocausto.

Nella scaletta della prima stesura, Julian conosce «il proprio desiderio
di essere martirizzato (?)»19. Il giovane viene più volte assimilato a un

16 Pier Paolo Pasolini, .Silici sulla politica e sulla società, a cura di Walter Siti e Silvia De Laude. Milano,
Mondadori, «I Meridiani», 1999, p. 1489.
17 Pasolini. Teatro, op. cit.. p. 586.
18 Ibid., p. 636.
" Ibid.. p. 647.

72



I MAIALI DI PASOLINI: PORCILE TRA APOLOGO E AUTORITRATTO

santo20 o addirittura a Cristo21. Ritroviamo qui un tema tipicamente
pasoliniano: dal dominio della Ragione ci si libera solo attraverso il
recupero del sacro. Questa liberazione non si fonda sull'intelletto bensì

sulla mera testimonianza corporale: «in quanto tu sei felice tu sei. / Col tuo
essere ti esprimi», spiega a Julian Spinoza, che ama in lui «la sola, la pura
presenza di un Dio che non consola»22.1 maiali, divorando Julian, lo trasportano

nel territorio del sacro, facendo di lui una specie di santo martire,
come afferma lo stesso personaggio nel trattamento cinematografico:

Una vocazione al martirio? Ogni tanto i segni della tragedia che mi succede dentro

senza che lo sappia si fanno vedere. Ma non è angoscia, è una specie di felicità che

mi paralizza. I mesi in cui sono stato in coma... tu mi vedi irrigidito, bloccato

come un morto... non è sciopero: è una specie di estasi! Quando sono così potresti
mordermi come quel maialino, io non sentirei niente; come un santo!23

La società di Klotz e Herdhitze divora i suoi figli, ma questo sacrificio

rappresenta la possibilità di un mistico riscatto che ci riporta in un mondo
lontanissimo, arcaico, presocratico e precristiano. Il tema acquista nella

versione cinematografica un significato più articolato e complesso in
quanto la storia di Julian alterna con quella di un personaggio simmetrico
e complementare, interpretato da Pierre Clementi: Pasolini intreccia la

trama 'tedesca' sviluppata nel testo teatrale con le vicende di un gruppo di

emarginati che vivono sui pendii dell'Etna e che si dedicano al culto del
cannibalismo.

Nell'episodio originariamente intitolato Orgia, il protagonista viene

spesso paragonato a una «bestia» che emette «grugniti»24 e viene anche lui
divorato (dai cani). Pasolini stabilisce un chiaro parallelismo tra zoofilia e

cannibalismo: l'amore di Julian per i maiali, spiega, è «un amore simbolico,

un simbolo analogo al cannibalismo. Con questa sfumatura: il cannibalismo
è simbolo di una rivolta assoluta, che rasenta la più atroce delle santità,

mentre l'amore dei maiali - in definitiva, una forma possibile dell'amore -

20 Ibid.,p. 600: «come un santo imbalsamato, né morto né vivo»; p. 636 «molti santi hanno predicato
/ senza dire una sola parola».
21 Pier Paolo Pasolini, Per il cinema, a cura di Walter Siti e Franco Zabagli, Milano, Mondadori, «I

Meridiani», 2001,1.1, p. 1125: «il dolore spettacolare d'un crocifisso».
22 Pasolini, Teatro, op. cit., p. 636.
23 Pasolini, Per il cinema, op. cit., p. 1163.
24 Ibid., p. 1106.

73



MARCO SABBATINI

lo lascia a mezza strada»25. Il personaggio interpretato da Pierre Clementi,
proprio per quella sua assoluta diversità che lo avvicina alla vitalità istintiva
dell'animale, trova nella morte un senso di intensa e mistica voluttà che lo
fanno più direttamente penetrare nella dimensione del Sacro:

Il piacere, forse, dell'essere uccisi; il piacere, intenso come quello del sole, in un'accesa

e fermentante primavera, di non essere stato uomo fra gli uomini, ma

qualcosa di diverso. Qualcosa di indecifrabile nel decifrabile; il frutto di una necessità,

una testimonianza orrenda, con l'orgiastica gioia sessuale che ne nasce,
l'ebbrezza della perdizione, la sua intimità, il suo ardore carnale, il suo odore

pesante, la meravigliosa vergogna, la sua attrazione che rende senza valore il resto
della vita, la sua veggente bestialità, la sua somiglianza, per intensità di vita, col

raccoglimento della morte26.

Questo personaggio si situa al di qua o al di là della dimensione
umana troppo umana dalla quale il figlio di Klotz non riesce a distaccarsi
del tutto, rimanendo «a metà strada». Pasolini si identifica chiaramente a

Julian, in cui è possibile riconoscere la figura del poeta assassinato, cara alla

letteratura moderna dal prologo di Così parlò Zarathustra (il personaggio
del funambolo morto, primo compagno del profeta sulla via dell'oltreuomo)27

al Poète assassiné di Apollinaire fino alla «Conclusione funerea» di
Una disperata vitalità e a molte altre pagine pasoliniane28. Emarginato,
condannato alla solitudine dalla sua diversità di saltimbanco, il poeta
moderno deve fingere di essere morto alla vita per potere celebrare il suo

essere al mondo. Pasolini, a proposito della versione cinematografica di
Porcile, precisa in termini molto espliciti:

Léaud è diverso, vive in modo misterioso, irrazionale; si potrebbe dire che fa

poesia della propria vita, ed è questo il motivo per cui la società lo divora. In
effetti, non possedendo altra fede che la 'ragion pratica', il mondo borghese non
può tollerare i poeti e tenta di integrarli, quando non cerca di sbatterli in prigione.
La grazia, per Léaud, è l'irrazionalità, il mistero29.

23 Pasolini, Il sogno del centauro, in Saggi sulla politica e sulla società, op. cit., p. 1489.
26 Pasolini, Per il cinema, op. cit., p. 1117.
27 Cfr. Marco Sabbatìni, L'argonauta, l'anatomico, il funambolo. Alberto Savinio dai «Chants de la mi-mort»
a «Hermaphrodito», Roma, Salerno, 1997, pp. 255-263.
28 Pasolini, Tutte le poesie, op.cit., pp. 1200-1202; cfr. i passi segnalati, in una prospettiva discutibilmente
esoterica, da Giuseppe Zigaina in Hostia. Trilogia della morte di Pier Paolo Pasolini,Venezh, Marsilio,
1995, pp. 11-99.
29 Pasolini, Le regole di un'illusione, op. cit., p. 209.

74



I MAIALI DI PASOLINI: PORCILE TRA APOLOGO E AUTORITRATTO

Non sorprende quindi che l'autore veda in Julian un vero e proprio
alter ego: «Io mi identifico in parte col personaggio interpretato da Jean-
Pierre Léaud (l'ambiguità, l'identità sfuggente e, insomma, tutto quello
che il personaggio dice di se stesso nel lungo monologo rivolto alla sua

'ragazza' che se ne va)»30. La funzione del bellissimo soliloquio, al quale fa

da raziocinante pendant l'episodio di Spinoza nel testo teatrale, è

fondamentale nell'economia delle due versioni di Porcile in quanto rappresenta
un appassionato autoritratto poetico ed erotico-esistenziale di Pasolini.

L'immersione nella vita provocata dall'amore di Julian per i maiali
richiama la «disperata / passione di essere nel mondo» del poeta delle
Ceneri di Gramsci^, per il quale «Solo l'amare, solo il conoscere / conta,
non l'aver amato, / non l'aver conosciuto»32. Come spiega Julian nel suo

monologo, questa immersione nella realtà è possibile solo escludendo

tutto ciò che è «ereditario, o possesso padronale, / o naturale dominio
almeno dell'intelletto»33; il personaggio sfugge così a quello che era il
dilemma finale delle Ceneri: «Ma io, con il cuore cosciente / di chi
soltanto nella storia ha vita, / potrò mai più con pura passione operare, /
se so che la nostra storia è finita?»34.

Il monologo di Julian sembra rieccheggiare le problematiche di un
testo al quale Pasolini, pur non citandolo mai esplicitamente, doveva

essere molto sensibile: l'Esame di coscienza di un letterato di Renato Serra,

autore che ha letto e meditato (Serra viene più volte evocato negli scritti
degli anni Quaranta e Cinquanta). Tacciato di onanismo da Benedetto
Croce, l'Esame è diviso, come si sa, in due parti conformi al sofferto
dualismo serriano: prima il cogitare, poi il vivere. Un ordine inverso a

quello che incontriamo nella versione teatrale di Porcile, dove l'episodio
raziocinante di Spinoza segue il soliloquio esistenziale di Julian. Nella
seconda parte dell'Esame, quella alla quale sembra attingere il lungo
monologo, l'interesse di Serra, come quello del personaggio pasoliniano,
va alla «verità».Viene evocata la «passione» del vivere hie et nunc: alleggerito

dal peso del discorso ragionante e argomentato, il soggetto è immerso
in un paesaggio nel quale il pensiero si tramuta in sensazione; il vincolo

Ibid., p. 207.
«Le ceneri di Gramsci», in Pasolini, Tutte le poesie, op. cit., p. 823.
«Il pianto della scavatrice», ibid., p. 833.
Pasolini, Teatro, op. cit., p. 623.
«Le ceneri di Granisci», in Pasolini, Tutte le poesie, op. cit., p. 826.

75



MARCO SABBATINI

corpo-mondo è vissuto come esperienza individuale e irrepetibile e al

tempo stesso condivisibile con coloro — i «richiamati delle ultime

manovre», «tutti fratelli»3'' — che sono immersi nel grande fiume della

realtà fenomenica. Per Serra come per Pasolini, la vita risulta «irriducibile
nella sua animalità istintiva e primordiale»36. Anche la scelta finale
dell'intellettuale romagnolo, che consiste nel «non» scegliere, richiama quella di

Julian, né consenziente né dissenziente.

Il monologo pasolimano può essere suddiviso in cinque sequenze, i cui
motivi centrali richiamano quelli presenti nell'Esame in una successione

spesso analoga:

1) l'amore difulian e i «fenomeni» che esso produce in lui (pp. 622-23).
L'«amore» di Serra ha per oggetto la letteratura, che ha sempre
considerato «la cosa più estrinseca e meno compromettente»: «Dopo aver
lasciato tutto il resto, questa è l'unica parte che mi rimane»37.

Ritroviamo lo stesso processo di esclusione in Julian: «Dalla realtà / io
ho dunque escluso - con l'ebbrezza della restrizione - / tutto ciò che

è mio obbligo / [...] / Che cosa mi resta?Tutto ciò che non mi appartiene»,

vale a dire la natura, i maiali e i contadini.

2) la giornata difulian e la sua concezione della vita (pp. 623-24).
L'amore di Julian lo «immerge nella vita» o, meglio, nella «realtà», dalla

quale ha escluso, come abbiamo visto, tutto ciò che è suo obbligo.
Questo tentativo di sfuggire al «naturale dominio almeno dell'intelletto»

ha il suo corrispettivo quasi perfetto nell'Esame, là dove Serra in

un analogo sforzo di estrema sincerità esplora le pieghe più recondite
del suo essere corporale:

Ecco quello che importa. Resto così sospeso ad assaporare la mia libertà nelle

sensazioni che l'attraversano [...].
Che cosa rimane di tutto il peso di prima? [...]
Esso [=sospiro] è mio. È il mio essere, che non posso cambiare; e non voglio. E la

parte più oscura e più vera di me stesso. Quando tutto il resto se n'è andato, questo
solo mi è rimasto. [...] Ho potuto distruggere nella mia mente tutte le ragioni, i

motivi intellettuali e universali, tutto quello che si può discutere, dedurre, conclu-

33 Renato Serra, Esame di coscienza di un letterato, a cura di Manno Biondi e Roberto Greggi, Cesena,
Il Vicolo & Il Ponte Vecchio, 1996, pp. 109 s.
36 Ibid., p. 98.
17 Ibid., pp. 103 s.

76



I MAIALI DI PASOLINI: PORC/fETRA APOLOGO E AUTORITRATTO

dere; ma non ho distrutto quello che era nella mia carne mortale, che è più
elementare e irriducibile, la forza che mi stringe il cuore. E la mia passione38.

3) l'evocazione dei contadini, che gli appaiono anche in sogno (pp. 624-25).
Avendo escluso dalla realtà tutto ciò che è obbligo, a Julian restano

(oltre alla natura e ai maiali) i contadini, che «al [suo] passaggio, / [lo]
salutano con un sorriso radioso, / e complice, sì, proprio complice».
Una complicità che Serra sembra condividere quando incrocia gli
umili commilitoni e la gente della sua terra: «Tanto, quello che conta

non è la parola; è l'occhiata di complicità che ci scambiamo e che ci

unisce, anche su rive opposte e con animo diverso, gente legata alla

stessa sorte, che s'incontra e si riconosce»; «ci son tutti quelli che si

aprono a un sorriso istintivo nell'incontrarmi - sorriso semplice e

lieto»39. Il loro «andare insieme»40 richiama la marcia sognata da Julian:
«Vengono avanti / e niente potrebbe arrestarli».

4) il rapporto erotico e il ritorno alla realtà (pp. 626-21).
Dopo l'amore, i colori del mondo diventano «intollerabili», ma il
ritorno alla realtà provoca poi in Julian orribili incubi. L'«ora di

passione» vissuta da Serra è contrassegnata da circostanze e fenomeni
analoghi a quelli evocati da Julian - metamorfosi dei colori, tramonto,
ritorno alla realtà dopo l'intensità dell'esperienza vissuta:

I colon rincrudiscono sulla terra nuda e brillante sotto le nubi gonfie; il verde che

si rinfresca e il turchino che s'agghiaccia; luce di primavera nel finire del giorno. [...]
E insieme con ciò, dopo e prima di tutte le cose, la mia passione: angoscia: vita di

questo momento. [...]
Ritrovo il contatto col mondo e con gli altri uomini, che mi stanno dietro, che

possono venire con me. [... 1

Non voglio né vedere né vivere al di là di questa ora di passione41.

5) il racconto di un sogno premonitorio (p. 627).
Il monologo di Julian si conclude con la narrazione di un sogno la cui
battuta finale - «Chissà mai qual è la verità dei sogni oltre a quella di
renderci ansiosi della verità» - sembra ricalcare un interrogativo che

-ÌS Ibid. pp. 106 s.
,v> Ibid. • P* 112.
4 Ibid. P 111.
41 Ibid. ¦PF 106--108 e 112

77



MARCO SABBATINI

leggiamo nell'ultima pagina dell' Esame: «Che cosa ho io oggi di più
sicuro a cui fidarmi, all'infuori del desiderio che mi stringe sempre più
forte?»42

Se da una parte Julian è la vittima sacrificale del Potere, dall'altra il suo

martirio è vissuto come un atto d'amore: «è un affetto / che ti attrae tra

questi porci, e quindi ne sei schiavo», dice Spinoza a Julian, che subito
conferma: «Mai affetto fu più forte di questo che mi attrae tra questi
porci»43. Julian si offre in pasto agli amati maiali «come supremo momento
di fusione e di amore»44. Un amore scandalosamente trasgressivo che lo
isola dalle brutture del mondo e sfocia nell'autoerotismo: «Hai sempre
saputo che saresti arrivato qui, in questo porcile, a separarti dal mondo,
come in una masturbazione»45. Si tratta di un'esperienza ripetitiva,
profondamente narcisistica: «Non c'è un "CHI", c'è soltanto il mio amore»46.

L'altro è solo un corpo disponibile all'amplesso, come chiarisce il
trattamento cinematografico: «era innamorato sul serio. O una cosa molto
simile all'amore. Un amore vero, voglio dire, quello che ti fa vittima, da cui

non ci si può liberare, cui bisogna dare tutto. / Insomma, quando non
importa se l'altro non ti ama, basta che si lasci amare... E si prova gratitudine

solo per questo»47. Impossibile non vedere nella zoofilia di Julian una
rappresentazione metaforica dell'identità omosessuale. Il giovane protagonista

di Porcile, la cui morte prefigura stranamente quella dell'autore,
incarna lo stesso sogno di un possesso assoluto dei corpi che Pasolini

perseguirà fino alla tragica notte del 1 novembre 1975. Dietro i maiali si

nascondono anche i giovani corpi di proletari amati nelle notti in cui il
poeta era solito girare «come un gattaccio / in cerca d'amore»4X: quei
«corpi senza anima» per i quali provava «un'infinita fame / d'amore»49.

Marco Sabbatini
Université de Genève

42 ¡bid.,p. 112.
4 ' Pasolini, Teatro, op. cit., pp. 632 s.
44 Franca Angelini, Pasolini e lo spettacolo, Roma, Bulzoni. 2000, p. 175.
415 Pasolini, Per il cinema, op. cit., p. 1167.
46 Pasolini, Teatro, op. cit., p. 594.
47 Pasolini, Per il cinema, op. cit., p. 1138.
48 «Poesie mondane», in Tutte le poesie, op. cit., p. 1101.
4'' «Supplica a mia madre», ibid., p. 1102.

78


	I maiali di Pasolini : "Porcile" tra apologo e autoritratto

