
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 55 (2008)

Heft: 2: Fascicolo italiano. Animali nella letteratura italiana

Artikel: Ostriche e talpe : a proposito della "Circe" di Giovan Batista Gelli

Autor: Puliafito, Anna Laura

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-270854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-270854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ostriche e talpe.
A proposito della Circe di Giovan Batista Gelli

Una delle grandi tematiche umanistiche è quella legata alla discussione

della dignitas hominis. Lanciata retoricamente dal discorso di Giannozzo

Manetti, approfondita e ontologicamente sistematizzata da Giovanni Pico,
dolorosamente contestata da Leon Battista Alberti — solo per citarne
alcune formulazioni emblematiche — la riflessione sulla natura e le potenzialità

dell'uomo e sul suo rapporto con il mondo costituisce un
momento fondamentale per delineare molte sfaccettature della cultura

quattro e cinquecentesca1.
Inevitabile termine di riferimento per quello che da più parti è visto

come il soggetto privilegiato della creazione, è il mondo animale, di
fronte al quale l'uomo è chiamato a misurare la distanza rispetto all'uso
della ragione e della parola, della coscienza del proprio essere e della

capacità di compiere scelte etiche. È in questo quadro che si inseriscono
i dialoghi de La Circe di Giovan Batista Gelli, stampati per la prima volta
a Firenze nel 1549, un anno dopo la nomina del Gelli a console
dell'Accademia Fiorentina2.

Già nell'offrire l'opera a Cosimo I, Gelli definisce il quadro di
riferimento dei suoi dialoghi: una lunga parafrasi della Oratio pichiana,
presumibilmente tanto nota da non dover essere esplicitamente dichiarata,
è seguita dal richiamo esplicito a Plutarco, autore di un celebre dialogo

1 Giannozzo Manetti, De dignitate et excellentia hominis, in Prosatori latini del Quattrocento, a e. di
Eugenio Garin, Milano-Napoli, Ricciardi, 1952, pp. 422-487; Giovanni Pico della Mirandola, De
hominis dignitate. Heptaplus. De ente et uno e scritti vari, a e. di Eugenio Garin, Firenze, Vallecchi, 1942

(ora Torino, Aragno, 2004 da cui cito); Leon Battista Alberti, Theogenius, in Id., Opere volgari. IL Rime

e trattati morali, a e. di Cecil Grayson, Bari, Laterza, 1966, pp. 53-104.
2 La Circe di Giovanbatista Gelli Accademico Fiorentino, In Firenze 1549. La Circe ebbe subito

successo, tanto che alla prima edizione, oltre a un'edizione veneziana, fecero seguito, ancora presso
Torrentino, due altre edizioni rivedute, rispettivamente nel 1550 e nel 1562. Citerò tuttavia da La
Circe, in Giovan Batista Gelli, Dialoghi, a e. di Roberto Tissoni, Bari, Laterza, 1967, pp. 143-289.
Questa edizione, che riprende il testo del 1562, offre anche un quadro particolareggiato della tradizione

testuale (ibid., pp. 382-418). Per un complessivo profilo bio-bibliografico di Gelli cfr.
Dizionario Biografico degli Italiani (DBI), Roma, Istituto dell'Enciclopedia Treccani, voi. 53, 1999, ad

vocem.

35

Anna Laura Puliafito, «Ostriche e talpe. A proposito della Circe», Venants d5:2, fascicolo italiano, 2008, pp. 35-46



ANNA LAURA PULIAFITO

Bruta ammalia ratione uti, altrimenti noto come Gryllus*. Già la scelta delle
due fonti direttamente o indirettamente dichiarate sottolinea il confronto
che i dialoghi metteranno in scena: da una parte una ipotetica superiorità
dell'uomo; dall'altro il paradossale privilegio dell'essere animale4.

A Circe che egli sta per lasciare deciso a far ritorno ad Itaca, Ulisse
chiede un'ultima grazia: di restituire forma umana a tutti i greci «da lei
trasformati in varii animali». La maga acconsente, a patto che siano essi

stessi a dare l'assenso, e, per far ciò, «concede il poter favellare a ciascheduno

come quando egli era uomo»5.

Sullo sfondo della lettura che Gelli offre dell'antico mito, il motivo
della metamorfosi non fa che estremizzare in chiave allegorica la riflessione

pichiana sulla natura dell'uomo. Alla sua ultima creatura, per la

quale non ha più forme disponibili, Dio concede di assumere liberamente

la forma che vuole, lungo una scala che può spingere l'uomo in
basso verso le cose del mondo, «per lor rea sorte o per lor mala

elezione», o elevarlo al cielo, conducendolo alla «vera perfezione». Il
nuovo 'Prometeo' si fa così camaleonte, e l'incantesimo di Circe,
allegoria della Materia, dà forma esteriore alle scelte di vita che l'uomo
è chiamato a fare:

in potestà dell'uomo è stato liberamente posto il potersi eleggere quel modo nel

quale più gli piace vivere e, quasi nuovo Prometeo6, trasformarsi in tutto quello
che egli vuole, prendendo, a guisa di camaleonte, il color di tutte quelle cose a le

quali egli più si avvicina con l'affetto; e finalmente farsi o terreno o divino, e a

quello stato trapassare che a la elezione del libero voler suo piacerà più7.

3 Plutarch's Momlia, ed. William O Helmbold, London-Cambridge (Mass.), 1957, voi. XII; ora anche
Plutarco, Le bestie sono esseri razionali, a e. di Giovanni Indelli. Napoli, D'Auria, 1995; Plutarco, Le virtù

degli animali, a e. di Antonella Zinato. introduzione di Oddone Longo, con testo a fronte, Venezia,
Marsilio, 1995.
4 Sulla Circe e le sue fonti cfr. Barbara Kuhn, Mythos und Metapher. Metamorphosen des Kirke-Mythos in
der Literatur der italienischen Renaissance, München, Fink, 2003, pp. 120-180, e m particolare pp. 161-
163;Vittoria Perrone Compagni, «Cose di filosofia si possono dire in volgare. Il programma culturale
di Giambattista Gelli» in Arturo Calzona et al., Il volgare come lingua di cultura dal Trecento al Cinquecento.
Atti del Convegno internazionale, Mantova 18-20 ottobre 2001, Firenze, Olschki, 2003, pp. 301-337.
5 Argomento, in Gelli, La Circe, op. cit., p. 147.
6 La lezione originaria pichiana, è però «proteo», cfr. Pico, De hominis dignitate, op. cit., p. 107.
7 Gelli, La Circe, op. cit., p. 145. Per una succinta analisi del testo pichiano cfr. Michele Ciliberto, //
Rinascimento a Firenze: figure e motivi, in Id., Pensare per contrari. Disincanto e utopia nel Rinascimento,
Roma, Edizioni di Storia e Letteratura, 2005, pp. 71-206, in particolare pp. 95-104.

36



OSTRICHE E TALPE. A PROPOSITO DELLA CIRCE

Fiducioso di poter così acquistare le lodi dei «suoi Greci», nei primi
nove dialoghi Ulisse interroga i diversi animali che incontra, proponendo

loro di ridiventare uomini e di fare insieme ritorno in patria. Ma,
come subito predetto da Circe, nessuno acconsente: ciò che nella

prospettiva umana di Ulisse dovrebbe portargli fama maggiore di quanta
già non possieda, da parte degli animali non sembra poter produrre nei
suoi confronti che odio8.

I dialoghi ripercorrono in gran parte — proiettandole su figure diverse

che, nello stile del 'calzaiolo' fiorentino, si arricchiscono di colore locale —

le riflessioni contenute nello scritto plutarcheo9. Anche in quel caso

Gryllos (nome «'parlante', che richiama il grufolare dei suini»1"), aveva

recisamente rifiutato l'offerta di Odisseo".
Se il vantaggio primario degli animali sull'uomo è quello di essere in

perpetua sintonia con la Natura, fonte inesauribile e gratuita di tutto ciò
che è necessario alla loro conservazione, ciò che si profila nel corso di
entrambe le opere è una paradossale superiorità dei 'bruti' anche in
campo morale. Essi divengono infatti esempio di virtù, di temperanza nei

costumi, di pacifica convivenza all'interno delle specie, di perfetta
uguaglianza tra i sessi. E, aggiunge Gelli, anche laddove i loro comportamenti

sembrano scostarsi da quelli che noi riteniamo esemplari, ciò
avviene non per errore loro, ma per necessità naturale12.

Non c'è qui modo di ripercorrere nei particolari tutti i motivi che si

profilano nei dialoghi del Gelli Accademico, particolarmente sensibile
alle problematiche specificamente fiorentine e attento ad allinearsi alla

politica culturale di Cosimo13. Mi soffermerò pertanto ad analizzare solo

uno dei dialoghi, per sottolineare anche quello che mi sembra un
capitolo importante della sua fortuna cinquecentesca.

I greci che Ulisse incontra nella sua ricerca hanno la forma di animali
molto diversi tra loro. Alcuni rappresentano figure e funzioni specifiche
della società contemporanea, trasposte in veste greca, altri sono introdotti

8 Gelli, La Circe, op. cit., d. I, p. 150.
'' Sui dubbi quanto all'attribuzione dello scritto cfr. Plutarco, Le virtù degli animali, op. cit., pp. 45 s. Per

i riscontri testuali cfr. invece quanto segnalato in Id., Le bestie sono le esseri razionali, op. cit., passim.
111 Plutarco, Le virtù degli animali, op. cit., p. 19.
" Id., Le bestie sono esseri razionali, op. cit.. p. 61.
12 Gelli, La Circe, op. cit., d. IV, pp. 195 s.
n Cfr. ibid., d. Ill, p. 183: vedi anche p. 146.

37



ANNA LAURA PULIAFITO

a discutere più in generale vizi e virtù umane dietro le quali non è

difficile, di nuovo, leggere una polemica contro gli usi e costumi della
Firenze cinquecentesca. Ulisse incontra così la Serpe, già medico
costretto a misurarsi ogni giorno con la debolezza della complessione
umana e dibattuto tra gli strumenti di una scienza vera, ma inutile, e di
un'arte, applicabile nell'esperienza, ma perciò stesso fallace14. Segue la

Lepre, che da uomo ha mutato tanti «stati» da non riuscire a qualificarsi
univocamente, e che riesce però a illustrare tutte le difficoltà tanto di chi
è «principe» chiamato a governare, che di chi è «privato» ed esercita la

mercatura, la milizia, il sacerdozio, la navigazione15. È quindi la volta del

Capro, che rammenta quattro «infelicità e miserie» che, già sole,
basterebbero a detestare la vita dell'uomo, costretto a fare i conti con
l'insicurezza del presente, la paura del futuro, il sospetto nei confronti dei
suoi simili, il timore e rispetto delle leggi16. In posizione centrale è poi
l'incontro con la Cerva, breve schizzo dell'infausta condizione femminile

per bocca della moglie di un filosofo17. Per diretto contrasto
l'incontro successivo è con il Leone, che elogia le doti di vera fortezza

degli animali, e la loro capacità di sopportare i disagi, così i maschi come
le femmine, queste ultime non «come le vostre, che mentre voi sopportate

i disagi, e correte i pericoli delle guerre o del navicare o d'altre cose
necessarie a l'uso umano, si stanno oziose al fuoco a novellare»18. Con il
VI dialogo si apre la parte dell'opera che meglio si inserisce nella
tradizione dei bestiari edificanti antichi e medievali19. La discussione si

sviluppa infatti nei tre dialoghi successivi per dimostrare l'esemplarità
animale anche rispetto alle altre virtù cardinali. Il Cavallo ribadisce la

superiorità della fortezza animale (perché mai, altrimenti i poeti e gli
storiografi ricorrerebbero alle similitudini con il leone o con il toro
volendo significare la forza eccezionale di alcuni uomini?2") e si fa portavoce

della temperanza, che «si esercita circa a le malinconie e a le

4 Gelli, La Circe, op. cit., d. II, pp. 164-179, in particolare p. 170.
5 Ibid., d. Ill, pp. 180-193, in particolare pp. 187 ss.
'' ibid., d. IV, pp. 194-206, in particolare p. 198.
7 Ibid., d.V, pp. 207-219, in particolare p. 210.
8 Ibid., d.VI, pp. 220-231, in particolare p. 227.
9 Per un panorama complessivo sulla tradizione del genere a partire dal Physiologus greco cfr. Bestiari

medievali, a e. di Luigina Morini,Torino, Einaudi, 1996, in particolare pp. VIi-XXM.
211 Gelli, La Circe, op. cit., d. VII, pp. 232-243, in particolare p. 237.

38



OSTRICHE E TALPE. A PROPOSITO DELLA CIRCE

dilettazioni»21; il Cane, sub specie humana uomo di lettere prima, ozioso
benestante poi, proclama la prudenza, «senza la quale non può essere

virtù alcuna»22; ìlVitello, infine, dichiara la supremazia animale in fatto di

giustizia, quella distributiva quanto quella commutativa23.
È tuttavia nel dialogo I che Ulisse incontra gli animali che più ci

interessano, presentati questa volta in coppia e non singolarmente come
negli altri casi:

Circe. [...] vedi tu quei due nicchi appiccicati a quel sasso, che s'aprono e rinserrano?

E quel monticel di terra, il quale è poco fuori dall'acque a pie di quella
palma? [...] Nell'uno è una Ostrica e nell'altro una Talpa, che già furono uomini
e Greci.

Il dialogo ha un carattere insieme introduttorio e riassuntivo poiché
pone a confronto Ulisse con quelli che vengono considerati i gradini
più bassi della ferinità, metamorfosi delle più umili e rozze tra le forme
umane: Ittaco, il pescatore, e l'agricoltore dell'Etolia sono infatti agli
occhi di Ulisse di «sì grosso ingegno» da non poter rettamente distinguere

il bene dal male, da non poter forse neanche esser considerati
rappresentativi della razionalità umana24. D'altra parte la loro vita di
uomini è stata «tanto misera e faticosa» che non meraviglia affatto che
essi «non voglino ritornare a provarla». La scelta, dichiarerà Circe nel

dialogo II, non è avvenuta a caso25. Proprio in virtù del loro legame
con quelli che sono i più crassi tra gli elementi, l'acqua e la terra, gli
animali in cui il pescatore e il contadino sono stati trasformati meglio
di altri si prestano a rappresentare la forza della Natura che guida le

loro azioni.
Prima di prendere la parola, l'Ostrica chiede la collaborazione di

Ulisse per evitare che un granchio getti «un sassolino fra l'un nicchio e

l'altro» per impedirle di richiudersi e poterla così mangiare. Ulisse è

21 ftid.,p.238.
- Ibid., à. Vili, pp. 244-255, in particolare p. 247.
21 ibid., d. IX, pp. 256-268, in particolare p. 261.
24 Ibid., d. I, p. 158; p. 159; anche d. II, p. 165.
25 Ibid., d. II, p. 165. Il riferimento polemico si riferisce alle egloge piscatorie da Sannazaro in poi e

alla poesia pastorale in genere. Contro l'ipotesi della pesca, della caccia e della coltivazione, soprattutto

viticola, per «passatempo» e «diletto» cfr. ancora d. I, pp. 154; 160.

39



ANNA LAURA PULIAFITO

stupito da tanta «sottile arguzia» e chiede: «Ulisse. [...] E chi vi ha

insegnato guardarvi da loro, e fuggire così questi loro inganni?
Ostrica. La Natura, la quale non manca ad alcuno mai delle cose
necessarie»26.

E proprio sulla funzione di provvidenziale razionalità della Natura
che tutto il primo dialogo viene costruito. Con procedimento
significativamente sillogistico, anzi sofistico, Ittaco-Ostrica mostra come la

Natura deve necessariamente amare più gli animali che gli uomini
ritenendoli oggetto più degno, se è vero come è vero che solo gli
uomini «nascono ignudi», quando invece gli altri animali vengono al

mondo «vestiti, chi di cuoio, chi di peli, chi di squame, chi di penne, chi
d'una cosa e chi d'un'altra»27. Ulisse può in questo caso controbattere,
sottolineando come la necessità sia in realtà di sprone all'uomo per
«esercitare la fantasia e gli altri sensi interiori più diligentemente», così

da poter poi «servire all'intelletto». Pur opponendo la centralità
dell'uomo nel creato, e dunque il rapporto di finalità che sottopone gli
animali agli esseri umani, Ulisse si mantiene pienamente nella prospettiva

offerta dall'argomento dell'Ostrica, e sottolinea la necessità di

disporre di «membri, e particolarmente quegli organi e quegli strumenti
dove si fanno queste operazioni, [...] di materia più gentile e più agile»
di quella animale28.

Al motivo della nudità, fa riscontro, nelle parole questa volta della

Talpa, la constatazione che solo l'uomo, tra tutti gli animali, già alla

nascita piange29. Su questo tema, e partendo in gran parte dalle stesse

fonti, aveva scritto molto incisivamente già l'Alberti30. Il Gelli sceglie di
delineare in successione serrata i motivi dell'infelice esistenza umana e

la loro possibile lettura in chiave positiva. Ecco allora che, in un
intreccio di argomentazioni sofistiche che caratterizzano l'eloquio di
Ulisse e che Ittaco ha imparato dai filosofi ateniesi («in quelle dispute

20 Gelli, La Circe, op. cit., d. I, pp. 151 s. L'immagine del granchio che divora l'ostrica è presente anche
nell'emblematica cinquecentesca, cfr. Arthur Henkel e Albrecht Schöne, Emblemata. Handbuch zur
Sinnbildkunst des XVI. und xvilJahrhunderts, Stuttgart, Metzler. 1996. pp. 725 s.
27 Gelli, La Circe, op. cit., d. I, p. 153.
28 Ibid. Il tema della nudità è presente già nel 1. VII della Historia naturalis.
29 Gelli, La Circe, op. cit.. d. I, p. 160. Di nuovo Gelli si chiede con Plinio (vili, 42) se anche il cavallo

pianga, per concludere che così non è.
'" Alberti, Theogenius, op. cit., pp. 89 s.

40



OSTRICHE E TALPE. A PROPOSITO DELLA CIRCE

[...] le quali non credo che intendessimo né eglino né gli altri»)31, la

necessità di farsi costruire la casa che la Natura non fornisce loro,
diviene segno della possibilità per l'uomo di vivere secondo il proprio
«animo»; mentre alla Talpa che ricorda il sudore di coltivare i campi per
produrre di che cibarsi, Ulisse controbatte che questo è solo il sintomo
di un gusto che si è adeguato a cibi sempre più delicati32.

La parte più interessante del dialogo è quella conclusiva. Al rifiuto
ancora una volta ribadito da parte della Talpa di tornare ad essere uomo,
Ulisse afferma:

Ulisse. Ehi,Talpa mia, tu arai fatto ancor tu come io dissi a quella Ostrica: tu arai

perduto a un tempo medesimo l'effigie di uomo e la ragione. E se tu vuoi vedere

se egli è il vero quel che io dico, considera che animali voi siete; che se voi fussi

pur perfetti, io direi che voi avreste qualche ragione.
Talpa. O che ci manca egli?

Ulisse. Come, che vi manca! A lei il senso dell'odorato e dell'udito, e, quello che

è più, il potersi muovere da un luogo a un altro; e a te il vedere, che sai quanto ei

merita d'esser avuto in pregio, dandoci egli la notizia di più differenze di cose che

alcun altro sentimento11.

Su queste premesse la Talpa relativizza il concetto di perfezione, che in
realtà può essere valutato solo all'interno delle caratteristiche della specie:

Talpa. Oh! Per questo noi non siamo imperfetti; ma siamo chiamati così da voi a

rispetto di quegli che gli hanno tutti [i.e. sentimenti]. Ma imperfetti saremo noi se

noi mancassimo di alcuno di quegli che si convengono a la specie nostra14.

Viene così indirettamente ribadito il principio enunciato in apertura
dall'Ostrica, a proposito di come difendersi dalle insidie del granchio: la

«Natura non manca ad alcuno mai delle cose necessarie»33.

11 Golii, La Circe, op. cit., d. I, p. 157, dove è particolarmente evidente il carattere sofistico degli
argomenti.
12 Ibid., p. 159. E interessante notare come la Talpa liquidi subito l'ipotesi di un'età dell'oro in cui
anche l'uomo poteva nutrirsi di «erba», «semi» e «frutti» prodotti per lui spontaneamente dalla terra,
cfr. ibid., p. 160.
-*" Ibid., p. 161.
14 Ibid.
" ftííi.,p.l52.

41



ANNA LAURA PULIAFITO

Se dunque la Talpa non vede e l'Ostrica non può odorare o udire, né

muoversi da un luogo all'altro è perché né l'una né l'altra hanno bisogno
di farlo. Se ogni moto muove infatti dal bisogno — aggiunge la Talpa -

che bisogno ha adunque l'Ostrica del moto locale, se ella ha quivi tutto quel che

le bisogna? E similmente dello odorare, porgendole la natura di che cibarsi, senza

avere a ricercare qual cosa gli è a proposito e qual no? E io, similmente, volendo

stare sotto terra, dove io ritrovo il mio contento, che bisogno ho del vedere?1''

Aspirare a perfezioni che esulano dalle caratteristiche necessarie e

sufficienti ad una prospera conservazione della specie non è nemmeno
ipotizzabile: «Talpa. [...] A me basta essere perfetta nella mia specie.

Come desideri tu lo splendore che ha una stella, o l'ale che ha un
uccello?»37

Su queste considerazioni la Talpa prende congedo da Ulisse per ritornare

sotto terra, non senza aver ribadito, ancora una volta, la sua definitiva
rinuncia a tornare uomo.

La Circe del Gelli è stata avvicinata dalla critica ad altre opere di
metamorfosi cinquecentesche, in particolare all'Asino di Machiavelli e

al Cantus Circaeus di Giordano Bruno38. Per altro verso è stato sottolineato

come la lettura dell'operetta riaffiori più volte nei dialoghi
italiani del Nolano39. Quantomeno il primo dei dialoghi emerge
tuttavia in maniera molto chiara in un'opera che risale in gran parte ad

un periodo ancora precedente ai grandi dialoghi bruniani e che va alle

stampe durante il soggiorno parigino di Bruno. Si tratta del Candelaio,

36 Ibid.,p. 162.Va ricordato che l'incontro con l'Ostrica si chiudeva con l'immagine di quest'ultima
che si ritirava dalla disputa per «pascersi [...] senza noia o pensiero alcuno» della rugiada che cadeva,
cfr. ibid., p. 157.
37 Ibid., p. 162.
38 Emmanuel Hatzantonis, «Il potere metamorfico di Circe quale motivo satirico in Machiavelli, Gelli
e Bruno», Italica, 37, n. 4, 1960, dicembre, pp. 257-267'. Cfr. Niccolò Machiavelli, L'Asino, in Id., Tutte
le opere, a e. di Mario Martelli, Firenze, Sansoni, 1971, pp. 954-976. Per il Cantus vedi ora Giordano
Bruno, Le ombre delle idee. Il canto di Circe. Il sigillo dei sigilli, Introduzione di Michele Ciliberto,
Traduzione e note di Nicoletta Tirinnanzi, Milano, Rizzoli, 1997; Vittoria Perrone Compagni,
«"Minume occultum chaos". La magia ordinatrice nel Cantus Circaeus», Bruniana & Campanelliana,

VI, 2000/2, pp. 281-297.
39 Cfr. Eugenio Canone, «La profonda notte animale dello Spaccio della Bestia trionfante», Bruniana

& Campanelliana, 2002/1, pp. 23-46. in particolare pp. 23; 35. I riferimenti sono in particolare alla
Cabala del cavallo pegaseo e allo Spaccio della bestia trionfante, cfr. ibid., p. 34.1 testi bruniani si leggono ora
in Bruno, Dialoghi filosofici italiani, a e. di Michele Ciliberto, Milano, Mondadori, 2000.

42



OSTRICHE E TALPE. A PROPOSITO DELLA CIRCE

opera per molti aspetti tematicamente molto vicina ai dialoghi italiani,
ma per la quale Bruno sceglie la veste scenica. La commedia rappresenta

alcuni temi molto cari a Bruno: la vicissitudine, intesa come fluire
incessante delle forme secondo il principio dell'omnia in omnibus; la

necessità di una riforma del sapere di fronte al decadimento pedantesco
della scienza accademica; la relatività dei valori etici e, ancora, il
rapporto tra Natura e Virtù, tra Fortuna e Merito40. Su quest'ultimo
punto Bruno si sofferma in particolare nel V atto, nella discussione

serrata tra Gioan Bernardo, il pittore che è occulto protagonista
dell'azione, e Ascanio, «servitor da sole e da candela» di Bonifacio, uno
dei tre 'pazzi' attorno a cui si muove la vicenda41. La scena si apre sul

passo seguente:

Gioan Bernardo. Tanto che, figliol mio, tornando al proposito, è opinion
comune, che le cose son talmente ordinate, che la natura non manca del necessario,

e non abonda del soverchio. Le ostreche non han piedi: per che in qual si

voglia parte del mare si trovino, han tutto quel che basta a lor sostentamento; per
che d'acqua sola, e del caldo del sole (la cui virtute penetra in sino al profondo
del mare), si mantengono. Le talpe ancora non hann'occhi; perché la lor vita
consiste sotto terra, e non vivono d'altro che di terra, e non possono perderla. A
chi non ave arte, non si danno ordegni42.

I caratteri che Bruno attribuisce ai due animali sono quelli tradizionali

e che erano stati mantenuti da Gelli. Dell'ostrica Bruno sottolinea
anche altrove il carattere zoofita che già le aveva riconosciuto Aristotele,
in quanto priva di tutte le prerogative necessarie al moto locale e dunque
dotata di un'anima a metà tra tra vegetativa e animale43. In quanto tale

40 Un rapido accenno merita il confronto tra i frontespizi delle due opere, in cui all'«Accademico
Fiorentino» corrisponde l'«Achademico di nulla Achademia; detto il fastidito» (confronto l'edizione
1550 della Circe con la ristampa anastatica della commedia in Bruno, Opere italiane, a e. di Eugenio
Canone, Firenze, Olschki, 1999, voi. I, p. [1]).
41 Bruno, Oeuvres complètes. I. Chandelier, Introduction philologiques de Giovanni Aquilecchia,
Traduction de Yves Hersant, Paris, Les Belles Lettres, 1993. Cfr. Propologo, ibid., p. 43. L'opera viene
pubblicata «In Pariggi, Appresso Guglelmo Giuliano» nel 1582. Mi permetto di rimandare a Anna
Laura Puliafito Bleuel, Comica pazzia. Vicissitudine e destini umani nel Candelaio di Giordano Bruno,
Firenze, Olschki, 2007.
42 Bruno, Chandelier, op. cit., p. 371.
43 Bruno, Libri physicorum Aristotelis explanati, in Id. Opera omnia, a c. di Nuccio Ordine, CD-Rom
Lexis li- Aragno, [1999]. Che, come gli altri animali acquatici, l'ostrica corrisponda ai gradini più bassi

della scala ontologica risulta già nel Timeo platonico, 96 b5- c2.

43



ANNA LAURA PULIAFITO

l'ostrica comparirà anche nello Spaccio della bestia trionfante come
condanna nell'ambito di una metempsicosi non più legata al caso, ma
razionalmente giustificata44.

La talpa è, per altro verso, un animale emblematico per Bruno, non
fosse altro che per il valore metaforico che essa assume in un celebre passo
del dialogo I della Cena delle Ceneri4''.

Ciò che mi sembra possa essere rilevato è il fatto di presentare in

coppia i due animali proprio nella scena in cui Giovan Bernardo viene
a chiedersi come sia possibile, nell'ambito di una Natura razionale, il
procedere imprevedibile della Fortuna, quasi che quest'ultima potesse
essere letta come campo di possibile errore della prima. L'incertezza è

di breve momento, visto che Ascanio poco dopo precisa che mai sarà

possibile «provare errore nelle cose ordinate da natura et intellecto, si

non che in apparenza»46. L'esempio iniziale, in forte risalto, dei due
animali è volto di fatto a chiarire che, pur nell'infinita varietà, non esiste

errore all'interno delle singole specie, poiché ognuna è dotata dalla

Natura stessa di ciò che è necessario alla sua conservazione. Il principio
viene ribadito subito dopo nell'incontro tra Mercurio e Momo di cui si

fa portavoce Ascanio, che lo ripropone questa volta nei toni dissacranti

propri della commedia.

Ogni essere vivente è dotato, dunque, di ciò che gli è necessario per
vivere47. Ma l'equilibrio naturale fa sì che «arte» e «ordegni», siano

distribuiti senza sprechi, proporzionalmente alle singole disposizioni e

necessità. Ciò che vale nel rapporto qui sottinteso tra uomo e animale,
anzi tra l'uomo e uno dei gradi più bassi dell'esistenza animale, vale in
effetti anche all'interno del genere umano: se la fortuna sorride più
spesso agli «sciocchi, insensati e furfanti» è solo perché nella sua cieca

giustizia essa procede a tastoni e chi le si presenta sotto mano solo

raramente fa parte della cerchia degli uomini «degni», meno ancora dei

«degnissimi». Ma per altro verso, così come la nudità, l'insoddisfazione,
la fatica possono essere lette come segno delle infinite potenzialità

44 Bruno, Spaccio della bestia trionfante, in Id., Dialoghi filosofici italiani, op. cit. d. I. 3, pp. 519; 1237n.
43 Bruno, La Cena de le Ceneri, in Id., Dialoghi filosofici italiani, op. cit., d. I, p. 28.
41 Bruno, Chandelier, op. cit.. a.V. sc. XIX, p. 375.
4~ ibid., p. 373.

44



OSTRICHE E TALPE. A PROPOSITO DELLA CIRCE

aperte all'uomo e negate all'animale, anche l'imprevedibilità della sorte
può essere vista come stimolo non solo conveniente, ma anche necessario

all'esercizio della virtù:

Ascanio. [...] ogni virtute è vana senza l'essercizio et atto suo; e non è virtù, ma

cosa ociosa e vana. A chi è dato posserla cercare, e trovarla, non è degno che stia

ad aspettarla. [...] E forza che i doni sien divisi, a fin che l'uno abbi bisogno de

l'altro, e per consequenza l'uno ami l'altro. A chi è concesso il meritare, sii negato
l'avere; a chi è concesso l'avere, sii negato il meritare4*.

Fermo restando il principio che 'tutto è in tutto', secondo l'ontologia
bruniana la duplice prospettiva dell'uomo emersa con particolare rilievo
negli ambienti neoplatonici si risolve in un appello all'azione, a quella
sollecitudine di contro all'ozio che assume sempre più peso nell'ambito
dello Spaccio49.

La Circe del Gelli si chiude, nel dialogo X, sull'incontro tra Ulisse e

l'Elefante. Dietro l'aspetto di quest'ultimo animale proverbialmente
intelligente e casto''", si cela Aglafemo, colui che fu filosofo, l'unico che sarà

felice di ritornare uomo e fare vela verso casa perché capace di non
lasciarsi guidare dai «commodi» e «diletti» legati al corpo e di perseguire
unicamente la «cognizion de la verità», il «piacere e la perfezione
dell'animo». Di fronte a lui Ulisse riesce questa volta a riaffermare l'idea
della «meravigliosa dignità» dell'uomo, tutta contenuta, ancora una volta,
nella sua libera volontà di «inchinarsi» verso le forme inferiori a lui, o
elevarsi «rivolgendosi» alle superiori. Il primo atto dell'animale tornato a

essere uomo è fare suo l'inno di Asclepio e proclamare a sua volta: «O che

bella cosa, o che cosa meravigliosa è essere uomo!»31. Immediatamente
dopo segue l'inno al primo motore dell'universo, cui Aglafemo rende

grazie per essere stato la via che lo ha portato a considerare l'imperfezione
animale e la perfezione umana52.

48 Ibid.,3..V, se. XIX, pp. 375-377. Sulle «operazioni» proprie di ciascuna creatura cfr. Gelli, oq). cit., d. x,
p. 272.
|,f Cfr. per esempio d. II, in Bruno, Spaccio della bestia trionfante, in Id., Dialoghi filosofici italiani, op. cit.,

pp. 585 s.
5,1 Si veda, per esempio, il «Bestiare» di Gervaise, in Bestiari medievali, op. cit., pp. 311-313.
51 Gelli, La Circe, op. cit., d. X, p. 287.
12 Vedi l'inno alla Cagione prima m chiusura del dialogo, ibid., pp. 288 s.

45



ANNA LAURA PULIAFITO

Niente del genere, per Gioan Bernardo, che indicando il suo ruolo di
occulto regista di tutta la commedia, inneggia alla capacità specificamente

umana, o, meglio, specifica di coloro che sono più pienamente tali tra gli
uomini, di farsi artefici della propria vita e 'inchiodare' così la ruota della

Fortuna.

Anna Laura PULIAFITO

Universität Basel

46


	Ostriche e talpe : a proposito della "Circe" di Giovan Batista Gelli

