Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 55 (2008)

Heft: 1: Fascicule francais. Recherches littéraires en Suisse

Artikel: Tragédie cornélienne et pouvoir cathartique : I'exemple d"Horace"
Autor: Hunkeler, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-270845

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-270845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tragédie cornélienne et pouvoir cathartique :
'exemple d’Horace

L’histoire littéraire a I’habitude de faire débuter la période classique de
la production cornélienne avec apparition d’Horace, la premiére tragédie
originale de 'auteur aprés une premiére tentative en 1635, Médée, large-
ment inspirée de Séneque. Horace, rédigé en 1639 et porté sur scene
I'année suivante, semble en effet marquer un tournant essentiel dans la
carricre dramatique de Corneille. Lorsque le texte est imprimé en
janvier 1641, Pauteur le fait précéder d’une épitre dédicatoire adressée a
Richelieu, dans laquelle il fait état d’'un «changement visible qu'on
remarque en [s]es ouvrages»' depuis qu’il a 'honneur d’étre au service du
Cardinal. A premiére vue, le « changement visible » dont parle Corneille
dans son épitre semble bien étre le résultat de 'alignement de son écriture
dramatique sur les préceptes classiques que I’Académie frangaise avait fait
triompher lors de la récente querelle du Cid. On se souvient: en dépit du
succes éclatant de la piece, plusieurs confreres de Corneille avaient attaqué
le Cid A cause des libertés que le dramaturge avait prises avec les régles
aristotéliciennes, notamment avec la vraisemblance, la régle des vingt-
quatre heures et les bienséances®. On sait que Corneille n’avait accepté
I'idée d’un jugement de ’Académie qu’avec répugnance et sans beaucoup
d’illusions quant au résultat. Sa déception transparait néanmoins dans
plusieurs documents de I’époque. Dans une lettre que 'un des protago-
nistes de la querelle, Jean Chapelain, adresse a Guez de Balzac le 15 janvier
1639, Corneille est décrit comme profondément découragé :

Il ne fait plus rien, et Scudéry a du moins gagné cela, en le querellant, qu’il I’a
rebuté du métier et lui a tari sa veine. Je I'ai autant que j’ai pu réchaufté et encou-
ragé a se venger et de Scudéry et de sa protectrice en faisant quelque nouveau Cid
qui attire encore les suffrages de tout le monde et qui montre que I’art n’est pas ce
qui fait la beauté ; mais il n’y a pas moyen de I'y résoudre : et il ne parle plus que
de regles et que de choses qu'il elt pu répondre aux académiciens, s’il n’etit point

' OC I, 834; suivi de la tomaison et de la page, ce sigle abrégera I'édition suivante qui nous sert de
référence : Pierre Corneille, (Euvres complétes, éd. par Georges Couton, Paris, Gallimard, « Bibliothéque
de la Pléiade », 3 tomes, 1980-87.

? Cf. Jean-Marc Civardi, La Querelle du Cid (1637-1638), Paris, Honoré Champion, « Sources classi-
ques », 2004.

47

Thomas Hunkeler, « Tragédie cornélienne et pouvoir cathartique », Fersants 55:1, fascicule frangais, 2008, pp. 47-66



THOMAS HUNKELER

craint de choquer les puissances, mettant au reste Aristote entre les auteurs
apocryphes, lorsqu’il ne s’accommode pas a ses imaginations®.

Contrairement a son habitude, Corneille a en effet laissé passer pres de
trois ans apres le Cid avant de se remettre a I’écriture d’'une nouvelle
piéce. A en croire la lettre de Chapelain, ¢’est pendant cette période de
doutes et de ressentiments qu’il se serait mis a étudier en détail la Poétigue
d’Aristote, et plus généralement ses commentateurs italiens, hollandais et
francais. Une lecture rapide de 'épitre a Richelieu confirme cette idée,
puisque Corneille y semble mettre I"accent sur I'instruction qu’il aurait
recue de la part du Cardinal: « [N]ous vous avons deux obligations tres
signalées ; I'une d’avoir ennobli le but de I'art, I'autre de nous en avoir
facilité les connaissances»*. Ces connaissances approfondies des préceptes
aristotéliciens seront donc mises en ceuvre dans Horace, qui formerait ainsi
une piéce « rigoureusement classique »”.

La lecture qui est proposée ici cherche a nuancer ce type d’interpré-
tation. Car s’1l est certain que la piéce de Corneille tente de ménager les
faveurs du tout-puissant Cardinal, s’il est certain aussi que Corneille a
bien profité de l'intervalle de trois ans pour réviser son Aristote et les
commentaires®, I'idée qu’Horace constituerait un acte de soumission a
I'esthétique classique des Académiciens parait problématique a plus d’un
égard. Dans ce qui suit, 1l s’agira au contraire de montrer que la tragédie
d’Horace doit étre considérée comme une réponse, voire un défi que le
dramaturge lance a ses détracteurs. Loin de renoncer a ce que Corneille
appellera plus tard ses «hérésies», Horace refléte en réalité Iaffrontement
de deux dramaturgies opposées: 'une, d’inspiration baroque, qui se
nourrit de l'esthétique de I’émerveillement, de la surprise et de Ueffet
produit auprés du spectateur’; autre, d'inspiration classique, qui met
I'accent sur I’élaboration d’une forme stable, réguliére et controlée. Si la

* Cf.OC 1,1535.

+ OC I, 834,

> Comme l'affirme par exemple Georges Couton dans son commentaire, cf. OC I, 1552.

® Voir notamment Emmanuelle Hénin, « Poétiques de I'illusion scénique. Des poétiques italiennes de
la Renaissance i la doctrine classique (ou: de la Renaissance italienne 4 Corneille) », Littératures classi-
ques, 44,2002, pp. 15-34.

" Cf. Giovanni Dotoli, Temps de Préfaces. Le débat thédtral en France de Hardy a la querelle du Cid, Paris,
Klincksieck, 1996, pp. 79-95 et passim ; Francoise Siguret, « Baroque et théatre, ou 'invention du
monde », Littératures classiques, 36, 1999, pp. 253-270; John D. Lyons, « L'illusion porteuse de vérité »,
Littératures classiques, 44, 2002, pp. 143-155.

48



TRAGEDIE CORNELIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

premiere tendance a marqué les ceuvres de jeunesse du dramaturge, et en
particulier les deux tragi-comédies Clitandre et Le Cid,la seconde est celle
que privilégient le Cardinal et son Académie a partir du milieu des années
30. Elle concerne avant tout la tragédie, genre noble par excellence et
donc particulierement susceptible d’étre mis au service de la politique
culturelle de Richelieu.

Avec Horace, sa premiere tragédie politique, Corneille ne tente pas seule-
ment d’affirmer sa supériorité dans un genre particuliérement en vue®. A
travers sa piece, il entend aussi infléchir le genre tragique, qui est alors en
train d’étre codifié par les doctes, par rapport a ce qui avait fait son succes
jusqu’au Cid: a savoir satisfaire le besoin qu’a le public d’émotions fortes.
Lépitre dédicatoire de la Suivante, parue en pleine Querelle du Cid, ne dit
pas autre chose:si 'on ne veut pas étre sifflé au théatre, il faut savoir plaire,
et cela a tous les publics: a la Cour, au Peuple et, si possible, aux Savants.

Puisque nous faisons des Poémes pour étre représentés, notre premier but doit
etre de plaire a la Cour et au Peuple, et d’attirer un grand monde 3 leurs repré-
sentations. Il faut, s’il se peut, y ajouter les regles, afin de ne pas déplaire aux
Savants, et recevoir un applaudissement universel, mais surtout gaignons la voix

publique [...]°.

A en croire Corneille, les régles chéres aux savants ne sont donc pas
primordiales ; elles peuvent méme s’ajouter apres coup et ressemblent par
1a plus a des ornements qu’a des fondements. En dépit de ces affirmations
de liberté créatrice, Horace semble bien composé dans le souci d’éviter de
déplaire aux savants, dont I'avis influence de plus en plus manifestement le
public de la Cour. Si Corneille prend la précaution d’organiser une
premiere lecture devant un comité de doctes et d’académiciens — parmi
lesquels Chapelain et 'abbé d’Aubignac — et de représenter sa piece d’abord
en privé devant le Cardinal, c’est qu’il n’a aucune envie de reproduire a

8 Sur Horace, cf. 3 c6té de 'ouvrage classique de Louis Herland, Horace ou Naissance de I’homme, Paris,
Minuit, 1952, les contributions plus récentes de Mary Jo Muratore, « Strategies of Containment:
Repetition as Ideology in Horace», Romanische Forschungen, 109, 1997, pp. 252-263 ; David Maskell,
«Corneille’s examens examined : the Case of Horace», French Studies, 51:3,1997, pp. 267-280 ; Richard-
Laurent Barnett, «Sirens of the Void : Configurations of Absence in Corneille’s Horace», Dalhousie
French Studies, 39-40, 1997, pp. 33-43 ; Christopher J. Gossip, « The Unity of Horace», Modern Language
Review, 93, 1998, pp. 345-355.

* 00 1,587,

49



THOMAS HUNKELER

propos d’Horace la querelle du Cid. En méme temps, ces précautions et la
lenteur avec laquelle Corneille se décidera a porter la piece sur scéne
— elle ne sera finalement jouée qu’a partir de mai 1640 — indiquent aussi
qu’il était conscient que certains passages d’Horace n’étaient pas sans
rappeler les points incriminés a propos du Cid. En effet, Chapelain et
d’Aubignac ne manqueront pas de critiquer dans leurs commentaires
respectifs le meurtre de Camille par son frére Horace dans I'acte quatre, et
ceci pour les mémes raisons qui leur avaient fait refuser dans le Cid I'idée
que Chimene finisse par épouser le meurtrier de son pere.

Aux yeux des doctes, la brutalit¢ du geste d’Horace choque les
bienséances en dépit du fait que ’assassinat a lieu derriere les coulisses,
comme le précise Corneille dans ses didascalies: Horace « poursui[t] sa
sceur qui s’enfuit» et la blessera mortellement «derriére le théatre »'.
Dans I'Examen de la réédition de la piece en 1660, le dramaturge
reviendra d’ailleurs sur ce reproche en accusant Pactrice de ne pas avoir
respecté ses indications en se laissant tuer sur scéne plutdt qu’en
coulisse!'. Mais en méme temps, Corneille défend cette scéne cruciale en
insistant sur le fait que la Poéfigue d’Aristote n’interdit nullement de
mettre en scéne des « morts en spectacle »

Dr’ailleurs, s1 c’est une Reégle de ne le [1.e. le théatre] point ensanglanter, elle n’est
pas du temps d’Aristote, qui nous apprend que pour émouvoir puissamment, il
faut de grands déplaisirs, des blessures, et des morts en spectacle'”.

Et Corneille de préciser qu'une telle interdiction serait beaucoup plus
le fait de I’ Art poétigue d’ Horace, qui recommande d’éviter la représenta-
tion de certaines sceénes particulierement cruelles, comme par exemple
celle ou Médée tue ses enfants”. Rappelons i cet égard que plusieurs
commentateurs d’Aristote du XVI® siecle, Robortello (1548) et Maggi &
Lombardi (1550) en téte, avaient reproduit le traité d’Horace a la suite de
celui d’Aristote, alors que les poétiques francaises du XVvII® siécle avaient
plutot tendance a fabriquer une synthése de ces deux autorités, comme
dans le cas de la Poétigue de La Mesnardiére (1639) ou encore dans la

" OCI,887s.

1 OC 1, 839.

2 QCI, 839.

'* Horace, Art poétique, vv. 182-188.

50



TRAGEDIE CORNELIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

célebre Pratique du thédtre de 'abbé d’Aubignac (1657, mais qui circule dés
1640). Face a I'aristotélisme superficiel de ses critiques, Corneille se pose
donc en bon lecteur et authentique éleve d’Aristote quand il admet le
meurtre de Camille dans le but explicite d’émouvoir le public. En effet,
c’est dans sa discussion de la péripétie au chapitre XI de la Poétique
qu’Aristote souligne la nécessité de faire subir un effet violent au spectateur
pour produire les deux passions tragiques que sont la pitié et la crainte:

[Quant a Deffet violent, c’est une action causant destruction ou douleur, par
exemple les meurtres accomplis sur scéne, les grandes douleurs, les blessures et
toutes choses du méme genre'”.

Mais c’est une fois de plus autour de la notion de vraisemblance que
le débat entre Corneille et ses détracteurs va se concrétiser'®. Pour
comprendre pourquoi Chapelain, La Mesnardiére ou d’Aubignac
attachent autant d’'importance a cette notion, il faut se rendre compte que
la vraisemblance s’impose au théatre en premier lieu pour des raisons de
crédibilité, autrement dit pour soutenir I'illusion scénique. Celle-ci est en
effet jugée indispensable pour produire aupres du spectateur les émotions
adéquates : dans le cas de la tragédie, il s’agit bien sar de la pitié et de la
crainte. Or, dans l'interprétation que 'on donne depuis le milieu du
XVI°© siecle de la Poétique d’Aristote, ce sont ces deux « passions tragiques»
qui doivent produire une purgation, autrement dit une catharsis, des
passions du spectateur.

Sans entrer ici dans le détail d’une interprétation d’ailleurs trés peu
aristotélicienne du concept de catharsis'®, il importe de souligner que
I'effet moral du théatre — sa capacité a servir d’école de vertu — est aux
yeux de la plupart des commentateurs d’Aristote en corrélation directe
avec la crédibilité de I'illusion scénique et donc avec la vraisemblance du
sujet et de I'intrigue. C’est notamment le cas de la préface de I’ Adone de

" Aristote, La Poétique, éd. par Roselyne Dupont-Roc et Jean Lallot, Paris, Seuil, 1980, p. 73.

" Sur I'importance de la notion de vraisemblance, cf. notamment René Bray, La formation de la
doctrine classique en France, Paris, Nizet, 1963, pp. 191-214 ; Jacques Scherer, La dramaturgie classique en
France, Paris, Nizet, 1986, pp. 367-382; et Pierre Pasquier, La mimésis dans Pesthétique thédtrale du
xvir siécle, Paris, Klincksieck, 1995, pp. 39-68.

' Sur la catharsis aristotélicienne, cf. le commentaire in Aristote, La Poétique, op. cit., pp. 188-193;
Jonathan Lear, «Catharsis», in: Essays on Aristotle’s Poetics, éd. par Amélie Oksenberg Rorty,
Princeton, Princeton University Press, 1992, pp. 315-340; Elisabeth S. Belfiore, Tragic Pleasures. Aristotle
on Plot and Emotion, Princeton, Princeton University Press, 1992, pp. 255-360.

o1



THOMAS HUNKELER

Marino par Chapelain (1623), qui donnera le ton a toute une série de
poétiques d’inspiration classique :

[O]u la créance manque, l'attention ou l'affection manque aussi ; mais ou laffec-
tion n’est point, il n'y peut avoir d’émotion et par conséquent de purgation, ou
d’amendement és mceurs des hommes, qui est le but de la poésie'’.

Seule la vraisemblance est capable de soutenir I'tllusion scénique aux
yeux de Chapelain ; ¢’est pourquoi il faut la préférer a la vérité méme, qui
peut parfois étre invraisemblable. Chapelain reprend par conséquent
I'opposition aristotélicienne entre le chroniqueur et le poete, en déclarant
que «la vérité doit servir de vraisemblance a 'histoire », tandis que «la
fable vraisemblable doit tenir lieu de vérité a la poésie»™. De la méme
facon, d’Aubignac déclarera dans sa Pratique du thédtre sur un ton péremp-
toire que la vraisemblance est «'essence du Poeme Dramatique» et que
«le Viai n’est pas le sujet du théatre»'”. Une telle argumentation repose
cependant sur des bases chancelantes, car Aristote déclare dans le méme
chapitre de la Poétigue ou 1l affirme la nécessité pour le poete de s’en tenir
a la vraisemblance, que les poétes tragiques, contrairement aux poetes
comiques, devraient préférer pour leurs picces des figures réellement
attestées, puisque ces figures sont plus persuasives:

[L]e possible est persuasif; or, ce qui n’a pas eu lieu, nous ne croyons pas encore
que ce soit possible, tandis que ce qui a eu lieu, il est évident que c’est possible (si
c’était impossible, cela n’aurait pas eu lieu)™.

Si le vraisemblable est donc persuasif dans la mesure ou il correspond
a notre horizon d’attente et aux critéres de cohérence interne, le vrai lui
aussi est persuasif puisqu’il a pour lui la force de I’évidence et 'autorité de
I'histoire.

Les théoriciens francais mentionnés ont tous choisi, on le sait,
d’écarter cette 1dée et de bannir le vrai de la poésie dramatique au profit

""" Jean Chapelain, « Lettre ou discours de Monsieur Chapelain 3 Monsieur Favereau [...] portant son
opinion sur le poéme d’Adonis du Chevalier Marino », in Opusciiles critiques, éd. par Alfred C. Hunter,
Paris, Droz, 1936, pp. 71-111; cit. p. 85.

™ Ibid., p. 94.

' Abbé d’Aubignac, La pratique du thédtre, éd. par Héléne Baby, Paris, Honoré Champion, 2001,
p: 123.

" Aristote, La Poétiquie, op. cit., p. 65.

52



TRAGEDIE CORNELIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

du seul vraisemblable, alors que plusieurs commentateurs italiens et
hollandais d’Aristote tentent au contraire d’intégrer cette remarque et
d’accepter le vrai a coté du vraisemblable. C’est sur leur autorité que
Corneille basera son recours a des sujets historiques extraordinaires, mais
aussi sa célebre remarque dans I'avis au lecteur d’Héraclius (1647), selon
laquelle «le sujet d’une belle tragédie doit n’étre pas vraisemblable »*.
Parmi les aristotéliciens qui font état de la possibilité de baser la tragédie
non seulement sur le vraisemblable, mais également sur le vrai, 1l faut
mentionner Francesco Robortello, qui affirme dans ses Explicationes in
librum Aristotelis de arte poetica de 1548 :

Aristote utilise donce 'argument ‘a matori [ad minus]’ de la fagon suivante: Si le
vraisemblable nous émeut, le vrai nous émouvra d’autant plus. Le vraisemblable
nous émeut parce que nous croyons que cela aurait pu se passer ainsi, que c’est
ainsi que la chose est arrivée. Le vrai nous émeut parce que nous savons que c’est
arrivé ainsi; toute la force qu’il y a dans le vraisemblable est entiérement comprise
dans le vrai®.

Une autre référence importante que Corneille utilisera a plusieurs
reprises dans ses Trois discours est le tres influent De tragoediae constitutione
liber de 'humaniste hollandais Daniel Heinsius, paru en 1611 4 c6té de sa
traduction commentée de la Poétigue d’Aristote. Dans son traité, Heinsius
affirme a la suite de Robortello:

Car si on cherche ce qui est vraisemblable dans une action, la base de ce qui est
vraisemblable est le vrai, et non U'inverse. Il s’ensuit non moins qu’il faut admettre
une action vraie, puisque ce qui est vrai peut également étre vraisemblable. Cela
est toujours ainsi, sauf dans le cas des miracles et des prodiges, ou quand le vrai
dépasse pour une quelconque raison I'ordre de la nature®.

2 OICIL, 35T,

> Francesco Robortello, Explicationes in librum Aristotelis de arte poetica, Florentiae, Laurentius
Torrentinus, 1548, p. 93 : « Argumentatione igitur utitur Aristoteles, a maiori sic. Si nos verisimilia
movent, multo magis vera movebunt. Verisimilia nos movent, quia fieri potuisse credimus, ita rem
accidisse. Vera nos movent, quia scimus ita accidisse, quicquid igitur vis est in verisimili, 1d totum
arripit a vero. »

# Daniel Heinsius, De tragoediae constitutione liber, Leyde, Officina Elseviriana, 1643, p. 45: « Nam cum
illud, quod est verisimile in actione requiratur, fundamentum autem ejus quod est verisimile, sit verum,
non contra; sequitur non minus veram admitti actionem : cum praesertim verisimilis quoque esse
possit, qua est vera. Quod sit semper ; nisi vel miraculosa vel prodigiosa, aut quacunque ratione, praeter
ordinem naturae sint vera.» Sur 'influence de Heinsius en France, cf. Edith G. Kern, The Influence of
Heinsius and Vossins upon French Drawmatic Theory, Baltimore, Johns Hopkins University Press, 1949.

53



THOMAS HUNKELER

La querelle qui s’éleve en 1640 a propos de la fin d’Horace entre
Pauteur et les doctes concerne précisément la nécessité de changer la
vérité de lhistoire en fonction des besoins du théatre. Chaque camp
argumente en faveur de sa conception du théatre: les réguliers récusent
ce qu’ils considérent comme une fin «brutale et froide »** (expression est
de Chapelain) qui risque de faire sortir le spectateur de I'illusion scénique
et par conséquent de mettre en question le bon fonctionnement de la
catharsis. A leurs yeux, le meurtre d’Horace ne provoque pas la pitié ou la
crainte, mais plutot '’horreur ou la froideur, des émotions donc qui sont
inaptes a servir le but moral que les tenants de la doctrine classique
assignent a la tragédie.

Cornelille, en revanche, insiste d’abord sur la nécessité d’émouvoir
puissamment son spectateur ; la véracité des faits, qu’il souligne en repro-
duisant a4 partir de 1648 les principaux extraits de Tite-Live qui lui ont
servi de source, place la piece d’emblée dans le domaine d’'un vraisem-
blable dans une acception élargie. Cette idée d’un vraisemblable plus large
— qui tente de récupérer un passage du chapitre 18 de la Poétique, selon
lequel «1l est vraisemblable que beaucoup de choses se produisent aussi
contre la vraisemblance »» — a été analysée par plusieurs commentateurs
des XVI° et XVII® siecles, notamment par Castelvetro et La Mesnardiére, qui
acceptent de faire une distinction entre un vraisemblable ordinaire et ce
qu’ils appellent un vraisemblable rare ou extraordinaire®.

En choisissant systématiquement des sujets a caractére surprenant et
extraordinaire, voire choquant, Corneille peut donc se réclamer lui aussi
d’Aristote. Qu’un frere tue sa sceur, comme dans Horace, ou qu’une mere
tue ses enfants, comme dans Médée ou Rodogune, ne releve certes pas de la
vraisemblance ordinaire, ni d’ailleurs des bienséances ; mais loin d’affaiblir
I'impact émotif de la tragédie, des événements de ce genre le renforcent

¥ CLOC I 1537,

* Aristote, La Poétique, op. cit., p. 99.

% Lodovico Castelvetro, Poetica d’ Aristotele vulgarizzata e sposta, éd. par Werther Romani, R oma-Bari,
Laterza, 1978, t.1, p. 520 : « Sono due maniere di verisimili: 'una di quelli che rappresentano le veritd
le quali avengono per lo pit secondo certo corso, e I'altra di quelli che rappresentano le veritd che
alcuna volta traviano dall’'usato corso [...].» H.-]. Pilet de La Mesnardiére, La Poétique, Paris, Antoine
de Sommaville, 1640 {Genéve, Slatkine Reprints, 1972}, pp. 35-41: «Il faut presque deviner les
espéces de Vrai-semblance que le Philosophe établit, tant il est obscur 13 dessus. On peut toutefois
inférer qu'il reconnoit deux Vrai-semblances, dont la premiére est fort commune, et que pour cette
raison nous appelons ordinaire. [...] L'autre espéce de Vrai-semblance est celle que je nomme Rare, ou
bien Extraordinaire, a cause qu’elle arrive peu, et contre les apparences [...].»

54



TRAGEDIE CORNELIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

au contraire. Entre la régularité chere aux doctes et I’éblouissement
recherché par le public, le choix de Corneille est clair: il vaut mieux
tromper la raison du spectateur par ce que le dramaturge appelle des
«adresses de Théatre » que décevoir ses sens par un trop grand respect des

regles. C’est précisément ce que Corneille affirme dans '« Examen»
d’Horace de 1660 :

Lattachement de I’Auditeur i I'action présente souvent ne lui permet pas de
descendre a I'examen sévere de cette justesse, et ce n’est pas un crime que de s’en
prévaloir pour I’éblouir, quand il est malaisé de le satisfaire®.

A la logique du spectacle et des sens, qui est celle de Corneille,
s’oppose la logique du camp des réguliers, basée sur I'idée d’une appré-
hension critique et raisonnable du texte ; autrement dit, sur un acte de
lecture plus que sur I'événement scénique. La dramaturgie de Corneille
releve d’une esthétique de la réception plus que d’une logique textuelle :
ce qui lintéresse en premier lieu, ce n’est pas la fidélité a des regles
établies, mais la réaction du public. Moins homme de lettres qu’homme
de théatre, la seule régle que Corneille accepte sans faute est celle de
plaire.

Il est intéressant de relire a ce propos I'épitre dédicatoire d’Horace
adressée a Richelieu. Si le Cardinal y est loué pour avoir « ennobli le but
de 'Art» et d’en avoir «facilité les connaissances», cet éloge ne renvoie
pas, contrairement a ce qu'on a pu dire, a la codification des regles classi-
ques entreprise par les Académiciens. L'expression «le but de 'Art» que
Corneille emploie a plusieurs reprises se réfere uniquement a la dimen-
sion de la réception théatrale ; autrement dit, au bon plaisir du spectateur.
C’est en acceptant le plaisir et le divertissement fournis par les piéces de
Corneille que le Cardinal aurait réussi a «ennoblir» le but de I'Art. De
meéme, ce n’est pas en faisant élaborer les régles classiques par I’Académie
que Richelieu aurait permis de faciliter les connaissances de cet art, mais
simplement a travers ses réactions de spectateur:

Vous nous en avez facilité les connaissances puisque nous n’avons plus besoin
d’autre étude pour les acquérir, que d’attacher nos yeux sur Votre Eminence
quand elle honore de sa présence et de son attention le récit de nos Poémes. C’est

7 0OC 1, 841.

55



THOMAS HUNKELER

la que lisant sur son visage ce qui lui plait, et ce qui ne lui plait pas, nous nous
instruisons avec certitude de ce qui est bon, et de ce qui est mauvais, et tirons des
regles infaillibles de ce qu’il faut suivre et de ce qu’il faut éviter. C’est 1a que jai
souvent appris en deux heures ce que mes livres n’eussent pu m’apprendre en dix
ans; ¢’est 1 que j’ai puisé ce qui m’a valu 'applaudissement du Public [...]*.

A la lecture littérale des poétiques, I'homme de théitre qu’est
Corneille préférera toujours la lecture des réactions du public, et c’est de
13, non du savoir livresque, que I'on pourra tirer des régles vraiment
«infaillibles »*’, En situant le Cardinal résolument du coté du public, et en
'opposant implicitement aux doctes rats de bibliotheque, Corneille inter-
vient aussi dans un débat qui oppose a la méme époque la Poétique de La
Mesnardiére au fameux commentaire de Castelvetro. Ce dernier avait en
effet afirmé que la poésie avait comme principal but d’amuser et de
divertir le peuple commun (dilettare e ricreare il popolo commune) et non de
servir d’instrument a Uinstruction des sciences et des arts®. Dans le long
discours qui ouvre sa Poétigue en 1639, La Mesnardiere s’insurge contre
une telle position qui rabaisse selon lui la poésie dans son ensemble. Aux
yeux de La Mesnardiere, chaque genre dramatique a au contraire son

utilité particuliére, qui ne s’épuise nullement dans le simple amusement:

Il ne serait pas difficile de montrer que la Tragédie se propose pour son but la
tranquillité de I’Ame, puisque sa fin principalle est de calmer les passions, & nous
découvririons encore que la simple Comeédie n’est pas tellement inutile a 'insti-
tution du peuple, bien qu’elle semble estre formée pour son divertissement,
qu’elle ne corrige ses meeurs lors mesme qu’elle les expose™.

Cette finalité morale de 'art dramatique que défend La Mesnardiere
en combinant I'idée d’une catharsis tragique avec le célebre «castigat
ridendo mores» d’Horace ne joue toutefois qu’un role subordonné pour
un Corneille soucieux de revaloriser le seul plaisir du spectateur. Plaire au
Cardinal, afirme Corneille dans 1'épitre d’Horace, c’est déja rendre un

# OC 1, 834.

2 La méme idée se retrouve dans le Discours du poéme dramatiqgue (OC 111, 141) : « Je tiche de suivre
toujours le sentiment d’Aristote dans les matiéres qu’il a traitées, et comme peut-étre je 'entends a
ma mode, je ne suis point jaloux qu’un autre 'entende a la sienne. Le commentaire dont je m’y sers
le plus, est 'expérience du théitre, et les réflexions sur ce que j’ai vu y plaire ou déplaire.»

¥ Castelvetro, Poetica, op. dt., t. 1, p. 46.

' H.-]. Pilet de La Mesnardiére, La Poétique, op. cit., pp. 1-K.

56



TRAGEDIE CORNELIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

important service a I'Etat, puisque le divertissement contribue i 'entre-
tien de la santé de Richelieu. Sans recourir explicitement au concept de
la catharsis ou aux notions de crainte et de pitié qui sont censées la provo-
quer, Corneille insiste néanmoins sur la vertu pour ainsi dire médicale du
divertissement théatral et retrouve par la la dimension médico-philoso-
phique de la purgation cathartique. L'utilité du théatre ne consiste
peut-étre pas dans le fait de rendre 'homme meilleur ou plus vertueux,
comme le pensent La Mesnardiere et la plupart des théoriciens classiques ;
mais le divertissement qu’il procure rend les spectateurs certainement plus
équilibrés et donc plus sains.

La préférence que Corneille accorde au plaisir théatral et en particu-
lier au plaisir paradoxal que provoque la tragédie trouve donc son
corollaire dans sa tentative de redéfinir la catharsis aristotélicienne et de
'adapter a ses besoins™. Toutefois, ce n’est qu’en 1660, au moment ou il
prépare la grande édition de ses ceuvres théatrales en trois volumes, que le
dramaturge tentera de fournir a ce sujet une réflexion plus systématique,
notamment a travers les Trois discours sur le poéme dramatique qui ouvrent
chaque tome ainsi qu’au moyen des « Examens» qu’il rédige pour chaque
piece.

Dans le Discours de la tragédie, Corneille affirmera d’emblée ses doutes
quant a la validité de la conception aristotélicienne de la catharsis. 11
commence son discours en notant — avec raison — que la célebre phrase
de la Poétigue ou Aristote mentionne la catharsis est particulierement
vague, et que 'explication détaillée que le philosophe promet a ce sujet
dans le livre VIII de la Politique est probablement perdue. Si Corneille est
d’accord avec I'idée que la pitié et la crainte sont les deux émotions
principales qu'une tragédie est censée produire, il est important de noter
que selon lui, la purgation ne concerne pas seulement ces deux passions
de I'ame, mais toutes celles qui sont responsables du malheur qui est a
I'origine de notre pitié et de notre crainte :

La pitié d’'un malheur ot nous voyons tomber nos semblables, nous porte a la
crainte d’'un pareil pour nous; cette crainte au désir de 'éviter; et ce désir a

2 Sur la catharsis dans le théatre classique et plus particulierement chez Corneille, voir les contributions
de Jean Emelina, «Le plaisir tragique », Littératures classiques, 16, 1992, pp. 35-47 ; « Les Avatars de la
catharsis», Australian Journal of French Studies, 33:3, 1996, pp. 308-329 et « Corneille et la catharsis»,
Littératures classiques, 32, 1998, pp. 105-120 ; ainsi que Bradley Rubidge, « Catharsis through Admiration :
Corneille, Le Moyne, and the Social Uses of Emotion», Modern Philology, 95:3, 1998, pp. 316-333.

o7



THOMAS HUNKELER

purger, modérer, rectifier, et méme déraciner en nous la passion qui plonge a nos
yeux dans le malheur les personnes que nous plaignons: par cette raison
commune, mais naturelle et indubitable, que pour éviter I'effet il faut retrancher
la cause™.

Le raisonnement avancé ici par Corneille a I'avantage de fournir une
explication cohérente de la catharsis entendue comme effet bénéfique sur
les meeurs; mais il a I'inconvénient, et Corneille est le premier a
I'admettre aussi ouvertement, de passer a coté de 'expérience fournie par
les textes et les spectacles. Selon la logique qu’il vient d’élaborer,
I'exemple du Cid devrait amener les spectateurs non seulement a ressentir
de la pitié et de la crainte pour Rodrigue et Chimene; il devrait aussi
inviter le public a se méfier de la passion amoureuse. Or, Corneille est
obligé de constater que tel n’est pas le cas:

[Rodrigue et Chiméne] tombent dans I'infélicité par cette foiblesse humaine dont
nous sommes capables comme eux: leur malheur fait pitié, cela est constant, et 1l
en a couté assez de larmes aux spectateurs pour ne le point contester. Cette pitié
nous doit donner une crainte de tomber dans un pareil malheur, et purger en
nous ce trop d’amour qui cause leur infortune, et nous les fait plaindre ; mais je
ne sais si elle nous la donne, ni si elle le purge, et j’ai bien peur que le raisonne-
ment d’Aristote sur ce point ne soit qu'une belle 1dée, qui n’ait jamais son effet
dans la vérité™.

Lexemple du Cid, dont le sous-titre générique s’est transformeé des
1648 de tragi-comédie en tragédie, amene Corneille, nous venons de le
voir, a mettre en question le fonctionnement cathartique de la tragédie.
D’abord, le dramaturge semble douter de 1'idée que le spectateur soit
amené i éprouver autre chose que de la pitié au sujet des malheurs
ressentis par Rodrigue et Chimene. La crainte, qui provient selon
Corneille de I'identification du spectateur au protagoniste, n’accompagne
pas toujours la pitié, loin de la. Mais s’il n’y a pas de crainte, la catharsis
elle-méme devient improbable : elle ne serait a la limite, dit Corneille,
qu’une «belle idée» qu’Aristote aurait inventée pour défendre le genre
tragique face aux reproches que Platon avait formulés a son encontre dans
le livre X de la République :

2 OC 111, 143.
* OCIII, 145 s.

58



TRAGEDIE CORNELIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

Un des interprétes d’Aristote [il s’agit en fait de Castelvetro®] veut qu’il n’ait
parlé de cette purgation des passions dans la tragédie, que parce qu’il écrivait apres
Platon, qui bannit les poetes tragiques de sa république, parce qu’ils les remuent
trop fortement. Comme il écrivait pour le contredire, et montrer qu’il n’est pas a
propos de les bannir des Etats bien policés, il a voulu trouver cette utilité dans ces
agitations de 1'ame, pour les rendre recommandables par la raison méme, sur qui
I'autre se fonde pour les bannir®®.

Mais si la catharsis aristotélicienne n’est peut-étre qu’imaginaire,
comme le dit encore Corneille, la question de la justification de la
tragédie se pose avec d’autant plus d’urgence. En quoi la représentation
d’un malheur peut-elle alors étre bénéfique ? La tragédie ne fournit-elle
pas, comme le pensent Platon et la tradition augustinienne, un mauvais
exemple que les hommes finiront fatalement par suivre ? Ce type de
reproche, et les réponses qu’on peut y donner, marquent 'ceuvre de
Corneille au moins depuis sa fameuse apologie du théatre qu’est
Ulllusion comique de 1635. La mini-tragédie sur laquelle se termine cette
picce métathéatrale met bien en scéne une catharsis du spectateur,
Pridamant, qui est passé par les émotions de la pitié et de la crainte en
croyant voir son fils assassiné. Grace a cette catharsis, la sévérité exagérée
dont Pridamant avait fait preuve a ’égard de son fils fait place au seul
amour paternel, qui lui fera méme accepter que Clindor soit devenu
comédien’.

Cependant, tous les spectateurs ne sont pas concernés d’aussi pres par
les événements qui se déroulent sur scéne. Pridamant est un spectateur
naif, incapable de voir la différence entre la réalité et la représentation.
C’est pourquoi 1l ne peut pas ressentir de plaisir tragique, qui est selon
Aristote un plaisir de reconnaissance basé sur la prise en compte de la
différence fondamentale entre une chose horrible et la représentation
d’une chose horrible. Dans le cas de Pridamant, la catharsis fonctionne
uniquement par la force de 'exemple, et non a travers la mimésis comme

» Castelvetro, Poetica, op. cit., t. I, pp. 160-163.

* OC 11, 146.

7 Sur I'importance de la catharsis dans 1 llusion comique, cf. Marc Fumaroli, « Rhétorique et drama-
turgie dans I'Illusion comique», in Heéros et orateurs. Rhétorique et dramaturgie cornéliennes, Geneve, Droz,
« Titre courant», 1996 (1990}, pp. 261-287 ; Déborah Blocker et Dinah Ribard, « Figures de I'instruc-
tion dans I'llusion comique : la purgation par I'exemple »,in Jean-Yves Vialleton (éd.), Lectures du jeune
Corneille. U'lllusion comique ef Le Cid, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2001, pp. 127-142.

59



THOMAS HUNKELER

chez Aristote. Le spectateur réel de la piece est seul a éprouver le plaisir
tragique, alors que la catharsis, elle, semble au contraire réservée au specta-
teur fictionnel. La catharsis ne serait-elle donc en fin de compte qu'une
«illusion tragique» ?

Afin de mieux saisir la position cornélienne par rapport a la catharsis
et au plaisir tragique, revenons-en donc a Horace, la piece avec laquelle
Corneille lance sa carriere de poéte tragique en 1640. En effet, I'affron-
tement entre Horace et Curiace, entre Rome et Albe, met en jeu non
seulement des positions idéologiques opposées, mais surtout des
conceptions divergentes au sujet de ce que Corneille appelle le «but de
Iart», a savoir sa fonction émotive. Car le principal sujet d’Horace n’est
pas d’ordre politique, mais d’ordre passionnel : la piece met en sceéne les
diverses attitudes qu’un spectateur peut prendre face au malheur. En
effet, a I'exception du personnage d’Horace, a qui est réservée 'action
dramatique principale, tous les protagonistes de la piece sont compara-
bles a des spectateurs qui incarnent autant de réactions passionnelles
face a des événements tragiques. J’aimerais analyser ici trois séquences
d’Horace pour mettre en évidence cette dimension de la piece.

Commencons par le début. La piéce s’ouvre sur une sceéne d’exposi-
tion dans laquelle le comportement de Sabine est opposé a celui de
Camille. Ce parallélisme sert d’emblée a opposer deux attitudes face au
malheur. Tandis que Sabine fait preuve d’'une constance exemplaire en
cachant «le trouble de son ceeur», Camille au contraire laisse librement
éclater ses émotions et ses pleurs, comme le rapporte sa confidente Julie
des le début de la piece:

Qu’on voit naitre souvent de pareilles traverses

En des esprits divers des passions diverses,

Et qu’a nos yeux Camille agit bien autrement !

Son frére est votre époux, le votre est son Amant,
Mais elle voit d’un ceil bien différent du votre

Son sang dans une Armée, et son amour dans [autre.
Lorsque vous conserviez un esprit tout Romain,

Le sien irrésolu, le sien tout incertain,

De la moindre mélée appréhendait I'orage,

De tous les deux partis détestait I'avantage,

Au malheur des vaincus donnait toujours ses pleurs,
Et nourrissait ainsi d’éternelles douleurs. (vv. 95-106)

60



TRAGEDIE CORNELIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

Comme Pridamant dans 1'lllusion comique, Sabine et Camille sont
d’emblée réduites a n’étre que des spectatrices impuissantes d’une série
d’événements tragiques qui pourtant les concernent de pres. De peur
qu’elles ne troublent le combat par leurs réactions incontrolées, Horace
prend meme explicitement soin de les en écarter: « Mon pére, retenez des
femmes qui s’emportent, / Et, de grace, empéchez surtout qu’elles ne
sortent; / Leur amour importun viendrait avec éclat / Par des cris et des
pleurs troubler notre combat. » (vv. 695-698).

La suite de la piece prouve que la peur d’Horace a cet égard est parfai-
tement justifice. Car des deux femmes, seule Sabine sera capable de rester
dans le réle de simple spectatrice. Camille, en revanche, laisse éclater sa
douleur dans toute sa démesure au moment ou elle apprendra la mort de
son amant. Au lieu d’accepter comme Sabine son role de spectatrice, elle
se posera en prophétesse qui appelle de ses veeux la ruine d’Horace et de
Rome: «Puissé-je de mes yeux y voir tomber ce foudre, / Voir ses
maisons en cendre, et tes lauriers en poudre: / Voir le dernier Romain a
son dernier soupir, / Moi seule en étre cause, et mourir de plaisir. »
(vv. 1315-1318) Dans le cas de Camille, ’événement tragique ne donne
manifestement lieu A aucune catharsis, au contraire : ses passions ne sont pas
calmées, mais exacerbées. Touchée de trop prés par les événements,
Camille ne peut étre qu’une mauvaise spectatrice, contrairement a Sabine
qui réussit, grace a son controle de soi, a conserver sa dignité — du moins
en public.

Comme Sabine et Camille, Horace et Curiace incarnent deux
réactions opposées face a I'événement tragique. La scene III du second
acte se situe au moment ou les deux amis viennent d’apprendre qu’ils
devront s’affronter lors du combat. Leurs réactions respectives face a
cette décision fatale montrent, comme dans le cas de leurs sceurs, deux
attitudes diamétralement opposées. Voici comment Curiace décrit son
état d’ame :

Encor qu'a mon devoir je coure sans terreur,

Mon ceeur s’en effarouche, et j’en frémis d’horreur,

J’a1 pitié de moi-meéme, et jette un ceil d’envie

Sur ceux dont notre guerre a consumé la vie.

Sans souhait toutefois de pouvoir reculer,

Ce triste et fier honneur m’émeut sans m’ébranler. (vv. 473-478)

61



THOMAS HUNKELER

L'occurrence des termes clés de «pitié » et de «terreur» indique claire-
ment 'importance de ce passage. Confronté au caractere tragique de la
situation, Curiace devient lui-méme un spectateur ému de la tragédie
dont il est pourtant I'un des protagonistes. Car Curiace, contrairement a
Horace, est moins héros qu’homme, comme il le souligne a deux reprises:
«J’ai le ceeur aussi bon, mais enfin je suis homme» (v. 468) et un peu plus
loin : «Je rends graces aux Dieux de n’étre pas Romain, / Pour conserver
encor quelque chose d’humain» (vv. 481-82). Horace, lui, refuse explici-
tement de se poser en spectateur attendri du malheur qui le frappe:
« Notre malheur est grand, il est au plus haut point, / Je 'envisage entier,
mais je n'en frémis point.» (vv. 489-90). 1l accepte «aveuglémenty,
comme 1l le dit (v. 492), de n’étre que le bras de Rome et renonce ainsi a
reconnaitre sa situation tragique. D’ou la brutalité de sa réplique a
Curiace: «Albe vous a nommé, je ne vous connais plus.» (v. 502)
L’originalité de la piece de Corneille réside largement dans le fait qu’a
I'exception d’Horace, tous les personnages sont autant de spectateurs que
I’on nous donne a voir. Si la piéce est tragique, c’est d’abord parce qu’elle
met en scéne, non des événements tragiques mais des émotions tragiques
provoquées par ces événements. Ce qui nous touche en tant que specta-
teurs, ce n’est pas tant le fait qu’'Horace tue Curiace dans le combat, ou
méme qu’il assassine Camille; c’est d’abord le fait de voir sur scéne des
personnages touchés par ces événements™.

Un dernier exemple particulierement remarquable permet de vérifier
cette interprétation. Il se situe au début de I'acte III, lorsque Julie vient
rapporter a Sabine ce qui s’est pass€¢ dans un premier temps lors du
combat entre les Horaces et les Curiaces. De facon tout i fait significative,
Corneille s’éloigne ici de ses sources historiques, Tite-Live et Denys
d’Halicarnasse, pour inventer une sorte de faux départ du combat, alors
méme que les historiens ne mentionnent rien de tel. Certes, Denys
d’Halicarnasse insiste sur la trés grande émotion des combattants et de
’assistance ; mais a aucun endroit de son récit il n’est question d’une
interruption de la procédure comme dans le cas de Corneille. Chez ce

* Corneille puise cette idée dans I’Art poétiqgue d’Horace (vv. 101-103), qui y affirme : « 'homme rit
en voyant rire, pleure en voyant pleurer. Si tu veux me tirer des larmes, tu dois d’abord en verser toi-
méme» (Ut ridentibus arrident, ita flentibus adsunt humani vultus. Si vis me flere, dolendum est primum ipsi
tibi). Méme idée dans U Art poétique de Boileau (111, v. 142) : « Pour me tirer des pleurs, il faut que vous
pleuriez. »

62



TRAGEDIE CORNELIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

dernier, Julie rapporte a Sabine, au lieu de la description du combat fatal,
le «spectacle » étonnant dont elle fat le témoin:

Sitot qu’ils ont paru préts a se mesurer,

On a dans les deux camps entendu murmurer,

A voir de tels amis, des personnes si proches,

Venir pour leur Patrie aux mortelles approches,
L'un s’émeut de pitié, 'autre est saisi d’horreur,
L’autre d’un si grand zéle admire la fureur,

Tel porte jusqu’aux Cieux leur vertu sans égale,

Et tel 'ose nommer sacrilége et brutale.

Ces divers sentiments n’ont pourtant qu’une voix,
Tous accusent leurs Chefs, tous détestent leur choix,
Et ne pouvant souftrir un combat si barbare,

On s’écrie, on s’avance, enfin on les sépare. (vv. 781-792)

Ce passage, avec la mise en abyme du spectacle tragique qu’il contient,
permet a Corneille d’insister, par la force de 'exemple, sur la dimension
pathétique qui est selon lui le véritable but de I'art dramatique. Parmi les
éléments fournis par la Poétique d’Aristote, c’est en effet 'extréme proxi-
mité des liens familiaux — celle-1a méme que les théoriciens classiques
cherchent a bannir en raison de sa prétendue invraisemblance — qui est
capable de produire Ueffet pathétique recherché. Les réactions des specta-
teurs du combat résument ainsi les émotions que la tragédie est selon
Corneille capable de produire. D’abord, les deux émotions tragiques
proprement aristotéliciennes, la pitié et la crainte, que Corneille choisit ici
de rendre par horreur, a I'instar d’ailleurs de la traduction de Heinsius (qui
donne comme équivalent de phobos non seulement metus et terror, mais
également horror)*. Ensuite, 'admiration, que Corneille placera plus tard
explicitement parmi les émotions propres a la tragédie, lorsqu’il définira
celle-ci a la suite du commentaire d’Averroés*” comme un «art de louer»

** On notera toutefois que La Mesnardiére, op. cit., p. 27, loue la traduction de «1’Excellent Heinsius »
précisément pour avoir « presque employé par tout les termes terrificum, metus, terror, terribile», et de ne
s'étre servi « que fort peu d’horror, et horrificum, et lors seulement qu’il falloit diversifier les noms pour
I'élégance du langage ».

* Dans la lettre dédicatoire, adressée 3 Monsieur de Zuylichem, de Don Sanche d’Aragon (1650) :
«Enfin je ne vois rien en ce poeme qui puisse mériter le nom de tragédie, si nous ne voulons nous
contenter de la définition qu’en donne Averroes, qui 'appelle simplement un art de louer. [...] Mais
J’aurais mauvaise grice de me prévaloir d’un auteur arabe, que je ne connais que sur la foi d’'une
traduction latine [...].» (OC II, 552 s.). On lit en effet chez Averroés: « Optima ars laudandi, id est

63



THOMAS HUNKELER

(ars laudandi). De méme, il affirmera dans 'examen de Nicomede que
I'admiration doit étre considérée comme «une maniere de purger les
passions, dont n’a point parlé Aristote, et qui est peut-étre plus siire que
celle qu’il prescrit a la tragédie par le moyen de la pitié et de la crainte »*'.

Enfin, les deux derniéres réactions mentionnées dans Horace renvoient,
la premieére a l'esthétique du sublime si bien décrite par Georges
Forestier*’, tandis que la seconde semble faire allusion aux reproches de
Chapelain, qui avait précisément parlé de la «brutalité» d’Horace. Mais ce
qui est essentiel, c’est que ces «divers sentiments» n’ont, comme le dit
l'auteur, qu’«une voix»: celle de I’émotion. La réaction de I'assistance face
a ce qui est ressenti comme une injustice et une barbarie, et le passage 3
l'acte qui suit, esquissent en filigrane comment Corneille envisage la
catharsis tragique: A savoir comme une école des émotions. Méme si
I'intervention de l'assistance ne sera finalement suivie d’aucun effet au
niveau des événements tragiques, puisque les Dieux ne renonceront pas
au combat, l'effet cathartique sur le public, lui, aura bel et bien eu lieu.

I faut surtout noter que I'exemple que Corneille donne ici de la
catharsis ne vise pas a purger ’homme d’une passion néfaste, mais plutot a
renforcer son caractére par la force de 'exemple. Point n’est besoin de
punir les méchants a la fin de chaque tragédie, comme le revendique par
exemple un La Mesnardiere®. L'essentiel, aux yeux de Corneille, est
d’émouvoir le public et d’exaspérer ses passions. La piti¢, la crainte,
I'admiration et méme l'indignation sont autant de moyens qui permet-
tent de toucher un spectateur fondamentalement bon. Car dans
I'anthropologie cornélienne, le mal provient essentiellement du fait de ne
pas se laisser toucher par le malheur de ses semblables. La chute d’'Horace,
qui le fait tomber d’un péril illustre en un péril infame, est le résultat

Tragoediar. Ct. Averrois Paraphrasis in Librum Poeticae Aristotelis, lacob Mantino Hispano Haebreo, Medico
interprete, in : Aristotelis Opera cum Averrois Commentariis, Secundum Volumen, Venise, Apud Iunctas,
1562, p. 219 v°. Sur le commentaire d’Averroés, cf. 'introduction de Charles E. Butterworth i son
édition de Averroes’ Middle Commentary on Aristotle’s Poetics, Princeton, Princeton University Press,
1986, pp. 4-49.

HOC 11, 643.

2 Georges Forestier, Essai de génétique thédtrale. Corneille a I’eeuvre, Genéve, Droz, 2004 (1996), pp. 271-
344,

* La Mesnardiere, La Poétique, op. cit., p. 21 : « [I]l faut §’1] est possible, que les mauvaises actions parois-
sent toujours punies, et les vertus récompensées, non seulement en la Personne qui est la plus
considérable, mais encore dans les moindres. »

64



TRAGEDIE CORNELIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

direct de son incapacité a ressentir de la crainte ou de la pitié. La vertu
extraordinaire que revendique Horace face a Curiace reléve bien plus du
besoin effréné de se mettre en valeur que du désir de servir son pays; et
c’est 1a sans doute la raison pourquoi Corneille place en acrostiche des

vers pompeux ou Horace étale son amour propre, les mots, trés peu
glorieux, de « SALE CUL»:

Combattre un ennemi pour le salut de tous,

Et contre un inconnu s’exposer seul aux coups,
D’une simple vertu c’est I'effet ordinaire,

Mille déja 'ont fait, mille pourraient le faire.
Mourir pour le pays est un si digne sort,

Qu’on briguerait en foule une si belle mort.

Mais vouloir au Public immoler ce qu’on aime,

S ’attacher au combat contre un autre soi-méme,
A ttaquer un parti qui prend pour défenseur

L e frére d’une femme et ’Amant d’une sceur,

E t, rompant tous ces nceuds s’armer pour la Patrie
C ontre un sang qu’on voudrait racheter de sa vie,
U ne telle vertu n’appartenait qu’a nous,

L ’éclat de son grand nom lui fait peu de jaloux,
Et peu d’hommes au cceur ont assez imprimée,
Pour oser aspirer a tant de Renommeée. (vv. 437-452)

La tragédie d’Horace, je l'ai dit au début de cette étude, constitue un
défi que Corneille adresse a ses détracteurs. Face aux Académiciens qui
avaient condamné le Cid en raison de son irrespect des regles, Corneille
renchérit en opposant a leur aristotélisme formaliste sa propre lecture
d’Aristote : une lecture qui remet au centre de I'intérét ce que Corneille
appelle «le but de l'art», a savoir sa dimension pathétique. C’est dans le
fait de soumettre la forme a I’émotion, de juger ’ceuvre d’abord a 'aune
de son effet sur le spectateur, que je verrais volontiers I'un des traits les
plus baroques de I'ceuvre cornélienne. Une ceuvre qui par ailleurs ne
s’oppose pas simplement a 'esthétique classique, mais qui soumet celle-ci
a un examen critique. En retournant la belle formule de Marcel
Raymond*, qui parlait a propos de Poussin d’une maniere classique d’étre

* Marcel Raymond, « Préalable a I'examen du baroque littéraire frangais», in Baroque ef renaissance
poétique, Paris, Corti, 1985 (1935), pp. 7-68; cit. p. 54.

65



THOMAS HUNKELER

baroque, on pourrait étre tenté d’affirmer que dans une piece comme
Horace se découvre une maniere baroque d’étre classique : autrement dit,
une écriture ou la nécessité de se conformer aux regles est constamment
mesurée a 'aune de leur succes esthétique. Certes: face a I'aristotélisme
horacisé des Académiciens, Corneille aime a se défendre en recourant a
I’autorité d’Aristote lui-méme ; mais face aux obscurités et aux lacunes de
la Poétique, 1l n’hésitera pas non plus a placer le stagirite « entre les auteurs
apocryphes», quitte a revendiquer une position résolument moderne. La
franchise avec laquelle Corneille avouera en 1660 ne pas comprendre
I'idée de catharsis ne aura pas empéché d’écrire des tragédies qui conti-
nuent, encore aujourd’hui, a toucher ses spectateurs — et ses lecteurs.

Thomas HUNKELER
Université de Fribourg

66



	Tragédie cornélienne et pouvoir cathartique : l'exemple d'"Horace"

