
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 55 (2008)

Heft: 1: Fascicule français. Recherches littéraires en Suisse

Artikel: Tragédie cornélienne et pouvoir cathartique : l'exemple d'"Horace"

Autor: Hunkeler, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-270845

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-270845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tragédie cornélienne et pouvoir cathartique
l'exemple ó'Horace

L'histoire littéraire a l'habitude de faire débuter la période classique de

la production cornélienne avec l'apparition d'Horace, la première tragédie
originale de l'auteur après une première tentative en 1635, Médée, largement

inspirée de Sénèque. Horace, rédigé en 1639 et porté sur scène

l'année suivante, semble en effet marquer un tournant essentiel dans la

carrière dramatique de Corneille. Lorsque le texte est imprimé en

janvier 1641, l'auteur le fait précéder d'une épître dédicatoire adressée à

Richelieu, dans laquelle il fait état d'un « changement visible qu'on
remarque en [s]es ouvrages»1 depuis qu'il a l'honneur d'être au service du
Cardinal. À première vue, le « changement visible » dont parle Corneille
dans son épître semble bien être le résultat de l'alignement de son écriture

dramatique sur les préceptes classiques que l'Académie française avait fait
triompher lors de la récente querelle du Cid. On se souvient : en dépit du
succès éclatant de la pièce, plusieurs confrères de Corneille avaient attaqué
le Cid à cause des libertés que le dramaturge avait prises avec les règles
aristotéliciennes, notamment avec la vraisemblance, la règle des vingt-
quatre heures et les bienséances2. On sait que Corneille n'avait accepté
l'idée d'un jugement de l'Académie qu'avec répugnance et sans beaucoup
d'illusions quant au résultat. Sa déception transparaît néanmoins dans

plusieurs documents de l'époque. Dans une lettre que l'un des protagonistes

de la querelle,Jean Chapelain, adresse à Guez de Balzac le 15 janvier
1639, Corneille est décrit comme profondément découragé :

Il ne fait plus rien, et Scudéry a du moins gagné cela, en le querellant, qu'il l'a
rebuté du métier et lui a tari sa veine. Je l'ai autant que j'ai pu réchauffé et encouragé

à se venger et de Scudéry et de sa protectrice en faisant quelque nouveau Cid

qui attire encore les suffrages de tout le monde et qui montre que l'art n'est pas ce

qui fait la beauté ; mais il n'y a pas moyen de l'y résoudre : et il ne parle plus que
de règles et que de choses qu'il eût pu répondre aux académiciens, s'il n'eût point

1 OC I, 834 ; suivi de la tomaison et de la page, ce sigle abrégera l'édition suivante qui nous sert de
référence : Pierre Corneille, Œuvres complètes, éd. par Georges Couton, Paris, Gallimard, « Bibliothèque
de la Pléiade », 3 tomes, 1980-87.
2 Cf. Jean-Marc Civardi, La Querelle du Cid (1637-1638), Paris, Honoré Champion, « Sources classiques

», 2004.

47

Thomas Hunkeler, « Tragédie cornélienne et pouvoir cathartique ». Versants 55:1, fascicule français 20(18 pp. 47-66



THOMAS HUNKELER

craint de choquer les puissances, mettant au reste Aristote entre les auteurs

apocryphes, lorsqu'il ne s'accommode pas à ses imaginations3.

Contrairement à son habitude, Corneille a en effet laissé passer près de

trois ans après le Cid avant de se remettre à l'écriture d'une nouvelle
pièce. À en croire la lettre de Chapelain, c'est pendant cette période de

doutes et de ressentiments qu'il se serait mis à étudier en détail la Poétique

d'Aristote, et plus généralement ses commentateurs italiens, hollandais et

français. Une lecture rapide de l'épître à Richelieu confirme cette idée,

puisque Corneille y semble mettre l'accent sur l'instruction qu'il aurait

reçue de la part du Cardinal : « [N]ous vous avons deux obligations très

signalées ; l'une d'avoir ennobli le but de l'art, l'autre de nous en avoir
facilité les connaissances »4. Ces connaissances approfondies des préceptes
aristotéliciens seront donc mises en œuvre dans Horace, qui formerait ainsi

une pièce « rigoureusement classique 7.
La lecture qui est proposée ici cherche à nuancer ce type d'interprétation.

Car s'il est certain que la pièce de Corneille tente de ménager les

faveurs du tout-puissant Cardinal, s'il est certain aussi que Corneille a

bien profité de l'intervalle de trois ans pour réviser son Aristote et les

commentaires6, l'idée qu'Horace constituerait un acte de soumission à

l'esthétique classique des Académiciens paraît problématique à plus d'un
égard. Dans ce qui suit, il s'agira au contraire de montrer que la tragédie
d'Horace doit être considérée comme une réponse, voire un défi que le

dramaturge lance à ses détracteurs. Loin de renoncer à ce que Corneille
appellera plus tard ses « hérésies », Horace reflète en réalité l'affrontement
de deux dramaturgies opposées : l'une, d'inspiration baroque, qui se

nourrit de l'esthétique de l'émerveillement, de la surprise et de l'effet
produit auprès du spectateur7 ; l'autre, d'inspiration classique, qui met
l'accent sur l'élaboration d'une forme stable, régulière et contrôlée. Si la

3 Cf. OC 1.1535.
4 OC I, 834.
1 Comme l'afHrme par exemple Georges Couton dans son commentaire, cf. OC I, 1552.
** Voir notamment Emmanuelle Hénin, « Poétiques de l'illusion scénique. Des poétiques italiennes de

la Renaissance à la doctrine classique (ou : de la Renaissance italienne à Corneille) », Littératures classiques,

44, 2002, pp. 15-34.
7 Cf. Giovanni Dotoli, Temps de Préfaces. Le débat théâtral en France de Hardy à la querelle du Cid, Paris,
Klincksieck, 1996, pp. 79-95 et passim; Françoise Siguret, «Baroque et théâtre, ou l'invention du
monde », Littératures classiques, 36, 1999, pp. 253-270 ; John D. Lyons, « L'illusion porteuse de vérité »,

Littératures classiques. 44, 2002, pp. 143-155.

48



TRAGEDIE CORNELIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

première tendance a marqué les œuvres de jeunesse du dramaturge, et en

particulier les deux tragi-comédies Clitandre et Le Cid, la seconde est celle

que privilégient le Cardinal et son Académie à partir du milieu des années

30. Elle concerne avant tout la tragédie, genre noble par excellence et
donc particulièrement susceptible d'être mis au service de la politique
culturelle de Richelieu.

Avec Horace, sa première tragédie politique, Corneille ne tente pas seulement

d'affirmer sa supériorité dans un genre particulièrement en vue8. A
travers sa pièce, il entend aussi infléchir le genre tragique, qui est alors en
train d'être codifié par les doctes, par rapport à ce qui avait fait son succès

jusqu'au Cid: à savoir satisfaire le besoin qu'a le public d'émotions fortes.

L épître dédicatoire de la Suivante, parue en pleine Querelle du Cid, ne dit

pas autre chose : si l'on ne veut pas être sifflé au théâtre, il faut savoir plaire,

et cela à tous les publics : à la Cour, au Peuple et, si possible, aux Savants.

Puisque nous faisons des Poèmes pour être représentés, notre premier but doit
être de plaire à la Cour et au Peuple, et d'attirer un grand monde à leurs
représentations. Il faut, s'il se peut, y ajouter les règles, afin de ne pas déplaire aux
Savants, et recevoir un applaudissement universel, mais surtout gaignons la voix
publique [...]'.

À en croire Corneille, les règles chères aux savants ne sont donc pas

primordiales ; elles peuvent même s'ajouter après coup et ressemblent par
là plus à des ornements qu'à des fondements. En dépit de ces affirmations
de liberté créatrice, Horace semble bien composé dans le souci d'éviter de

déplaire aux savants, dont l'avis influence de plus en plus manifestement le

public de la Cour. Si Corneille prend la précaution d'organiser une
première lecture devant un comité de doctes et d'académiciens - parmi
lesquels Chapelain et l'abbé d'Aubignac — et de représenter sa pièce d'abord

en privé devant le Cardinal, c'est qu'il n'a aucune envie de reproduire à

* Sur Horace, cf. à côté de l'ouvrage classique de Louis Herland, Horace ou Naissance de l'homme, Paris,

Minuit, 1952, les contributions plus récentes de Mary Jo Muratore, «Strategies of Containment :

Repetition as Ideology in Horace», Romanische Forschungen, 109, 1997, pp. 252-263; David Maskell,
«Corneilles examens examined: the Case of Horace», French Studies, 51:3, 1997, pp. 267-280 : Richard-
Laurent Barnett, «Sirens of the Void : Configurations of Absence in Corneilles Horace», Dalhousie
French Studies, 39-40,1997, pp. 33-43; ChristopherJ. Gossip, «The Unity of Horace», Modern Language

Review, 93, 1998, pp. 345-355.
* OC 1,387.

49



THOMAS HUNKELER

propos d'Horace la querelle du Cid. En même temps, ces précautions et la

lenteur avec laquelle Corneille se décidera à porter la pièce sur scène

— elle ne sera finalement jouée qu'à partir de mai 1640 — indiquent aussi

qu'il était conscient que certains passages d'Horace n'étaient pas sans

rappeler les points incriminés à propos du Cid. En effet, Chapelain et

d'Aubignac ne manqueront pas de critiquer dans leurs commentaires
respectifs le meurtre de Camille par son frère Horace dans l'acte quatre, et
ceci pour les mêmes raisons qui leur avaient fait refuser dans le Cid l'idée

que Chimène finisse par épouser le meurtrier de son père.
Aux yeux des doctes, la brutalité du geste d'Horace choque les

bienséances en dépit du fait que l'assassinat a lieu derrière les coulisses,

comme le précise Corneille dans ses didascalies : Horace «poursui[t] sa

sœur qui s'enfuit» et la blessera mortellement «derrière le théâtre»10.

Dans l'Examen de la réédition de la pièce en 1660, le dramaturge
reviendra d'ailleurs sur ce reproche en accusant l'actrice de ne pas avoir
respecté ses indications en se laissant tuer sur scène plutôt qu'en
coulisse11. Mais en même temps, Corneille défend cette scène cruciale en
insistant sur le fait que la Poétique d'Aristote n'interdit nullement de

mettre en scène des « morts en spectacle » :

D'ailleurs, si c'est une Règle de ne le [i.e. le théâtre] point ensanglanter, elle n'est

pas du temps d'Aristote, qui nous apprend que pour émouvoir puissamment, il
faut de grands déplaisirs, des blessures, et des morts en spectacle12.

Et Corneille de préciser qu'une telle interdiction serait beaucoup plus
le fait de VArt poétique d'Horace, qui recommande d'éviter la représentation

de certaines scènes particulièrement cruelles, comme par exemple
celle où Médée tue ses enfants13. Rappelons à cet égard que plusieurs
commentateurs d'Aristote du XVIe siècle, Robortello (1548) et Maggi &
Lombardi (1550) en tête, avaient reproduit le traité d'Horace à la suite de

celui d'Aristote, alors que les poétiques françaises du XVIIe siècle avaient

plutôt tendance à fabriquer une synthèse de ces deux autorités, comme
dans le cas de la Poétique de La Mesnardière (1639) ou encore dans la

111 OC 1,887 s.

" OC 1,839.
12 OC 1,839.
13 Horace, Art poétique, w. 182-188.

50



TRAGEDIE CORNÉLIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

célèbre Pratique du théâtre de l'abbé d'Aubignac (1657, mais qui circule dès

1640). Face à l'aristotélisme superficiel de ses critiques, Corneille se pose
donc en bon lecteur et authentique élève d'Aristote quand il admet le

meurtre de Camille dans le but explicite d'émouvoir le public. En effet,
c'est dans sa discussion de la péripétie au chapitre XI de la Poétique

qu'Aristote souligne la nécessité de faire subir un effet violent au spectateur

pour produire les deux passions tragiques que sont la pitié et la crainte :

[Q]uant à l'effet violent, c'est une action causant destruction ou douleur, par
exemple les meurtres accomplis sur scène, les grandes douleurs, les blessures et
toutes choses du même genre1"1.

Mais c'est une fois de plus autour de la notion de vraisemblance que
le débat entre Corneille et ses détracteurs va se concrétiser15. Pour
comprendre pourquoi Chapelain, La Mesnardière ou d'Aubignac
attachent autant d'importance à cette notion, il faut se rendre compte que
la vraisemblance s'impose au théâtre en premier lieu pour des raisons de

crédibilité, autrement dit pour soutenir l'illusion scénique. Celle-ci est en
effet jugée indispensable pour produire auprès du spectateur les émotions
adéquates : dans le cas de la tragédie, il s'agit bien sûr de la pitié et de la

crainte. Or, dans l'interprétation que l'on donne depuis le milieu du
XVIe siècle de la Poétique d'Aristote, ce sont ces deux « passions tragiques »

qui doivent produire une purgation, autrement dit une catharsis, des

passions du spectateur.
Sans entrer ici dans le détail d'une interprétation d'ailleurs très peu

aristotélicienne du concept de catharsis^6, il importe de souligner que
l'effet moral du théâtre — sa capacité à servir d'école de vertu — est aux

yeux de la plupart des commentateurs d'Aristote en corrélation directe
avec la crédibilité de l'illusion scénique et donc avec la vraisemblance du

sujet et de l'intrigue. C'est notamment le cas de la préface de l'Adone de

14 Aristote, La Poétique, éd. par Roselyne Dupont-Roc et Jean Lallot, Paris, Seuil, 1980, p. 73.
' Sur l'importance de la notion de vraisemblance, cf. notamment René Bray, La formation de la

doctrine classique en France, Paris, Nizet, 1963, pp. 191-214; Jacques Scherer, La dramaturgie classique en

France, Paris, Nizet, 1986, pp. 367-382; et Pierre Pasquier, La mimesis dans l'esthétique théâtrale du

xvtf siècle, Paris, Klincksieck, 1995, pp. 39-68.
"' Sur la catharsis aristotélicienne, cf. le commentaire in Aristote, La Poétique, op. cit., pp. 188-193 ;

Jonathan Lear, « Catharsis », in : Essays on Aristotle's Poetics, éd. par Amélie Oksenberg Rorty,
Princeton, Princeton University Press, 1992, pp. 315-340 ; Elisabeth S. Belfiore, Tragic Pleasures. Aristotle
on Plot and Emotion, Princeton, Princeton University Press, 1992, pp. 255-360.

51



THOMAS HUNKELER

Marmo par Chapelain (1623), qui donnera le ton à toute une série de

poétiques d'inspiration classique :

[0]ù la créance manque, l'attention ou l'affection manque aussi; mais où l'affection

n'est point, il n'y peut avoir d'émotion et par conséquent de purgation, ou
d'amendement es mœurs des hommes, qui est le but de la poésie17.

Seule la vraisemblance est capable de soutenir l'illusion scénique aux

yeux de Chapelain ; c'est pourquoi il faut la préférer à la vérité même, qui
peut parfois être invraisemblable. Chapelain reprend par conséquent
l'opposition aristotélicienne entre le chroniqueur et le poète, en déclarant

que «la vérité doit servir de vraisemblance à l'histoire», tandis que «la

fable vraisemblable doit tenir lieu de vérité à la poésie»18. De la même

façon, d'Aubignac déclarera dans sa Pratique du théâtre sur un ton péremp-
toire que la vraisemblance est «l'essence du Poème Dramatique» et que
«le Vrai n'est pas le sujet du théâtre»19. Une telle argumentation repose
cependant sur des bases chancelantes, car Aristote déclare dans le même

chapitre de la Poétique où il affirme la nécessité pour le poète de s'en tenir
à la vraisemblance, que les poètes tragiques, contrairement aux poètes

comiques, devraient préférer pour leurs pièces des figures réellement
attestées, puisque ces figures sont plus persuasives :

[L]e possible est persuasif; or, ce qui n'a pas eu lieu, nous ne croyons pas encore

que ce soit possible, tandis que ce qui a eu lieu, il est évident que c'est possible (si

c'était impossible, cela n'aurait pas eu lieu)2".

Si le vraisemblable est donc persuasif dans la mesure où il correspond
à notre horizon d'attente et aux critères de cohérence interne, le vrai lui
aussi est persuasif puisqu'il a pour lui la force de l'évidence et l'autorité de

l'histoire.
Les théoriciens français mentionnés ont tous choisi, on le sait,

d'écarter cette idée et de bannir le vrai de la poésie dramatique au profit

n Jean Chapelain, « Lettre ou discours de Monsieur Chapelain à Monsieur Favereau [...] portant son

opinion sur le poème à'Adonis du Chevalier Marino », in Opuscules critiques, éd. par Alfred C. Hunter,
Paris, Droz, 1936, pp. 71-111 ; cit. p. 85.
'" Ibid.,p.94.
'' Abbé d'Aubignac, La pratique du théâtre, éd. par Hélène Baby, Paris, Honoré Champion, 2001,
p. 123.
20 Aristote, Lei Poétique, op. cit., p. 65.

52



TRAGEDIE CORNELIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

du seul vraisemblable, alors que plusieurs commentateurs italiens et

hollandais d'Aristote tentent au contraire d'intégrer cette remarque et

d'accepter le vrai à côté du vraisemblable. C'est sur leur autorité que
Corneille basera son recours à des sujets historiques extraordinaires, mais

aussi sa célèbre remarque dans l'avis au lecteur d'Héraclius (1647), selon

laquelle «le sujet d'une belle tragédie doit n'être pas vraisemblable»21.

Parmi les aristotéliciens qui font état de la possibilité de baser la tragédie

non seulement sur le vraisemblable, mais également sur le vrai, il faut
mentionner Francesco Robortello, qui affirme dans ses Explicationes in

librum Aristotelis de arte poetica de 1548 :

Aristote utilise donc l'argument 'a maiori [ad minus]' de la façon suivante : Si le

vraisemblable nous émeut, le vrai nous émouvra d'autant plus. Le vraisemblable

nous émeut parce que nous croyons que cela aurait pu se passer ainsi, que c'est

ainsi que la chose est arrivée. Le vrai nous émeut parce que nous savons que c'est

arrivé ainsi ; toute la force qu'il y a dans le vraisemblable est entièrement comprise
dans le vrai22.

Une autre référence importante que Corneille utilisera à plusieurs
reprises dans ses Trois discours est le très influent De tragoediae constitutione

liber de l'humaniste hollandais Daniel Heinsius, paru en 1611 à côté de sa

traduction commentée de la Poétique d'Aristote. Dans son traité, Heinsius
affirme à la suite de Robortello :

Car si on cherche ce qui est vraisemblable dans une action, la base de ce qui est

vraisemblable est le vrai, et non l'inverse. Il s'ensuit non moins qu'il faut admettre

une action vraie, puisque ce qui est vrai peut également être vraisemblable. Cela

est toujours ainsi, sauf dans le cas des miracles et des prodiges, ou quand le vrai

dépasse pour une quelconque raison l'ordre de la nature23.

21 OC 11,357.
22 Francesco Robortello, Explicationes in librum Aristotelis de arte poetica, Florentiae, Laurentius
Torrentmus, 1548, p. 93 : « Argumentatione îgitur utitur Aristoteles, a maiori sic. Si nos verisimiha

movent, multo magis vera movebunt. Verisimilia nos movent, quia fieri potuisse credimus, ita rem
accidisse. Vera nos movent, quia escimus ita accidisse, quicquid igitur vis est in verisimili, id totum
arripit a vero. »

23 Daniel Heinsius, De tragoediae constitutione liber, Leyde, Officina Elseviriana, 1643, p. 45 : «Nam cum
illud, quod est verisimile in actione requiratur, fundamentum autem ejus quod est verisimile, sit verum,
non contra ; sequitur non minus veram admitti actionem : cum praesertim verisimilis quoque esse

possit, qua est vera. Quod sit semper ; nisi vel miraculosa vel prodigiosa, aut quacunque racione, praeter
ordmem naturae sint vera. » Sur l'influence de Heinsius en France, ci. Edith G. Kern, The Influence of
Heinsius and Vossius upon French Dramatic Theory, Baltimore johns Hopkins University Press, 1949.

53



THOMAS HUNKELER

La querelle qui s'élève en 1640 à propos de la fin d'Horace entre
l'auteur et les doctes concerne précisément la nécessité de changer la

vérité de l'histoire en fonction des besoins du théâtre. Chaque camp
argumente en faveur de sa conception du théâtre : les réguliers récusent

ce qu'ils considèrent comme une fin «brutale et froide»24 (l'expression est

de Chapelain) qui risque de faire sortir le spectateur de l'illusion scénique
et par conséquent de mettre en question le bon fonctionnement de la

catharsis. À leurs yeux, le meurtre d'Horace ne provoque pas la pitié ou la

crainte, mais plutôt l'horreur ou la froideur, des émotions donc qui sont

inaptes à servir le but moral que les tenants de la doctrine classique

assignent à la tragédie.
Corneille, en revanche, insiste d'abord sur la nécessité d'émouvoir

puissamment son spectateur ; la véracité des faits, qu'il souligne en
reproduisant à partir de 1648 les principaux extraits de Tite-Live qui lui ont
servi de source, place la pièce d'emblée dans le domaine d'un vraisemblable

dans une acception élargie. Cette idée d'un vraisemblable plus large
— qui tente de récupérer un passage du chapitre 18 de la Poétique, selon

lequel « il est vraisemblable que beaucoup de choses se produisent aussi

contre la vraisemblance »2b — a été analysée par plusieurs commentateurs
des XVIe et XVIIe siècles, notamment par Castelvetro et La Mesnardière, qui
acceptent de faire une distinction entre un vraisemblable ordinaire et ce

qu'ils appellent un vraisemblable rare ou extraordinaire26.

En choisissant systématiquement des sujets à caractère surprenant et

extraordinaire, voire choquant, Corneille peut donc se réclamer lui aussi

d'Aristote. Qu'un frère tue sa sœur, comme dans Horace, ou qu'une mère

tue ses enfants, comme dans Médée ou Rodogune, ne relève certes pas de la

vraisemblance ordinaire, ni d'ailleurs des bienséances ; mais loin d'affaiblir
l'impact émotif de la tragédie, des événements de ce genre le renforcent

24 Cf. OC 1,1537.
25 Aristote. La Poétique, op. cit., p. 99.
26 Lodovico Castelvetro, Poetica d'Aristotele vulgarizzata e sposta, éd. parWerther Romani, Roma-Bari,
Laterza, 1978,1.1, p. 520 : « Sono due maniere di verisimili : l'una di quelli che rappresentano le verità
le quali svengono per lo più secondo certo corso, e l'altra di quelli che rappresentano le verità che
alcuna volta traviano dall'usato corso [...]. » H.-J. Pilet de La Mesnardière, La Poétique, Paris, Antoine
de Sommaville, 1640 (Genève, Slatkine Reprints, 1972), pp. 35-41: «Il faut presque deviner les

espèces de Vrai-semblance que le Philosophe établit, tant il est obscur là dessus. On peut toutefois
inférer qu'il reconnoît deux Vrai-semblances, dont la première est fort commune, et que pour cette
raison nous appelons ordinaire. [...] L'autre espèce de Vrai-semblance est celle queje nomme Rare, ou
bien Extraordinaire, à cause qu'elle arrive peu, et contre les apparences [...].»

54



TRAGEDIE CORNELIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

au contraire. Entre la régularité chère aux doctes et l'éblouissement
recherché par le public, le choix de Corneille est clair: il vaut mieux

tromper la raison du spectateur par ce que le dramaturge appelle des

« adresses de Théâtre » que décevoir ses sens par un trop grand respect des

règles. C'est précisément ce que Corneille affirme dans 1'«Examen»
d'Horace de 1660 :

L'attachement de l'Auditeur à l'action présente souvent ne lui permet pas de

descendre à l'examen sévère de cette justesse, et ce n'est pas un crime que de s'en

prévaloir pour l'éblouir, quand il est malaisé de le satisfaire27.

A la logique du spectacle et des sens, qui est celle de Corneille,
s'oppose la logique du camp des réguliers, basée sur l'idée d'une
appréhension critique et raisonnable du texte ; autrement dit, sur un acte de

lecture plus que sur l'événement scénique. La dramaturgie de Corneille
relève d'une esthétique de la réception plus que d'une logique textuelle :

ce qui l'intéresse en premier lieu, ce n'est pas la fidélité à des règles
établies, mais la réaction du public. Moins homme de lettres qu'homme
de théâtre, la seule règle que Corneille accepte sans faute est celle de

plaire.
Il est intéressant de relire à ce propos l'épître dédicatoire d'Horace

adressée à Richelieu. Si le Cardinal y est loué pour avoir « ennobli le but
de l'Art » et d'en avoir « facilité les connaissances », cet éloge ne renvoie

pas, contrairement à ce qu'on a pu dire, à la codification des règles classiques

entreprise par les Académiciens. L'expression «le but de l'Art» que
Corneille emploie à plusieurs reprises se réfère uniquement à la dimension

de la réception théâtrale ; autrement dit, au bon plaisir du spectateur.
C'est en acceptant le plaisir et le divertissement fournis par les pièces de

Corneille que le Cardinal aurait réussi à « ennoblir » le but de l'Art. De
même, ce n'est pas en faisant élaborer les règles classiques par l'Académie

que Richelieu aurait permis de faciliter les connaissances de cet art, mais

simplement à travers ses réactions de spectateur :

Vous nous en avez facilité les connaissances puisque nous n'avons plus besoin

d'autre étude pour les acquérir, que d'attacher nos yeux sur Votre Eminence

quand elle honore de sa présence et de son attention le récit de nos Poèmes. C'est

OC 1,841.

55



THOMAS HUNKELER

là que lisant sur son visage ce qui lui plaît, et ce qui ne lui plaît pas, nous nous
instruisons avec certitude de ce qui est bon, et de ce qui est mauvais, et tirons des

règles infaillibles de ce qu'il faut suivre et de ce qu'il faut éviter. C'est là que j'ai
souvent appris en deux heures ce que mes livres n'eussent pu m'apprendre en dix

ans ; c'est là que j'ai puisé ce qui m'a valu l'applaudissement du Public [.. .J28.

À la lecture littérale des poétiques, l'homme de théâtre qu'est
Corneille préférera toujours la lecture des réactions du public, et c'est de

là, non du savoir livresque, que l'on pourra tirer des règles vraiment
« infaillibles »29. En situant le Cardinal résolument du côté du public, et en

l'opposant implicitement aux doctes rats de bibliothèque, Corneille intervient

aussi dans un débat qui oppose à la même époque la Poétique de La

Mesnardière au fameux commentaire de Castelvetro. Ce dernier avait en
effet affirmé que la poésie avait comme principal but d'amuser et de

divertir le peuple commun (dilettare e ricreare il popolo commune) et non de

servir d'instrument à l'instruction des sciences et des arts1". Dans le long
discours qui ouvre sa Poétique en 1639, La Mesnardière s'insurge contre
une telle position qui rabaisse selon lui la poésie dans son ensemble. Aux

yeux de La Mesnardière, chaque genre dramatique a au contraire son

utilité particulière, qui ne s'épuise nullement dans le simple amusement :

Il ne serait pas difficile de montrer que la Tragédie se propose pour son but la

tranquillité de l'Ame, puisque sa fin principalle est de calmer les passions, & nous
découvririons encore que la simple Comédie n'est pas tellement inutile à l'institution

du peuple, bien qu'elle semble estre formée pour son divertissement,

qu'elle ne corrige ses mœurs lors mesme qu'elle les expose31.

Cette finalité morale de l'art dramatique que défend La Mesnardière

en combinant l'idée d'une catharsis tragique avec le célèbre «castigat
ridendo mores» d'Horace ne joue toutefois qu'un rôle subordonné pour
un Corneille soucieux de revaloriser le seul plaisir du spectateur. Plaire au

Cardinal, affirme Corneille dans l'épître d'Horace, c'est déjà rendre un

28 oc I, 834.
-'' La même idée se retrouve dans le Discours du poème dramatique (OC III, 141) : «Je tâche de suivre

toujours le sentiment d'Aristote dans les matières qu'il a traitées, et comme peut-être je l'entends à

ma mode, je ne suis point jaloux qu'un autre l'entende à la sienne. Le commentaire dont je m'y sers

le plus, est l'expérience du théâtre, et les réflexions sur ce que j'ai vu y plaire ou déplaire. »

30 Castelvetro, Poetica, op. cit., 1.1, p. 46.
31 H.-J. Pilet de La Mesnardière, La Poétique, op. cit., pp. I-K.

56



TRAGÈDIE CORNÉLIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

important service à l'État, puisque le divertissement contribue à l'entretien

de la santé de Richelieu. Sans recourir explicitement au concept de

la catharsis ou aux notions de crainte et de pitié qui sont censées la provoquer,

Corneille insiste néanmoins sur la vertu pour ainsi dire médicale du
divertissement théâtral et retrouve par là la dimension médico-philosophique

de la purgation cathartique. L'utilité du théâtre ne consiste

peut-être pas dans le fait de rendre l'homme meilleur ou plus vertueux,
comme le pensent La Mesnardière et la plupart des théoriciens classiques ;

mais le divertissement qu'il procure rend les spectateurs certainement plus

équilibrés et donc plus sains.

La préférence que Corneille accorde au plaisir théâtral et en particulier

au plaisir paradoxal que provoque la tragédie trouve donc son
corollaire dans sa tentative de redéfinir la catharsis aristotélicienne et de

l'adapter à ses besoins32. Toutefois, ce n'est qu'en 1660, au moment où il
prépare la grande édition de ses œuvres théâtrales en trois volumes, que le

dramaturge tentera de fournir à ce sujet une réflexion plus systématique,
notamment à travers les Trois discours sur le poème dramatique qui ouvrent
chaque tome ainsi qu'au moyen des « Examens » qu'il rédige pour chaque
pièce.

Dans le Discours de la tragédie, Corneille affirmera d'emblée ses doutes

quant à la validité de la conception aristotélicienne de la catharsis. Il
commence son discours en notant — avec raison — que la célèbre phrase
de la Poétique où Aristote mentionne la catharsis est particulièrement
vague, et que l'explication détaillée que le philosophe promet à ce sujet
dans le livre VIII de la Politique est probablement perdue. Si Corneille est

d'accord avec l'idée que la pitié et la crainte sont les deux émotions
principales qu'une tragédie est censée produire, il est important de noter
que selon lui, la purgation ne concerne pas seulement ces deux passions
de l'âme, mais toutes celles qui sont responsables du malheur qui est à

l'origine de notre pitié et de notre crainte :

La pitié d'un malheur où nous voyons tomber nos semblables, nous porte à la

crainte d'un pareil pour nous; cette crainte au désir de l'éviter; et ce désir à

32 Sur la catharsis dans le théâtre classique et plus particulièrement chez Corneille, voir les contributions
dejean Emelina, «Le plaisir tragique», Littératures classiques, 16, 1992, pp. 35-47; «Les Avatars de la

catharsis», Australian Journal of French Studies, 33:3, 1996, pp. 308-329 et «Corneille et la catharsis»,
Littératures classiques, 32,1998, pp. 105-120 ; ainsi que Bradley Ruhidge, « Catharsis through Admiration :

Corneille, Le Moyne, and the Social Uses of Emotion», Modern Philology, 95:3, 1998, pp. 316-333.

57



THOMAS HUNKELER

purger, modérer, rectifier, et même déraciner en nous la passion qui plonge à nos

yeux dans le malheur les personnes que nous plaignons : par cette raison

commune, mais naturelle et indubitable, que pour éviter l'effet il faut retrancher
la cause33.

Le raisonnement avancé ici par Corneille a l'avantage de fournir une
explication cohérente de la catharsis entendue comme effet bénéfique sur
les mœurs ; mais il a l'inconvénient, et Corneille est le premier à

l'admettre aussi ouvertement, de passer à côté de l'expérience fournie par
les textes et les spectacles. Selon la logique qu'il vient d'élaborer,
l'exemple du Cid devrait amener les spectateurs non seulement à ressentir
de la pitié et de la crainte pour Rodrigue et Chimène ; il devrait aussi

inviter le public à se méfier de la passion amoureuse. Or, Corneille est

obligé de constater que tel n'est pas le cas :

[Rodrigue et Chimène] tombent dans l'infélicité par cette foiblesse humaine dont

nous sommes capables comme eux : leur malheur fait pitié, cela est constant, et il
en a coûté assez de larmes aux spectateurs pour ne le point contester. Cette pitié
nous doit donner une crainte de tomber dans un pareil malheur, et purger en

nous ce trop d'amour qui cause leur infortune, et nous les fait plaindre; mais je
ne sais si elle nous la donne, ni si elle le purge, et j'ai bien peur que le raisonnement

d'Aristote sur ce point ne soit qu'une belle idée, qui n'ait jamais son effet
dans la vérité34.

L'exemple du Cid, dont le sous-titre générique s'est transformé dès

1648 de tragi-comédie en tragédie, amène Corneille, nous venons de le

voir, à mettre en question le fonctionnement cathartique de la tragédie.
D'abord, le dramaturge semble douter de l'idée que le spectateur soit
amené à éprouver autre chose que de la pitié au sujet des malheurs
ressentis par Rodrigue et Chimène. La crainte, qui provient selon

Corneille de l'identification du spectateur au protagoniste, n'accompagne

pas toujours la pitié, loin de là. Mais s'il n'y a pas de crainte, la catharsis

elle-même devient improbable : elle ne serait à la limite, dit Corneille,
qu'une « belle idée » qu'Aristote aurait inventée pour défendre le genre
tragique face aux reproches que Platon avait formulés à son encontre dans

le livre X de la République :

" OC III, 143.
'" OC III, 145 s.

58



TRAGEDIE CORNELIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

Un des interprètes d'Aristote [il s'agit en fait de Castelvetro33] veut qu'il n'ait
parlé de cette purgation des passions dans la tragédie, que parce qu'il écrivait après

Platon, qui bannit les poètes tragiques de sa république, parce qu'ils les remuent

trop fortement. Comme il écrivait pour le contredire, et montrer qu'il n'est pas à

propos de les bannir des États bien policés, il a voulu trouver cette utilité dans ces

agitations de l'âme, pour les rendre recommandables par la raison même, sur qui
l'autre se fonde pour les bannir36.

Mais si la catharsis aristotélicienne n'est peut-être qu'imaginaire,
comme le dit encore Corneille, la question de la justification de la

tragédie se pose avec d'autant plus d'urgence. En quoi la représentation
d'un malheur peut-elle alors être bénéfique La tragédie ne fournit-elle
pas, comme le pensent Platon et la tradition augustinienne, un mauvais

exemple que les hommes finiront fatalement par suivre Ce type de

reproche, et les réponses qu'on peut y donner, marquent l'œuvre de

Corneille au moins depuis sa fameuse apologie du théâtre qu'est
Y Illusion comique de 1635. La mini-tragédie sur laquelle se termine cette
pièce métathéâtrale met bien en scène une catharsis du spectateur,
Pridamant, qui est passé par les émotions de la pitié et de la crainte en

croyant voir son fils assassiné. Grâce à cette catharsis, la sévérité exagérée
dont Pridamant avait fait preuve à l'égard de son fils fait place au seul

amour paternel, qui lui fera même accepter que Clindor soit devenu
comédien37.

Cependant, tous les spectateurs ne sont pas concernés d'aussi près par
les événements qui se déroulent sur scène. Pridamant est un spectateur
naif, incapable de voir la différence entre la réalité et la représentation.
C'est pourquoi il ne peut pas ressentir de plaisir tragique, qui est selon

Aristote un plaisir de reconnaissance basé sur la prise en compte de la

différence fondamentale entre une chose horrible et la représentation
d'une chose horrible. Dans le cas de Pridamant, la catharsis fonctionne
uniquement par la force de l'exemple, et non à travers la mimesis comme

3r> Castelvetro, Poetica, op. cit., 1.1, pp. 160-163.
"' OC 111,146.
37 Sur l'importance de la catharsis dans l'Illusion comique, cf. Marc Fumaroli, «Rhétorique et dramaturgie

dans XIllusion comique», in Héros et orateurs. Rhétorique et dramaturgie cornéliennes, Genève, Droz,
« Titre courant », 1996 (1990), pp. 261-287 ; Deborah Blocker et Dinah Ribard, « Figures de l'instruction

dans YHlusion comique : la purgation par l'exemple », in Jean-Yves Vialleton (éd.), Lectures du jeune
Corneille. L'Illusion comique et Le Cid, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2001, pp. 127-142.

59



THOMAS HUNKELER

chez Aristote. Le spectateur réel de la pièce est seul à éprouver le plaisir
tragique, alors que la catharsis, elle, semble au contraire réservée au spectateur

fictionnel. La catharsis ne serait-elle donc en fin de compte qu'une
« illusion tragique »

Afin de mieux saisir la position cornélienne par rapport à la catharsis

et au plaisir tragique, revenons-en donc à Horace, la pièce avec laquelle
Corneille lance sa carrière de poète tragique en 1640. En effet, l'affrontement

entre Horace et Curiace, entre Rome et Albe, met en jeu non
seulement des positions idéologiques opposées, mais surtout des

conceptions divergentes au sujet de ce que Corneille appelle le «but de

l'art», à savoir sa fonction émotive. Car le principal sujet d'Horace n'est

pas d'ordre politique, mais d'ordre passionnel : la pièce met en scène les

diverses attitudes qu'un spectateur peut prendre face au malheur. En
effet, à l'exception du personnage d'Horace, à qui est réservée l'action
dramatique principale, tous les protagonistes de la pièce sont comparables

à des spectateurs qui incarnent autant de réactions passionnelles
face à des événements tragiques. J'aimerais analyser ici trois séquences
d'Horace pour mettre en évidence cette dimension de la pièce.

Commençons par le début. La pièce s'ouvre sur une scène d'exposition

dans laquelle le comportement de Sabine est opposé à celui de

Camille. Ce parallélisme sert d'emblée à opposer deux attitudes face au

malheur. Tandis que Sabine fait preuve d'une constance exemplaire en
cachant «le trouble de son cœur», Camille au contraire laisse librement
éclater ses émotions et ses pleurs, comme le rapporte sa confidente Julie
dès le début de la pièce :

Qu'on voit naître souvent de pareilles traverses

En des esprits divers des passions diverses,

Et qu'à nos yeux Camille agit bien autrement!
Son frère est votre époux, le vôtre est son Amant,
Mais elle voit d'un œil bien différent du vôtre
Son sang dans une Armée, et son amour dans l'autre.

Lorsque vous conserviez un esprit tout Romain,
Le sien irrésolu, le sien tout incertain,
De la moindre mêlée appréhendait l'orage,
De tous les deux partis détestait l'avantage,
Au malheur des vaincus donnait toujours ses pleurs,
Et nourrissait ainsi d'éternelles douleurs, (vv. 95-106)

60



TRAGEDIE CORNÉLIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

Comme Pridamant dans l'Illusion comique, Sabine et Camille sont
d'emblée réduites à n'être que des spectatrices impuissantes d'une série

d'événements tragiques qui pourtant les concernent de près. De peur
qu'elles ne troublent le combat par leurs réactions incontrôlées, Horace
prend même explicitement soin de les en écarter : « Mon père, retenez des

femmes qui s'emportent, / Et, de grâce, empêchez surtout qu'elles ne
sortent ; / Leur amour importun viendrait avec éclat / Par des cris et des

pleurs troubler notre combat. » (vv. 695-698).
La suite de la pièce prouve que la peur d'Horace à cet égard est

parfaitement justifiée. Car des deux femmes, seule Sabine sera capable de rester
dans le rôle de simple spectatrice. Camille, en revanche, laisse éclater sa

douleur dans toute sa démesure au moment où elle apprendra la mort de

son amant. Au lieu d'accepter comme Sabine son rôle de spectatrice, elle

se posera en prophétesse qui appelle de ses vœux la ruine d'Horace et de

Rome: «Puissé-je de mes yeux y voir tomber ce foudre, / Voir ses

maisons en cendre, et tes lauriers en poudre : /Voir le dernier Romain à

son dernier soupir, / Moi seule en être cause, et mourir de plaisir. »

(vv. 1315-1318) Dans le cas de Camille, l'événement tragique ne donne
manifestement lieu à aucune catharsis, au contraire : ses passions ne sont pas
calmées, mais exacerbées. Touchée de trop près par les événements,
Camille ne peut être qu'une mauvaise spectatrice, contrairement à Sabine

qui réussit, grâce à son contrôle de soi, à conserver sa dignité — du moins

en public.
Comme Sabine et Camille, Horace et Curiace incarnent deux

réactions opposées face à l'événement tragique. La scène III du second

acte se situe au moment où les deux amis viennent d'apprendre qu'ils
devront s'affronter lors du combat. Leurs réactions respectives face à

cette décision fatale montrent, comme dans le cas de leurs sœurs, deux
attitudes diamétralement opposées.Voici comment Curiace décrit son
état d'âme :

Encor qu'à mon devoir je coure sans terreur,
Mon cœur s'en effarouche, et j'en frémis d'horreur,
J'ai pitié de moi-même, et jette un œil d'envie
Sur ceux dont notre guerre a consumé la vie.
Sans souhait toutefois de pouvoir reculer.
Ce triste et fier honneur m'émeut sans m'ébranler. (w. 473-478)

61



THOMAS HUNKELER

L'occurrence des termes clés de «pitié» et de «terreur» indique clairement

l'importance de ce passage. Confronté au caractère tragique de la

situation, Curiace devient lui-même un spectateur ému de la tragédie
dont il est pourtant l'un des protagonistes. Car Curiace, contrairement à

Horace, est moins héros qu'homme, comme il le souligne à deux reprises :

«J'ai le cœur aussi bon, mais enfin je suis homme » (v. 468) et un peu plus
loin : «Je rends grâces aux Dieux de n'être pas Romain, / Pour conserver
encor quelque chose d'humain » (w. 481-82). Horace, lui, refuse explicitement

de se poser en spectateur attendri du malheur qui le frappe :

« Notre malheur est grand, il est au plus haut point, / Je l'envisage entier,
mais je n'en frémis point.» (vv. 489-90). Il accepte «aveuglément»,
comme il le dit (v. 492), de n'être que le bras de Rome et renonce ainsi à

reconnaître sa situation tragique. D'où la brutalité de sa réplique à

Curiace: «Albe vous a nommé, je ne vous connais plus.» (v. 502)
L'originalité de la pièce de Corneille réside largement dans le fait qu'à
l'exception d'Horace, tous les personnages sont autant de spectateurs que
l'on nous donne à voir. Si la pièce est tragique, c'est d'abord parce qu'elle
met en scène, non des événements tragiques mais des émotions tragiques
provoquées par ces événements. Ce qui nous touche en tant que spectateurs,

ce n'est pas tant le fait qu'Horace tue Curiace dans le combat, ou
même qu'il assassine Camille ; c'est d'abord le fait de voir sur scène des

personnages touchés par ces événements38.

Un dernier exemple particulièrement remarquable permet de vérifier
cette interprétation. Il se situe au début de l'acte III, lorsque Julie vient

rapporter à Sabine ce qui s'est passé dans un premier temps lors du
combat entre les Horaces et les Curiaces. De façon tout à fait significative,
Corneille s'éloigne ici de ses sources historiques, Tite-Live et Denys
d'Halicarnasse, pour inventer une sorte de faux départ du combat, alors

même que les historiens ne mentionnent rien de tel. Certes, Denys
d'Halicarnasse insiste sur la très grande émotion des combattants et de

l'assistance; mais à aucun endroit de son récit il n'est question d'une

interruption de la procédure comme dans le cas de Corneille. Chez ce

38 Corneille puise cette idée dans YArt poétique d'Horace (vv. 101-103), qui y affirme: « L'homme rit
en voyant rire, pleure en voyant pleurer. Si tu veux me tirer des larmes, tu dois d'abord en verser toi-
même» (Ut ridentibus arrident, itafientibus adsunt humani vultus. Si vis me fiere, dolendum est primum ipsi
tibi). Même idée dans VArt poétique de Boileau (111, v. 142) : « Pour me tirer des pleurs, il faut que vous
pleuriez. »

62



TRAGEDIE CORNELIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

dernier, Julie rapporte à Sabine, au lieu de la description du combat fatal,
le « spectacle » étonnant dont elle fût le témoin :

Sitôt qu'ils ont paru prêts à se mesurer,
On a dans les deux camps entendu murmurer,
A voir de tels amis, des personnes si proches,
Venir pour leur Patrie aux mortelles approches,
L'un s'émeut de pitié, l'autre est saisi d'horreur,
L'autre d'un si grand zèle admire la fureur,
Tel porte jusqu'aux Cieux leur vertu sans égale,

Et tel l'ose nommer sacrilège et brutale.
Ces divers sentiments n'ont pourtant qu'une voix,
Tous accusent leurs Chefs, tous détestent leur choix,
Et ne pouvant souffrir un combat si barbare,

On s'écrie, on s'avance, enfin on les sépare, (vv. 781-792)

Ce passage, avec la mise en abyme du spectacle tragique qu'il contient,
permet à Corneille d'insister, par la force de l'exemple, sur la dimension
pathétique qui est selon lui le véritable but de l'art dramatique. Parmi les

éléments fournis par la Poétique d'Aristote, c'est en effet l'extrême proximité

des liens familiaux - celle-là même que les théoriciens classiques
cherchent à bannir en raison de sa prétendue invraisemblance — qui est

capable de produire l'effet pathétique recherché. Les réactions des spectateurs

du combat résument ainsi les émotions que la tragédie est selon

Corneille capable de produire. D'abord, les deux émotions tragiques
proprement aristotéliciennes, la pitié et la crainte, que Corneille choisit ici
de rendre par horreur, à l'instar d'ailleurs de la traduction de Heinsius (qui
donne comme équivalent de phobos non seulement metus et terror, mais

également horror)39. Ensuite, l'admiration, que Corneille placera plus tard

explicitement parmi les émotions propres à la tragédie, lorsqu'il définira
celle-ci à la suite du commentaire d'Averroès40 comme un « art de louer »

39 On notera toutefois que La Mesnardière, op. cit., p. 27, loue la traduction de « l'Excellent Heinsius »

précisément pour avoir «presque employé par tout les termes terrificum, metus, terror, terribile», et de ne
s'être servi « que fort peu d'horror, et horrificum, et lors seulement qu'il falloit diversifier les noms pour
l'élégance du langage».
40 Dans la lettre dédicatoire, adressée à Monsieur de Zuyhchem, de Don Sanche d'Aragon (1650) :

«Enfin je ne vois rien en ce poème qui puisse mériter le nom de tragédie, si nous ne voulons nous
contenter de la définition qu'en donne Averroès, qui l'appelle simplement un art de louer. [...] Mais
j'aurais mauvaise grâce de me prévaloir d'un auteur arabe, queje ne connais que sur la foi d'une
traduction latine [...]. » (OC II, 552 s.). On lit en effet chez Averroès : « Optima ars laudandi, id est

63



THOMAS HUNKELER

(ars laudandi). De même, il affirmera dans l'examen de Nicomède que
l'admiration doit être considérée comme « une manière de purger les

passions, dont n'a point parlé Aristote, et qui est peut-être plus sûre que
celle qu'il prescrit à la tragédie par le moyen de la pitié et de la crainte »41.

Enfin, les deux dernières réactions mentionnées dans Horace renvoient,
la première à l'esthétique du sublime si bien décrite par Georges
Forestier42, tandis que la seconde semble faire allusion aux reproches de

Chapelain, qui avait précisément parlé de la « brutalité » d'Horace. Mais ce

qui est essentiel, c'est que ces «divers sentiments» n'ont, comme le dit
l'auteur, qu'«une voix» : celle de l'émotion. La réaction de l'assistance face

à ce qui est ressenti comme une injustice et une barbarie, et le passage à

l'acte qui suit, esquissent en filigrane comment Corneille envisage la

catharsis tragique : à savoir comme une école des émotions. Même si

l'intervention de l'assistance ne sera finalement suivie d'aucun effet au

niveau des événements tragiques, puisque les Dieux ne renonceront pas

au combat, l'effet cathartique sur le public, lui, aura bel et bien eu lieu.
Il faut surtout noter que l'exemple que Corneille donne ici de la

catharsis ne vise pas à purger l'homme d'une passion néfaste, mais plutôt à

renforcer son caractère par la force de l'exemple. Point n'est besoin de

punir les méchants à la fin de chaque tragédie, comme le revendique par
exemple un La Mesnardière43. L'essentiel, aux yeux de Corneille, est

d'émouvoir le public et d'exaspérer ses passions. La pitié, la crainte,
l'admiration et même l'indignation sont autant de moyens qui permettent

de toucher un spectateur fondamentalement bon. Car dans

l'anthropologie cornélienne, le mal provient essentiellement du fait de ne

pas se laisser toucher par le malheur de ses semblables. La chute d'Horace,

qui le fait tomber d'un péril illustre en un péril infâme, est le résultat

Tragoedia ». Cf. Averrois Paraphrasis in Librum Poeticae Aristotelis, Iacob Mantino Hispano Haebreo, Medico

interprete, in: Aristotelis Opera cum Averrois Commentariis, Secundum Volumen, Venise, Apud lunetas,
1562, p. 219 v°. Sur le commentaire d'Averroès, cf. l'introduction de Charles E. Butterworth à son
édition de Averroès' Middle Commentary on Aristotle's Poetics, Princeton, Princeton University Press,

1986, pp. 4-49.
41 OC II, 643.
42 Georges Forestier, Essai de génétique théâtrale. Corneille à l'œuvre, Genève, Droz, 2004 (1996), pp. 271 -
344.
4i La Mesnardière, La Poétique, op. cit.,p. 21 : « [I]l faut s'il est possible, que les mauvaises actions paraissent

toujours punies, et les vertus récompensées, non seulement en la Personne qui est la plus
considérable, mais encore dans les moindres. »

64



TRAGÉDIE CORNÉLIENNE ET POUVOIR CATHARTIQUE

direct de son incapacité à ressentir de la crainte ou de la pitié. La vertu
extraordinaire que revendique Horace face à Curiace relève bien plus du

besoin effréné de se mettre en valeur que du désir de servir son pays ; et
c'est là sans doute la raison pourquoi Corneille place en acrostiche des

vers pompeux où Horace étale son amour propre, les mots, très peu
glorieux, de « SALE CUL » :

Combattre un ennemi pour le salut de tous,
Et contre un inconnu s'exposer seul aux coups,
D'une simple vertu c'est l'effet ordinaire,
Mille déjà l'ont fait, mille pourraient le faire.

Mourir pour le pays est un si digne sort,

Qu'on briguerait en foule une si belle mort.
Mais vouloir au Public immoler ce qu'on aime,
S 'attacher au combat contre un autre soi-même,

A ttaquer un parti qui prend pour défenseur

L e frère d'une femme et l'Amant d'une sœur,
E t, rompant tous ces nœuds s'armer pour la Patrie

C ontre un sang qu'on voudrait racheter de sa vie,
U ne telle vertu n'appartenait qu'à nous,
L 'éclat de son grand nom lui fait peu de jaloux,
Et peu d'hommes au cœur Font assez imprimée,
Pour oser aspirer à tant de Renommée, (vv. 437-452)

La tragédie d'Horace, je l'ai dit au début de cette étude, constitue un
défi que Corneille adresse à ses détracteurs. Face aux Académiciens qui
avaient condamné le Cid en raison de son irrespect des règles, Corneille
renchérit en opposant à leur aristotélisme formaliste sa propre lecture
d'Aristote : une lecture qui remet au centre de l'intérêt ce que Corneille
appelle «le but de l'art», à savoir sa dimension pathétique. C'est dans le

fait de soumettre la forme à l'émotion, déjuger l'œuvre d'abord à l'aune
de son effet sur le spectateur, que je verrais volontiers l'un des traits les

plus baroques de l'œuvre cornélienne. Une œuvre qui par ailleurs ne

s'oppose pas simplement à l'esthétique classique, mais qui soumet celle-ci
à un examen critique. En retournant la belle formule de Marcel
Raymond44, qui parlait à propos de Poussin d'une manière classique d'être

44 Marcel Raymond, « Préalable à l'examen du baroque littéraire français », in Baroque et renaissance

poétique, Paris, Corti, 1985 (1955), pp. 7-68 ; cit. p. 54.

65



THOMAS HUNKELER

baroque, on pourrait être tenté d'affirmer que dans une pièce comme
Horace se découvre une manière baroque d'être classique : autrement dit,
une écriture où la nécessité de se conformer aux règles est constamment
mesurée à l'aune de leur succès esthétique. Certes : face à l'aristotélisme
horacisé des Académiciens, Corneille aime à se défendre en recourant à

l'autorité d'Aristote lui-même ; mais face aux obscurités et aux lacunes de

la Poétique, il n'hésitera pas non plus à placer le stagirite « entre les auteurs

apocryphes », quitte à revendiquer une position résolument moderne. La
franchise avec laquelle Corneille avouera en 1660 ne pas comprendre
l'idée de catharsis ne l'aura pas empêché d'écrire des tragédies qui
continuent, encore aujourd'hui, à toucher ses spectateurs — et ses lecteurs.

Thomas HUNKELER

Université de Fribourg

66


	Tragédie cornélienne et pouvoir cathartique : l'exemple d'"Horace"

