Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle

letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 55 (2008)

Heft: 1: Fascicule francais. Recherches littéraires en Suisse

Artikel: Pour une préhistoire de I'engagement littéraire en France : de l'autorité
du clerc a la prise de conscience politique a la fin du Moyen Age

Autor: Muhlethaler, Jean-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-270843

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-270843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pour une préhistoire de I’engagement littéraire
en France : de 'autorité du clerc a la prise ,\
de conscience politique a la fin du Moyen Age

Homo naturaliter est animal politicum et civile

Aristote!

Enfin Sartre vint?... L'auteur de Qu’est-ce que la littérature ? a marqué la
notion d’«engagement» de son sceau. Il I'a marquée au point que bien
des critiques la jugent applicable a la seule époque contemporaine. Pour
eux, I’engagement présuppose un refus du confinement de la littérature
dans le domaine des «belles-lettres» ; 1l ne saurait se manifester sans
que l'intellectuel, bralé au fer de I'histoire, ait pris conscience d’étre
«embarqué» et, se sentant solidaire, prenne la plume pour inciter ses
lecteurs a 'action. Les spécialistes ne sont plus unanimes, dés qu’il s’agit
de se pencher sur les siecles antérieurs. Est-il légitime d’étendre la notion
d’engagement en faisant valoir qu’il y a des traits récurrents dans la
«posture » de écrivain-citoyen* de Pascal 3 Hugo ou Zola, voire a Paul
Nizan et Jean-Paul Sartre lui-méme ?

Au fil de son histoire, la France a traversé des épreuves dont certaines
furent aussi traumatisantes que la seconde guerre mondiale. Les occasions
n’ont pas manqué qui ont ou auraient permis a l'intellectuel de sentir le
poids de ses responsabilités. Pour le médiéviste, le réegne de Charles VI
(1380-1422) marque l'entrée du poéte dans le champ politique’:
confrontés au Grand Schisme, a I'occupation anglaise et a la guerre civile
dans un royaume dont le roi est fou, Christine de Pizan et Alain Chartier*

' Les Auctoritates Aristotelis. Un florilége médiéval, éd. par Jacqueline Hamesse, Louvain et Paris,
Publications Universitaires / Béatrice-Nauwelaerts, 1974, p. 252, n® 3 (= Politica A2, 1253 a 2-3).
2 Cf.Jérome Meizoz, Postures littéraires. Mises en scéne modernes de ’auteur, Genéve, Slatkine Erudition,
2007, plus particulierement p. 25.

* Voir notre mise au point: « Une Génération d’écrivains ‘embarqués’: le régne de Charles VI ou la
naissance de I'engagement en France», in Formes de 'engagement littéraire (X1°-XXI siécles), éd. par Jean
Kaempfer, Sonya Florey et Jéréme Meizoz, Lausanne, Antipodes, 2006, pp. 15-32.

* Dominique Boutet et Armand Strubel, Littérature, politique et société dans la France du Moyen Age,
Paris, PUF, 1979, p. 183, les qualifient de «témoins engagés».

11

Jean-Claude Miihlethaler, « Pour une préhistoire de I'engagement littéraire en France», Versants 55:1, fascicule frangais, 2008, pp. 11-32



JEAN-CLAUDE MUHLETHALER

ont pris la plume sous la pression des événements. L'un et autre ont lu
Aristote et élevent la voix au nom du «bien commun», dénoncant les
luttes fratricides qui déchirent la France. Pour mesurer a contrario la portée
politique de leur geste, lié a I'émergence d’un sentiment national, 1l suffit
de (re)lire quelques vers du prologue tirés du Jugement du roy de Navarre
de Guillaume de Machaut. Le poete y adopte la posture mélancolique de
I’homme scandalisé par le spectacle d’une société en crise et marque son
refus en se retirant dans sa chambre :

[...], carje ne voy pere,

Fil, ne fille, ne suer, ne frere,

Mere, marrastre, ne cousine,

Tante, oncle, voisin, ne voisine,

Mari, mouillier*, amy, n’amie *épose

Que li uns "autre ne cunchie; *souiller (fig.)

[---]

Com li signeur leur subgiez pillent,

Roubent, raembent et essillent* *polent, ranconnent et pillent
Et mettent a destruction

Sans pitié ne compation,

Si que grans meschiés*, ce me samble, *malheur

Est de vice et pooir* ensamble.’ *pouvoir

La situation de crise décrite par Machaut a, comme chez Christine
de Pizan ou Alain Chartier, un fondement historique®: entre guerres et
épidémies, les chroniqueurs de I'époque (Froissart, Jean le Bel) brossent
de 'année 1349 un tableau des plus sombres. Mais la vision apocalyp-
tique, loin de provoquer I'engagement du pocte, le conduit au repli
meélancolique et débouche sur une réflexion a caractére moral, laquelle
envisage les malheurs du temps sous 'angle du conflit éternel entre le
Bien et le Mal. Machaut ne sortira de sa retraite qu’au moment ou les
échos d’une fete viendront frapper son oreille, lui signalant que tout
danger est écarté. 1l rejoint alors la joyeuse compagnie ou dame
Bonnetirté invite le pocte a reprendre la question d’amour jadis

> «Le Jugement du roi de Navarre », vv. 53-58 et 63-68, in (Euvres de Guillaume de Machaut, éd. par
Ernest Heepfiner, Paris, Firmin-Didot, 1908, vol. I, p. 139.

¢ Cf. David G. Lanoue, « History as Apocalypse: The ‘Prologue’ of Machaut’s Jugement dou roy de
Navarre», Philological Quarterly 60, 1981, pp. 1-12.

12



POUR UNE PREHISTOIRE DE LENGAGEMENT LITTERAIRE EN FRANCE

traitée dans Le Jugement du roy de Behaigne: qu’il corrige maintenant la
conclusion jugée peu satisfaisante par son public féminin!

Le contraste entre le prologue et la partie courtoise interpelle le
lecteur qui se demande comment interpréter le passage de 'ouverture
référentielle au débat qui oppose le poéte aux dames. S’il considere le
récit-cadre comme une mise en perspective de la suite’, il jugera que le
monde 1nstable décrit dans le prologue trouve son prolongement dans la
crise des valeurs a la cour ou l'autorité du poéte en matiére d’amour n’est
plus reconnue. En méme temps, la rupture registrale place les loisirs de la
noblesse sous un éclairage peu favorable: ils paraissent difficilement
compatibles avec les malheurs du pays marqué par la défaite de Crécy, la
grande peste et les progroms. Le divertissement ne fait pourtant pas 'objet
d’une condamnation sans appel puisque le poete joue le jeu, de sorte que
la littérature est percue dans sa fonction consolatrice. La cour attend d’un
¢crivain professionnel qu’il se préte a un moment de délassement pour
débattre de I'idéal et oublier une réalité trop dure.

Le Jugement du roy de Navarre llustrerait-il une poétique de ’évasion
comparable a la poétique qui régit, a la méme époque, le Decameron ?
Chez Boccace aussi, le contraste entre le récit-cadre et le recueil de
nouvelles est des plus marqués®. Les jeunes gens fuient I'’horreur de
Florence en proie i la peste pour se raconter des histoires, parfois licen-
cieuses, dans des cadres idylliques, passant du jardin d’amour a la valle delle
Donne ou triomphe I'ordre idéal de la Nature’. Poussée par le désir de
delectatio, 1a compagnie a fait taire la voix de la conscience, elle reste
sourde a I'amour du prochain en s’éloignant de plus en plus de la ville en
proie au chaos. Avec Machaut et Boccace, la littérature tient du « passe-
temps », de la récréation'’, mais elle est aussi quéte d’harmonie dans un
monde livré au désordre. Malgré le malaise que suscite, chez I'un comme

7 Cest la lecture qu’en fait Didier Lechat, « Dire par fiction ». Métamorphoses du je chez Guillaume de
Machaut, Jean Froissart et Christine de Pizan, Paris, Champion, 2005, pp. 87-89.

# Cf. Aldo S. Bernardo, « The Plague as Key to Meaning in Boccaccio’s Decameron», in The Black
Death : The Impact of the Fourteenth Century Plague, éd. par Daniel Williman, Binghamton, Center for
Medieval and Early Renaissance Studies, 1982, pp. 39-64.

? Cf. Georges Glintert, Tre Premesse e una dichiarazione d’amore. Vademecum per il lettore del Decameron,
Modena, Mucchi, 1997, pp. 22-43.

" Sur I'importance de ces notions, cf. Jacqueline Cerquiglini-Toulet, « Le Loisir et le concept de
‘récréation’ 4 la fin du Moyen Age »,in Les Loisirs et I"héritage de la culture classique, éd. par Jean-Marie
André, Jacqueline Dangel et Paul Demont, Bruxelles, Latomus, 1996, pp. 503-512.

13



JEAN-CLAUDE MUHLETHALER

chez lautre, la relation ambigué entre le récit-cadre et le corps du texte,
nous sommes loin d’'un engagement politique''.

Quelle diftérence avec la posture adoptée par Christine de Pizan, quand
elle dénonce la guerre civile dans La Lamentacion sur les maux de la France
(1410) ! Les larmes versées dans la solitude de son étude mouillent la lettre
qu’elle rédige a 'adresse des princes. La douleur née d’une situation intolé-
rable ne conduit pas au repli mélancolique, elle est au contraire une force
qui pousse a 'écriture et d I'engagement. Christine se pose en vox populi,
appelant les femmes, les sages et le peuple a faire chorus a ses plaintes. Elle
croit pouvoir infléchir le cours des événements par la force du verbe
comme Jeanne d’Arc le fera plus tard par les armes, quand son exemple
suscitera un sursaut des troupes frangaises. Dans son dernier poéme'?,
Christine saluera I'intervention providentielle de la Pucelle sur les champs
de bataille : 4 la prouesse de la «simple bergiere » (v. 199) fait écho la voix de
la poétesse qui exhorte les rebelles a se soumettre au roi, car telle est la
volonté de Dieu. Ecrivaine engagée, Christine se voit en prophétesse.

La lance et la plume! Au parallélisme entre Jeanne d’Arc et Christine de
Pizan répond, chez Alain Chartier, la conviction que les paroles de 1’écrivain
pésent aussi lourd que les exploits du guerrier dans le destin du royaume. 11
reprend a son compte le modele cicéronien en mettant la rhétorique au
service de la «chose publique» et de la gloire du royaume. Au fil du
Quadrilogue invectif, qui donne tour a tour la parole au Peuple, au Chevalier
et au Clergé, s’affirme I'idéal d’une nation' dont les membres, unis autour
du roi, doivent se soutenir les uns les autres pour faire face a 'ennemi
anglais. Au-dela de I'émergence d’'un sentiment patriotique, Chartier
témoigne de I’éminente dignité du role que le clerc joue au sein non pas
de la seule cour, mais de la nation tout entiere, qu’il appelle a réagir.

"' Méme si la morale politique trouve sa place dans les dits de Machaut: cf. Didier Lechat, « Dire par
fiction », op. cit., pp. 104 s. et 125-130.

12 Diti¢ de Jehanne d’Arc, éd. par Angus J. Kennedy et Kenneth Varty, Oxford, Blackwell, 1977. — Sur
ce texte, voir Jean-Francois Kosta-Théfaine, « Entre poésie et prophétie : les sources du Ditié de_Jehanne
d’Arc de Christine de Pizan», Romanische Zeitschrift fiir Literaturgeschichte, 22, 1998, 41-56; Liliane
Dulac, « Un poéme de combat:le Ditié de Jehanne d’Arc de Christine de Pizan», in Synergies Inde : Aux
sources du dialogue des cultures. Regards croisés sur le Moyen Age en France et en Inde. Hommage au Professeur
Jean Dufournet, éd. par Vidya Vencatesan, Mumbai, Revue du GERFLINT, 2007, pp. 81-95.

* Sur I'importance de ce nouvel idéal, cf. Thierry Lassabatére, « Sentiment national et messianisme
politique en France pendant la guerre de Cent ans: le théme de la fin du monde chez Eustache
Deschamps », Bulletin de I' Association des Amis du Centre Jeanne d’Arc 17,1993, pp. 27-56; Jacques Krynen,
L’Empire du roi. Idées et croyances politiques en France, XIIF-X1* siécle, Paris, Gallimard, 1993, pp. 438-455.

14



POUR UNE PREHISTOIRE DE LENGAGEMENT LITTERAIRE EN FRANCE

Cette conscience de soi, qu’Aron J. Gourevitch' rattache a la
naissance de l'individu en Europe et qu’il retrace notamment chez
Pétrarque, s’explique par la conjonction de plusieurs facteurs a la fin du
Moyen Age en France. La diffusion de La Politique dés la fin du xure siécle
marque de son sceau la réflexion sur le pouvoir chez Gilles de Rome et
Marsile de Padoue'; les traducteurs au service de Charles V' vulgarisent
aupres de la cour la pensée aristotélicienne et I'essor de I’humanisme
parisien'” sous Charles VI vient définitivement créer un climat favorable a
la descente du poéte dans le champ politique'®. Mais, malgré ce que
suggere le contre-exemple de Machaut, Christine de Pizan et Alain
Chartier ne sont pas seulement les fils de leur époque; ils ont profité des
expériences faites par leurs prédécesseurs tout au long du Moyen Age.
L’engagement littéraire a sa préhistoire et nous aimerions en retracer ici
les étapes les plus importantes qui, de la prise de conscience du clerc a son
intervention dans les affaires du royaume, conduisent a Christine de Pizan
et Alain Chartier.

Le clerc et la conscience de soi

Vers le milieu du X11¢ siecle le clerc clame pour la premiere fois haut et
fort la dignité de sa profession en langue vernaculaire. Que ce soit 'auteur
anonyme du Roman de Thébes ou Benoit de Sainte-Maure dans le prologue
du Roman de Troie, 'un et autre se sentent investis d’une mission.
Translateurs des textes antiques en francais, dont ils offrent une adaptation-

" La Naissance de I'individu dans I’Europe médiévale, trad. par Jean-Jacques Marie, Paris, Seuil, 1997,
pp. 285-290.

5 Cf. Jiirgen Miethke, «Spatmittelalter: Thomas von Aquin, Aegidius Romanus, Marsilius von
Padua», in Politischer Aristotelismus. Die Rezeption der aristotelischen « Politik » von der Antike bis zum 19,
Jahthundert, éd. par Chrisoph Horn et Ada Neschke-Hentschke, Stuttgart et Weimar, Metzler, 2008,
pp. 77-111.

' Cf. Susan M. Babbitt, The Livre de Politiques of Nicole Oresme and the Political Thought and Political
Development of the Fourteenth Century, Ann Arbor, UMI, 1978 ; Serge Lusignan, Parler vulgairement. Les
intellectuels et la langue frangaise aux XIE et X1V° siécles, Paris et Montréal, Vrin/Presses de I'Université,
1987, pp. 133-136 et 154-166.

"7 Cf. Nicholas Mann, « Humanisme et patriotisme en France au xv* siécle », Cahiers de I’ Association
Internationale des Etudes Frangaises 23,1971, pp. 51-66 ; Préludes a la Renaissance. Aspects de la vie intellec-
tuelle en France au x1* siécle, éd. par Carla Bozzolo et Ezio Ornato, Paris, CNRS, 1992.

'8 Cf. Jo€l Blanchard et Jean-Claude Miihlethaler, Ecriture et pouvoir @ Uaube des temps modernes, Paris,
PuUF, 2002, chap. I1: « Le Poéte dans le champ politique ».

15



JEAN-CLAUDE MUHLETHALER

traduction en octosyllabes, ils sont les garants de la mémoire culturelle et
assurent auprés de la cour une fonction civilisatrice!:

[Se| Les philosophes, les traitiez* *les traités

Dont toz i monz* est enseignez *le monde

Se fussent teii, veirement* *¢’étaient tus | en vérité
Li siecles vesquist* folement: *le monde vivrait

Comme bestes etissons vie?",

En mettant a disposition de leur public le savoir légué par I’Antiquiteé,
les clercs assurent la translatio studii, corollaire indispensable de la translatio
imperii qui a vu la « chevalerie » passer d’Athenes a Rome, puis de Rome
a Paris. Les Grandes Chroniques de France font de ce double transtert un
mythe fondateur®, par lequel sont exaltés la grandeur de la nation et, par
ricochet, le role que les intellectuels ont joué dans son histoire.

Le «clerc lisant» a toutes les raisons de se démarquer du jongleur?,
amuseur a la moralité douteuse, qui est si proche du «jangleur», du
menteur. Son discours véridique fonde son utilité au sein de la société et
son savoir le rend digne d’une gloire éternelle : I'écrivain sera «puis toz
jors remembrez»®, car son ceuvre fera autorité, lui conférant aupres des
générations futures le prestige dont jouissent les auteurs antiques a son
époque. Emblématiquement, Benoit de Sainte-Maure qui, au départ, dit
vouloir raconter une estoire, parle dans I’épilogue de son livre: une fois
achevée, I'ceuvre francaise a droit au terme par lequel sont désignées, dans
Le Roman de Tioie, les sources latines du récit®*!

Elever, par la transmission du savoir, ’Thomme au-dessus des «bestes »,
c’est faire ceuvre morale, mais aussi politique®. Si les clercs du xir¢ siécle

¥ Cf. Emmanuéle Baumgartner, « Romans antiques, histoires anciennes et transmission du savoir aux
xX1¢ et xul¢ siecles», in Mediaeval Antiquity, éd. par Andries Welkenhuysen, Herman Braet et Werner
Verbeke, Louvain, Leuven University Press, 1995, pp. 219-235.

¥ Le Roman de Troie, éd. et trad. par Emmanuele Baumgartner et Francoise Vielliard, Paris, Le Livre de
Poche («Lettres Gothiques»), 1998, p. 40, vv. 9-13.

21 Cf. Colette Beaune, Naissance de la nation France, Paris, Gallimard (coll. « Folio Histoire »), 1993,
pp- 405-409.

2 Cf. Jean-Guy Gouttebroze, « Entre les historiographes d’expression latine et les jongleurs, le clerc
lisant», Senefiance, 37,1995 (Le Clerc au Moyen Age), pp. 217-230.

» Le Roman de Thébes, éd. et trad. par Francine Mora-Lebrun, Paris, Livre de Poche («Lettres
Gothiques»), 1995, v. 4.

# Cf. Emmanuéle Baumgartner, De [’Histoire de Troie au livre du Graal, Orléans, Paradigme, 1994,
pp. 15-36 (plus particulierement pp. 30-32).

% Cf. Jean-Guy Gouttebroze, « Entre les historiographes», art. cit., p. 224.

16



POUR UNE PREHISTOIRE DE 'ENGAGEMENT LITTERAIRE EN FRANCE

recourent au francais, c’est qu’ils n’écrivent pas « exclusivement pour des
clercs »*, comme le pensait Sartre. Ils visent un public laique et, se posant
en directeur de conscience, ils le guident sur le chemin de la dignitas
hominis. A travers les actions des protagonistes, I'histoire de Troie ou de
Thebes entend inspirer horreur du vice et dire I'attrait de la vertu. En
filigrane, le clerc propose aux princes une réflexion sur I’exercice et le
fondement éthique du pouvoir, adaptant a I'époque féodale une problé-
matique déja présente chez Stace,Virgile, Darés ou Dyctis. La propension
a la colere d’Agamemnon, l'autorité vacillante de Priam, incapable
d’empécher la trahison et la chute de la ville, en disent long sur le danger
des passions et les difficultés que rencontre un roi, quand il s’agit
d’imposer ses décisions aux grands du royaume.

De son coté, Le Roman d’Eneas oppose la faiblesse de Didon, puis celle
des vieux rois italiques (Latinus, Evandre) au parcours rédempteur de I’élu
(Eneas) qui triomphe du prétendant tyrannique (Turnus), prét a sacrifier
le bonheur de son peuple a ses intéréts personnels. L'idée que le bon
gouvernement se mesure a 'aune du bonum commune et de sa conformité
a la volonté divine, influence notre jugement sur les différents acteurs.
Certains critiques on décelé, sous le voile des aventures, un véritable miroir
des princes: en faisant de 'art de gouverner un fil conducteur du récit”,
Le Roman d’Eneas rejoint le Policraticus™, ce traité dans lequel Jean de
Salisbury flagelle les vices des courtisans, puis oppose le bon roi, imago
deitatis sur terre, au mauvais prince qui, par son injustice et sa cupidité, fait
le malheur de ses sujets.

Placés sous le signe d’une utilitas revendiquée par le clerc, les romans
antiques participent de 'idéal du flectere ad bonum propre i I'orateur selon
Cicéron et saint Augustin. A leur suite, les romans arthuriens®, de
Chrétien de Troyes aux grands cycles en prose du xur® siecle et leurs
avatars 3 la fin du Moyen Age, s’interrogent en filigrane sur les enjeux de

* Qu’est-ce que la littérature ?, Paris, Gallimard («1dées»), 1972, p. 106.

7 Cf. Dominique Boutet, Formes littéraires et conscience historique. Aux origines de la littérature frangaise,
1100-1250, Paris, PUE 1999, pp. 119 s.

% Cf. Francine Mora-Lebrun, L’Enéide médiévale et la naissance du roman, Paris, PUF, 1994, pp. 73-85
et 188-196.

* On se référera notamment aux travaux de Dominique Boutet: Charlemagne et Arthur ou le roi imagi-
naire, Paris, Champion, 1992 et, plus récemment, «Le Tyran et le mauvais roi dans la littérature
frangaise des X11¢ et Xul siecles», in Pouvoir, liens de parenté et structures épiques, éd. par Danielle
Buschinger, Amiens, Centre d’Etudes Médiévales, 2003, pp. 11-19.

17



JEAN-CLAUDE MUHLETHALER

la royauté et 'exercice du pouvoir. Mais, dans I'un et 'autre cas, le lecteur
peut s’en tenir a la delectatio, se laisser entrainer dans un monde de fiction,
prenant plaisir 4 suivre les aventures, guerriéres ou amoureuses, sans
accorder une attention particuliere aux implications politiques du récit.
S’il y est sensible, c’est a lui qu’il incombe de décoder des indices conver-
gents. C’est a lui encore qu’il revient d’actualiser le message en établissant
un lien entre la fiction et I'actualité de son temps pour que le texte se
fasse « miroir » : la «doctrine » véhiculée par I’histoire ne se révele, comme
I’écrit Benoit de Sainte-Maure, qu’a «ceus qui i voudront entendre »".
Que ce soit dans la chronique, le roman courtois ou la chanson de geste
— genres qui ne manquent d’ailleurs pas de s'influencer I'un I'autre — la
vérité politique «tend a s’incarner dans des configurations narratives
dont 'objet peut sembler autre »”'. Le lecteur doit ainsi faire un travail
de décodage afin de dégager les implications 1déologiques du récit, ce qui
est incompatible avec la logique propre a la littérature engagée, telle que
nous la concevons. Quand 1l s’agit d’inciter le public a I'action,
I’ancrage référentiel doit étre explicite, I'actualité du message s’imposer
avec la force de I’évidence, de maniere a ce que le destinataire se sente
personnellement concerné.

Peu importe a notre propos que la vision du bon gouvernement reste,
sous bien des aspects, plutot stable du x1¢ au x1v© siecle. Denis Foulechat
ne traduit-il pas en 1372 le Policraticus de Jean de Salisbury sur ordre du
roi Charles V, témoignant combien la pensée du secrétaire de Thomas
Becket reste actuelle ? A la fin du Moyen Age, les différences 'emportent
pourtant sur les similitudes, du moins quand il s’agit de I'image que
I’écrivain donne de soi pour emporter l'adhésion du public’®. Au
contraire de Benoit de Sainte-Maure et de ses contemporains, Alain
Chartier et surtout Christine de Pizan ne procédent pas masqués. Ils

¥ Chronigue des ducs de Normandie, éd. par Carin Fahlen, Uppsala, Bibliotheca Ekmaniana, 3 vol.,
1951-1954, vv. 2132-33. Cf. les vv. 14836-37 ou Benoit évoque la fonction de «mireors» de Ihis-
toire.

1 La formule est de Dominique Boutet, « Vérité poétique, vérité politique : position du probléme»,
in Vérité poétique, vérité politique. Mythes, modéles et idéologies politiques au Moyen Age, éd. par Jean-
Christophe Cassard, Elisabeth Gaucher et Jean Kerhervé, Brest, Université de Bretagne Occidentale,
2007, p. 1.

2 Jérome Meizoz, Postures littéraires, op. cit., p. 22, rappelle a juste titre que «la notion de ‘posture’
recouvre celle, thétorique, d’ethos ». Cf. Dominique Maingueneau, Le Discours littéraire. Paratopie et scéne
d’énonciation, Paris, Armand Colin, 2004, pp. 203-209.

18



POUR UNE PREHISTOIRE DE 'ENGAGEMENT LITTERAIRE EN FRANCE

disent combien ils se sentent touchés par le malheur du pays, au point de
faire du drame que vit la nation la source méme de leur écriture.
Christine choisit la forme humaniste de la lettre: son écriture 4 demi
effacée par les larmes a la briéveté et la violence du cri, elle porte les
marques d’une affectivité débordante qui, par contagion, se propage au
lecteur, le poussant a son tour sur la voie de I'engagement. Il faut étre ému
pour émouvoir, avait écrit Quintilien”, et la démarche choisie par
Christine de Pizan est conforme au précepte rhétorique. Elle cherche a
convaincre en touchant par la charge émotive du message autant, voire
plus que par 'argumentation.

Le Quadrilogue invectif s’inscrit dans le sillage des songes politigues qui
ont fleuri dans la seconde moitié du x1ve¢ siecle*. En choisissant le cadre
du songe et le débat allégorique, Alain Chartier crée un effet de distancia-
tion dans la mesure ou, a 'exception du prologue, il ne parle pas en son
propre nom. Son discours interpelle moins directement que celui de
Christine de Pizan, mais le poéte veille a multiplier les indices référentiels,
quand 1l cede la parole aux figures allégoriques. Le lecteur francais, s’iden-
tifiant nécessairement au Peuple, au Chevalier ou au Clergé, comprend
que les véhéments reproches formulés par la reine France, sa mére, le
concernent au premier chef. La fiction ne fait pas vraiment barrage a
I'actualité du message ni méme a son pathos. Par Deffet théatral lié a la
mise en scene, par la colére et la douleur qui sous-tendent les plaidoyers
des personnages — ils ne cessent de s’accuser mutuellement d’étre respon-
sables du désastre —, elle renforce au contraire 'impact du débat sur le
public. Uceuvre doit avoir le méme eftet sur le lecteur que le songe a eu
sur le narrateur au sein de la fiction : I'un a pris la plume, que I'autre agisse
a son tour, par les moyens qui sont les siens!

La prise de conscience de la dignité et du role social de 'intellectuel
au XII° siecle apparait ainsi comme le présupposé nécessaire mais non
suffisant pour que, 4 'automne du Moyen Age, le clerc puisse descendre
dans le champ politique. Sans postuler ici une évolution linéaire (a nos

M Instit. orat. V1, 2,28 : adficiamurque antequam adficere conemur (« Nous devons d’abord étre émus nous-
mémes avant méme de tenter d’émouvoir »).

** Cf. Christiane Marchello-Nizia, « Entre I'Histoire et la poétique: le songe politique», Revue des
Sciences Humaines 183, 1981/3, pp. 39-53. Les exemples les plus célébres sont Le Songe du vergier
(1378), écrit pour la «recreacion» de CharlesV, et Le Songe du Vieil Pélerin de Philippe de Méziéres,
sur lequel nous reviendrons.

19



JEAN-CLAUDE MUHLETHALER

yeux incompatible avec une histoire littéraire faite d’innovations, de
détours, de résurgences, de tentatives avortées, etc.), nous aimerions attirer
I'attention sur deux phénomenes qui, liés entre eux, représentent une
étape intermédiaire entre la posture du directeur de conscience, adoptée
par Benoit de Sainte-Maure, et la transitivité” et le pathos caractéristiques
d’un discours ouvert sur le monde, tel qu’il se trouve dans les ceuvres
engagées de Christine de Pizan et d’Alain Chartier: I’écriture satirique et
la démarche allégorique dont I'essor a la fin du Moyen Age doit
beaucoup au succes du Roman de la Rose.

Satire et moralisation : s’ouvrir a ’actualité

R édigé entre 1300 et 1328 par un auteur proche, peut-étre méme issu
du milieu franciscain®, L’Ovide moralisé est une translation en octosyllabes
a rimes plates des quinze livres des Métamorphoses, complétées par d’autres
sources. Non seulement le clerc inconnu vulgarise la matiére antique
comme I’a fait Benoit de Saint-Maure, mais il a lu son illustre prédéces-
seur. A son avis, celui-ci était un « bons rimoierres »*, un bon poete. Il lui
reproche toutefois d’avoir osé «desdire» (v. 1725) et «blasmer» (v. 1727)
Homere, de ne pas avoir compris que le poéte antique parle «par
metaphore» (v. 1733), quand il fait intervenir les dieux et les déesses dans
la guerre de Troie. La vérité cachée sous le voile de la fable lui a échappé,
de sorte qu’il s’est laissé égarer par I'aspect mensonger de I'histoire.

Convaincu que «tout est pour nostre enseignement» (livre I, v. 2), le
clerc inconnu plaide pour une poétique de lintegumentum, laissant une
large place a Iexpositio. 11 ¢élucide dans la glose le sens de la matiere
troyenne et des Métamorphoses, suivant dans sa démarche le modele de

» Sur cette notion, cf. Dominique Viart, « Fictions critiques: la littérature contemporaine et la
question du politique », in Formes Iittéraires de engagement littéraire, éd. cit., notamment pp. 186 s.

* De 14 4 conclure, comme le fait Maryléne Possamai-Pérez, L'Ovide moralisé. Essai d’interprétation,
Paris, Champion, 2006, pp. 835-838, qu’il s’agit d’un «recueil de matériaux a 'usage des prédica-
teurs», il y a un pas que nous ne saurions franchir. Le luxueux manuscrit conservé a la Bibliotheque
Municipale de Rouen (ms. 1044 (0.4.), avec 453 miniatures!) fut réalisé par 'atelier du « Maitre du
Roman de Fauvel» qui travaillait pour des membres de la famille royale et de leur entourage. — Cf. Les
Fastes du gothique : le siécle de Charles 1 Paris, Editions de la Réunion des Musées Nationaux, 1981,
pp. 284-285 (n° 230).

37 Ovide moralisé, poeme du commencement du quatorziéme siécle, éd. par Cornelius de Boer, Amsterdam,
Johannes Miiller, 5 vol., 1915-1938, livre XII, v. 1719. Toute citation est tirée de cette édition.

20



POUR UNE PREHISTOIRE DE 'ENGAGEMENT LITTERAIRE EN FRANCE

I'exégese biblique™, bien qu’il ne dégage pas systématiquement les quatre
sens canoniques de I’Ecriture. Au fil de I'allégorése des récits antiques, il
propose une lecture de type evhémériste, dégageant 'arriere-fond histo-
rique, puis passe a la vérité morale (tropologique) et, surtout, au sens
allégorique ol s’ exprime la doxa chrétienne. Ainsi, Orphée, Ulysse ou Enée
sont des figures du Christ, Eurydice représente I’ame humaine, Didon
Phérésie que I'Eglise a combattue au cours de son histoire. La glose met
en évidence le caractere exemplaire des récits ovidiens, lesquels servent de
tremplin au clerc pour dénoncer les ravages causés par 'orgueil, 'avarice
ou la luxure — bref, par toute forme de péché.

Quand le narrateur de L’Ovide moralisé dégage la vérité cachée sous le
voile de la fable, il opte pour une démarche «scientifique» puisque,
contrairement aux récits de fiction, 1l tache d’organiser completement les
conditions de réception du texte™. Lors du passage de la fabula i son
allégorisation, puis a son actualisation, rien n’est laissé au hasard. Le
lecteur n’a d’autre choix que de suivre le guide, car chaque pas est marqué
par des formules récurrentes dont la glose a I'histoire de Picus (autre
figure christique!) et de la nymphe Canens offre un bel exemple. On
passe de la fable mythologique a la sentence dont la senefiance est porteuse
d’une vérité qui traverse les siecles. Elle sert de caution au narrateur qui
s’en autorise pour dénoncer les dérives morales dans la société contempo-
raine (nous soulignons) :

Autre senfence 1 puet avoir

Qui bien est acordable a voir*. *s'accorde a la vérité
Li sergant* qui par tout queroient® *serviteurs ; cherchaient
Lor seignor et point n’en trouvoient,

Signifient nos prescheors

Et nos mestre enseigneors,

Qui sunt ore* et doivent estre, *maintenant

Qui Dieu quierent, le roi celestre,

* Voir les développements de Maryléne Possamai-Pérez, L' Ovide moralisé, op. cit., pp. 301-379, dans le
sillage des travaux d’Henri de Lubac, Paule Demarts, Marc-René Jung et Armand Strubel. Sur
Pimportance de cette démarche au passage du Moyen Age a la Renaissance, cf. Michel Jeanneret, « La
Glose, le commentaire, 'essai a la Renaissance », in Histoire de la France littéraire. Naissances, renaissance :
Moyen Age — Xu1 sitcle, éd. par Frank Lestringant et Michel Zink, Paris, PUF (« Quadrige »), 2006,
pp- 1025-1031.

' Cf. Woltgang Iser, L'Acte de lecture. Théorie de Ueffet esthétique, trad. par Evelyne Sznycer, Paris,
Mardaga, 1997, pp. 162-163.

21



JEAN-CLAUDE MUHLETHALER

Et querront en ses saintes voies,
5 3 () :
Mes point n’en treuvent toutes voies* . * toutefois

La répétition du «nos», couplée a I'adverbe « ore », annonce I"actualité
de la diatribe du narrateur contre les prédicateurs et les magistri. Séduits
par les vains appats du monde, ceux-ci se sont détournés de Dieu et «les
menues gens devorent» (v. 3180) pour assouvir leur luxure ou leur
gloutonnerie. La critique des prélats indignes, précurseurs des «faulz
prophetes» (v. 3237) de I’Apocalypse, n’est pas 1solée dans I'ceuvre. Elle
rejoint la dénonciation des «lecheour» (livre V, v. 847), orgueilleux et
médisants, la plainte sur le déclin des études (livre II, v. 3223-3300), la
condamnation enfin des juges corrompus*' qui «vont or les povres
angoissant» (livre I, v. 1052). Des tous premiers vers aux derniers livres de
L’ Ovide moralisé, la glose passe ¢a et 1a d’un contemptus mundi issu de la
tradition cléricale a une critique sociale** ou se reflete la réalité de
I’époque. Elle prend alors les accents de la satire.

De maniére comparable, le célébre « Ahi serva Italia, di dolore ostello »*
jaillit sur les levres de Dante a la vue de Sordello embrassant Virgile. Le
voyage d’outre-tombe s’interrompt pour faire place a la longue diatribe du
poéte qui dénonce I'ltalie et surtout Florence déchirées par les factions.
Refusera-t-on de parler d’«engagement» politique dans le cas de Dante ?
Lauteur de La Divina Commedia écrit, 1l est vrai, n1 dans ['urgence ni sous
la pression des événements. C’est au contraire une image d’harmonie (les
deux poetes embrassés) qui, par contraste, éveille en lui le souvenir de la
patrie malheureuse. La voix du voyageur d’outre-tombe s’éléve alors avec
la colere des prophetes de I’Ancien Testament. Son discours, a la fois ancré
dans I'actualité et marqué par une forte subjectivité, vise les responsables de
I’anarchie que le poeéte n’hésite pas a apostropher en personne. Il parait
légitime de parler d’'un engagement indirect, dans lequel nous voyons un
programme second (la dénonciation) se grefter sur un programme de base
(le voyage dans I'au-dela) et introduire au sein de la fiction la violence du
discours engagé. Comme la glose dans L’ Ovide moralisé, la diatribe de Dante

¥ Ovide moralisé, op. cit., livre XIV, vv. 3159-68.

M Voir aussi le Livre XV, vv. 2824-87.

> Pour d’autres exemples, cf. Maryléne Possamai-Pérez, L' Ovide moralisé, op. cit., pp. 530-531 et 782-
788. Cette problématique reste malheureusement marginale dans son travail.

 Purgatorio VI, v. 76.

22



POUR UNE PREHISTOIRE DE ’ENGAGEMENT LITTERAIRE EN FRANCE

jouit d’une certaine autonomie au sein de I'ceuvre : elle se laisse aisément
isoler de son contexte et pourrait etre lue de maniere indépendante.

L'engagement indirect se trouve déja dans Le Roman de la Rose, mais
sous une forme atténuée dans la mesure ou la dénonciation n’est pas
exprimée par le narrateur. Lorsque Jean de Meun donne la parole a Faux
Semblant, la critique des ordres mendiants* s’insinue dans le récit allégo-
rique, ouvrant les aventures dans le jardin d’Amour a Peftet référentiel.
Mais Faux Semblant, personnification de 'hypocrisie religieuse, confesse
au dieu d’Amour ses méfaits pour lui prouver son utilité¢ dans le combat
que celui-ci meéne contre Jalousie. L'ouverture satirique reste ici subor-
donnée a la logique du récit, de sorte que le lecteur se demande si
I'intervention de Faux Semblant ne sert pas d’abord a dénoncer un amour
courtois miné de l'intérieur par 'hypocrisie. Mise en question de la
fin’amor, le statut du discours de Faux Semblant reste ambigu: il ne
conquiert pas de véritable autonomie au sein de l'allégorie et ne se
présente pas comme un appel au public a éradiquer le vice de la société.

De ce point de vue, le cas des dits de Rutebeuf est différent, bien que
ce contemporain de Jean de Meun s’en prenne, lui aussi, aux Mendiants.
Le pocte les accuse d’avoir fait exiler a tort le recteur de I'Université de
Paris, Guillaume de Saint-Amour:

Oiez, prelat et prince et roi,

La desraison et le desroi* *injustice et le tort
C’on a fait a maitre Guillaume :

Hon I'a banni de cest roiaume !*?

Rutebeuf ne recourt pas a I'allégorie et la charge émotive marque de
son sceau une protestation adressée aux responsables politiques, a qui le
poete demande que justice soit faite. Plutot que de parler d’un engagement
indirect, lequel présuppose un détour par la fiction, on qualifiera sa
démarche d’engagement partiel : il ne manque au dit guere que le sentiment
d’étre «embarqué». Oiez...! En reprenant une formule d’ouverture
héritée des chansons de geste, Rutebeuf se pose en héraut d’'une cause,

* Jean Batany, Approches du Roman de la Rose, Paris, Bordas, 1973, pp. 97-112; situe le passage dans son
contexte socio-culturel,

# «Dit sur I'exil de maitre Guillaume de Saint-Amour», vv. 1-4, in (Euvres complétes, éd. et trad. par
Michel Zink, Paris, Bordas (« Classiques Garnier»), 1989, vol. I, p. 138.

23



JEAN-CLAUDE MUHLETHALER

pas en écrivain bouleversé personnellement par les événements. Il ne
s’engage pas €n son nom propre, ne met pas en scéne un je qui se propose
en exemple a suivre sur la voie de 'engagement. Le poéte parisien, on le
sait, écrivait pour des commanditaires™ et ses attaques sont, comme celles
de Jean de Meun, dirigées contre des groupes sociaux bien définis. Leur
voix est une voix partisane qui ne les implique que partiellement et n’est
meme pas assumée dans le cas de Jean de Meun. Du moment qu’il se
limite a rapporter les paroles d’une instance fictive, 'auteur du Roman de
la Rose peut-il étre tenu pour responsable des propos d’un acteur dont le
dieu d’Amour se méfie? En tout cas, ni Jean de Meun ni Rutebeuf ne
revendiquent la position de liberté de I'intellectuel qui descend dans le
champ politique pour s’ériger en défenseur du bien commun.

L’ Ovide moralisé rejoint Jean de Meun et Rutebeuf dans la mesure ou la
cible des attaques est une catégorie de pécheurs ou un groupe social déter-
minés. Pourtant, quand le clerc est confronté aux tyrans qui hantent les
Métamorphoses, il arrive que la glose passe a la dénonciation d’un pouvoir
perverti dont la société tout entiére subit les conséquences. Nous prendrons
pour exemple la fable de Lycaon qui a servi son propre fils a Jupiter lors
d’un repas cannibale et que le commentateur compare a Hérode, respon-
sable du massacre des Innocents*’. Conscient, semble-t-il, des implications
politiques du récit, le clerc retient la métamorphose de Lycaon en loup,
récupérant la métaphore de la dévoration® pour lancer son attaque contre
ceux que nous qualifierions aujourd’hui plutot de «requins»:

Leu ravissable* et damagent *un loup vorace
Samble cil qui* la simple gent, *celui qui

Pour prendre a son oeus*, la despoulle*, *son avantage ; dépouille
Escorce*, desrobe* et depoulle, *écorche ; vole

Qui la menue gent* devore. *les petites gens

149

Ha, Dieus, com de tels leus* sont ore* *loups ; maintenant

* Cf. Nancy E Regalado, Poetic Patterns in Rutebeuf : A Study in Noncourtly Poetic Modes of the Thirteenth
Century, New Haven and London, Yale University Press, 1970, pp. 71-88 (« The Political Poem ») : elle
voit en Rutebeuf un pamphlétaire dans la tradition des Goliards.

*7 Pour le systeme des correspondances, voir le tableau in Possamai-Pérez, L'Ovide moralisé, op. dt.,
p. 336.

* Sur I'importance de cette métaphore dans les portraits du pouvoir tyrannique, cf. Philippe Buc,
L’ Ambiguité du livee. Prince, pouvoir et peuple dans les commentaires de la Bible au Moyen Age, Paris,
Beauchesne (« Théologie Historique »), 1994, pp. 206-231.

' L’Owide moralisé, op. cit., livre 1, vv. 1569-1574.

24



POUR UNE PREHISTOIRE DE L'ENGAGEMENT LITTERAIRE EN FRANCE

L'interjection sur laquelle se clot la citation actualise I'enseignement
tiré de la fable et témoigne de I'implication affective du narrateur. D’autre
part, le «cil» impersonnel, puis le glissement du singulier (le loup) au
pluriel (les loups) amorce une réorientation du discours: de la figure du
tyran (mais lequel ?), on passe a la dénonciation des «baillif, bedel, prevost
et maire » (v. 1583) pour montrer enfin du doigt les usuriers et, une fois de
plus, les juges. La liste des officiers témoigne d’un dysfonctionnement
dans exercice du pouvoir. L'eftet d’actualité est néanmoins atténué dans
la mesure ou la méme liste se trouve déja dans Le Roman de la Rose™,
quand Faux Semblant énumere les responsables qui vivent « de rapine » et
dévorent les petites gens «comme leus». La dénonciation des ofticiers
subalternes, la mise en question de I'administration, tiennent du fopos
satirique.

Lengagement du clerc dans L’Ovide moralisé reste limité, car il se
présente comme une critique atemporelle, applicable 3 n’importe quel
regne. Il ne s’en prend pas aux grands et se garde surtout d’accuser le roi.
Le discours reste général, sans ancrage référentiel précis, empreint d’une
doxa passe-partout qui, menagant les coupables des flaimmes de I'enfer,
rappelle la démarche des sermones ad status. Si le malaise du clerc peut étre
percu comme une expérience ancrée dans le vécu personnel, il le doit a
sa charge pathétique®' et surtout a la récurrence des intermedes satiriques
qui modulent les mémes accusations tout au long de I'ceuvre.

Le rapprochement possible avec Le Roman de FauvelP?, illustré en 1318
par le méme atelier parisien auquel on doit deux manuscrits de L’Ovide
moralisé, confirme notre impression. Ce récit allégorique, da a la plume
d’un clerc de la chancellerie royale, dénonce l'ascension du cheval
Fauvel sur le trone de France. U'animal infernal — il est le messager de
I’Antéchrist! — symbolise le triomphe desVices au pouvoir;il est la cause
premiere du désordre dans lequel le royaume a sombré. Sous le voile de
lallégorie, le récit est une virulente satire dirigée contre le gouvernement

% Le Roman de la Rose, éd. et trad. par Armand Strubel, Paris, Le Livre de Poche («Lettres
Gothiques»), 1992, vv. 11541-552. — Cf. Ana Pairet, Les Mutacions des fables. Figures de la métamorphose
dans la littérature frangaise du Moyen /fgcg Paris, Champion, 2002, p. 110, qui se penche plus longuement
sur la fable de Lycaon dans L’Ovide moralisé (pp. 109-111).

*' Voir par exemple la répétition anaphorique de «leu» (vv. 1575-1582) dans la glose a la fable de
Lycaon.

32 Sur ce texte, voir notre Fauvel au pouvoir: live la satire médiévale, Paris, Champion, 1994, et notam-
ment les pp. 241-243, qui concernent L’ Ovide moralisé.

25



JEAN-CLAUDE MUHLETHALER

de Philippe IV le Bel: I’évocation du conflit entre le roi et le pape et le
rappel du proces qui a conduit i Pabolition de 'ordre du Temple sont les
indices, parmi d’autres, d’'une volonté d’ancrer le texte dans I'actualité de
I'époque. Certains critiques ont lu I'ceuvre comme un roman 3 clé,
identifiant Fauvel a Enguerrand de Marigny, le tout-puissant coadjuteur
du royaume que les barons firent pendre sous Louis X, a peine avait-il
succédé a Philippe le Bel.

Deés les premiers vers, le narrateur adopte la posture du témoin
mélancolique scandalisé par le déclin de la société qui, du plus grand au
plus petit, s’est soumise a Fauvel. Il décide alors de dégager la «senefiance »
du cheval fauve qu’il voit représenté partout, afin de provoquer une prise
de conscience salutaire parmi ses contemporains. Comme le narrateur de
L’Ovide moralisé, 1l fait ceuvre de glose, prenant appui sur une ceuvre d’art
(fictive) pour légitimer la prise de parole critique. Le clerc se pose a son
tour en maitre 3 penser, en gardien de la morale, mais il va plus loin dans
la mesure ou 1l finit par adresser, au nom du peuple souffrant, une priere
a Fortune, la Vierge et a Dieu, afin qu’ils rendent au pays le bonheur
perdu. Il y a aussi I'émotion véhiculée par cet « Hé las! France...» si
proche de '« Ahi serva Italia» de Dante, sur lequel se clot le livre I1. Le
désir de provoquer un changement a la fois moral et politique sous-tend
le récit dont I'action se déroule en partie a Paris et au Palais de la Cité:
c’est la que se sont établis Fauvel et sa cour deVices, c’est 1a que les Vertus
viennent les défier avec la bénédiction de la Vierge. Comme Alain
Chartier ou Christine de Pizan, le clerc du Roman de Fauvel se pose en
témoin, mais en témoin impuissant d’un drame allégorico-cosmique ou
s’aftrontent les forces du Bien et du Mal dans un cadre familier, sur lequel
repose I'effet référentiel.

Dans Le Roman de Fauvel, la généralisation allégorique domine, méme
si la géographie et certains rappels historiques incitent le lecteur a
rapporter le discours au monde contemporain. U'ceuvre illustre un engage-
ment indirect qu’on trouve ¢a et Ia dans la satire médiévale. A nos yeux, ces
textes représentent une expérience littéraire décisive sur la voie de 'enga-
gement politique: ils s’en prennent aux puissants, mais le locuteur évite

>} Gervais du Bus / Chaillou de Pestain, Roman de Fauvel, éd. par Arthur Lingfors, trad. par
Margherita Lecco, Milano, Luni, 1998, v. 3254,

26



POUR UNE PREHISTOIRE DE 'ENGAGEMENT LITTERAIRE EN FRANCE

de s’exposer en dénoncant le Mal sous le voile de 'allégorie — ou de la
fable animale (comme Rutebeuf dans Renart le Bestourné*) — qui lui évite
de devoir désigner explicitement les coupables, laissant au lecteur une
marge de liberté interprétative. Le poéte respecte le précepte hérité de
I’Antiquité, selon lequel la satire doit dénoncer les vices sans livrer le nom
des coupables. La logique de I’écriture satirique fait barriére a un engage-
ment plus personnel, car elle ne permet que marginalement au texte de se
transformer en appel au public. Le poéte dénonce la dérive tyrannique du
pouvoir, mais il préche, en chrétien respectueux des décrets du ciel,
I'attente et I'espoir plutot que Daction. Le mauvais prince est une
punition envoyée aux hommes pour leurs péchés: qu’ils s’en remettent a
la Providence!

Le poéte et le prince: la parrésia médiévale

Wie konnten die Michtigen einen frei herumlaufen
lassen, der die Wahrheit weiss ?

Bertolt Brecht®®

Dans La Vie de Dion, Plutarque raconte comment Dion, formé a
I’école de Platon, trouve le courage de tancer Denys, tyran de Syracuse,
alors que les autres courtisans applaudissent ses moindres faits et gestes.
C’est cela, commente Michel Foucault®®, la parrésia: un homme se dresse
face au puissant pour lui dire la vérité au péril de sa vie. L'idéal antique du
philosophe, directeur de conscience du prince, a traversé les siécles. A
I'époque de Philippe le Bel, il se retrouve sous la plume du dominicain
Jacques de Cessoles. Son Liber super ludo scaccorum, traduit par Jean de
Vignay pour le futur Jean II le Bon et en 1347 par Jean Ferron, frere

précheur a Paris, propose une allégorisation des échecs. L'invention du

> Cf. Jean-Claude Miihlethaler, « Satire et bestiaire — Figurativité animale et récriture dans Renart le
Bestourné de Rutebeuf», in Gisela Febel et Georg Maag (dir.), Bestiarien im Spannungsfeld zwischen
Mittelalter und Moderne, Tiibingen, Gunter Narr, 1997, pp. 48-61.

5 Leben des Galilei, tableau 3.

*% Le Gouvernement de soi et des autres (Cours au Collége de France, 1982-1983), éd. par Frédéric Gros
sous la direction de Francois Ewald et Alessandro Fontana, Paris, Gallimard/Seuil (« Hautes Etudes»)
2008, pp. 42-56, dans lesquelles Foucault dégage la complexité d’une notion qui a évolué dans le
temps.

27



JEAN-CLAUDE MUHLETHALER

jeu vy est attribuée au philosophe Xerxes qui aurait vécu a I'époque
d’Evilmerodach®’. Cruel et injuste, le fils de Nabuchodonor est présenté
sous les traits d’un autre Néron ; quant au philosophe, il se voit attribuer
le réle de Séneque lorsque, a la demande du peuple, il accepte de se
mettre en «peril de mort» pour «corriger»™® le tyran entouré de courti-
sans vils et flatteurs. En bon pédagogue, Xerxes évite de 'attaquer de
front et commence par éveiller sa curiosité en introduisant les échecs a la
cour. Fasciné par la beauté du jeu, le ro1 demande a en connaitre les
regles:

Adonc le philosophe, en luy monstrant la maniere du tablier et des eschaz, et les

meurs du roy, des nobles et du commun pueple et de leurs offices, il le commanda

. . 9
a traire a ce que il s’amandast et fust en soy vertueux.’

Le jeu est construit a 'image de la sociéte et la démarche du philo-
sophe est représentative d’une écriture allégorique influencée par
I'exégese biblique. Un artefact, source de delectatio, sert de support a
I'enseignement par lequel le texte revendique son utilitas pour le prince
et, au-dela, pour la collectivité. Grace au jeu d’échecs, Xerxes refigure la
vision du monde® du tyran en l'associant a un processus cognitif qui le
conduit a la sagesse et a la vertu pour le plus grand bien du royaume.
Parler — en termes moraux plus que politiques —, c’est affirmer son
autorité; en méme temps, le philosophe s’expose, car il intervient seul,
sans appui, ¢levant la voix au nom de I'é¢thique pour aider le peuple qui
souffre. Le Jeu des eschaz moralisé est un exemplum, dans lequel 'auteur
attirme I’éminente dignité du clerc et son devoir de s’occuper, malgré sa
position de faiblesse, des affaires du royaume. En fin de compte, Jacques
de Cessoles invite les intellectuels, sinon a s’engager, du moins a assumer
le role qui devrait étre le leur dans la société: celui de praceptor principis!

57 11 est mentionné deux fois dans la Bible pour un acte de bonté: ¢f, IT Rois 25, 27-29 et [érémie 52,
31-34.

% Jacques de Cessoles, Le feu des eschaz moralisé. Traduction de Jean Ferron (1347), éd. par Alain Collet,
Paris, Champion, 1999, p. 130.

2 Le Jeu des eschaz moralisé, op. cit., p. 131 : « Alors le philosophe, en lui expliquant les régles de I’échi-
quier et du jeu ainsi que les meeurs et les fonctions du roi, des nobles, et du peuple, 'exhorta a se
corriger et a devenir vertueux» (notre traduction).

o Sur les mécanismes de P'écriture allégorique, quelle analyse dans le sillage des travaux de Paul
Ricoeur, cf. Virginie Minet-Mahy, Esthétique et pouvoir de Ueeuvre allégorique a Iépoque de Charles VL
Imaginaires et disconrs, Paris, Champion, 2005, pp. 155-165.

28



POUR UNE PREHISTOIRE DE L'ENGAGEMENT LITTERAIRE EN FRANCE

Le Jeu des eschaz moralisé fait de Xerxes un éducateur que le mauvais
gouvernement d’Evilmerodach ne laisse pas indiftérent. Au X1v© siecle,
I'idéal exprimé par la fiction trouve son pendant dans la réalité. A la cour
de Charles VI, Eustache Deschamps® prend pour modéle Aristote qui
avait jadis inculqué les principes du bon gouvernement a Alexandre.
De son coté, Philippe de Méziéres entreprend la formation politique du
jeune roi®* dans Le Songe du vieil pelerin (1386/1389). 11 détaille les
propriétés d’un échiquier « moral» dans le tiers livre et en fait, au fil du
commentaire, un véritable traité de I'art de gouverner®. L'allégorisation
n’est pas chez lui seulement le lieu de rétflexions générales: Le Songe se
distingue de L’Ovide moralisé ou du Liber super ludo scaccorum, car il ancre la
réflexion dans 'histoire et la politique de son temps®. Les développe-
ments reflétent 'expérience de Philippe de Mézieres qui n’est pas un
clerc, mais un homme du terrain. L’ancien chancelier du roi de Chypre,
puis conseiller de Charles V, est proche des « Marmousets» qui sont le
moteur de la réforme en 1388. En insérant dans I'ceuvre des exemples qui
concernent I'administration royale, il attire 'attention de son destinataire
sur des problemes concrets, d’'une actualité bralante, et 'invite a garantir
la bonne policie sur ses terres. Philippe de Mézieres se sent « concerné » par
les affaires du royaume. Si I'actualité n’est pas, comme elle le sera chez
Christine de Pizan et Alain Chartier, la source d’ou jaillit I’écriture, elle a
néanmoins voix au chapitre. Le bon gouvernement se mesure a I'aune du
quotidien, car on le juge en fonction de ses effets, bénéfiques ou néfastes,
sur le peuple.

Au tournant du XIv® au xXv* siecle, alors que sévit le Grand Schisme,
Jean Gerson, chancelier de I'Université de Paris, interpelle les princes de
France du haut de la chaire®, n’hésitant pas a écorcher leurs oreilles par

®' Voir la ballade 99 in (Euvres complétes d’Eustache Deschamps, éd. par le marquis de Queux de Saint-
Hilaire, Londres et New York, Johnson Reprints, 1966, vol. 1, pp. 208 s.

2 Cf. Jo€l Blanchard, « Discours de la réformation et utopie a la fin du Moyen Age :le Songe du Vieil
Pelerin de Philippe de Méziéres (1389) », Stuudi Francesi, 96, 1988, pp. 397-403 ; Amandine Mussou,
«Le Rot, le tyran et le sage : Charles VI, Evilmerodag et Moise dans Le Songe du vieil pelerin», Questes,
13, 2008 (Figures royales a I'ombre du mythe), pp. 67-80.

5 Cf. Jeannine Quillet, Charles V. Le roi lettré, Paris, Perrin, 2002, pp. 119-124.

® Cf. Florence Bouchet, « Alain Chartier et les paradoxes de la guerre: Le Quadrilogue invectif», in
Images de la guerre de Cent Ans, éd. par Daniel Couty, Jean Maurice et Michele Guéret-Laferté, Paris,
PUE, 2002, p. 126 : comme nous, elle voit en Philippe de Méziéres un précurseur d’Alain Chartier.
% Cf.Virginie Minet-Mahy, Esthétique et pouveir de Ucenvre allégorique, op. cit., pp. 172-174.

29



JEAN-CLAUDE MUHLETHALER

«la rudesse »* de son langage. Au nom de la sagesse et de la vérité, clame-
t-il, les clercs se doivent d’intervenir et les puissants de les écouter, car la
collaboration entre le studium et le regnum est le présupposé pour que la
paix et la concorde régnent dans le royaume. Méme si 'implication des
magistri dans la vie politique n’est pas une nouveauté — la vie et I'ceuvre de
Nicole Oresme, décédé en 1382, en offrent un éloquent témoignage®’ —,
I'engagement de Gerson en ces temps troublés ne fut pas sans danger.
Quand il eut le courage, apreés I'assassinat de Louis d’Orléans en 1407, de
combattre la thése du juriste Jean Petit, défendant la légitimité du tyran-

%8, 81l ne fut pas condamné a

nicide, 1l s’attira 'ire du parti bourguignon
mort comme Sénéque, il se retrouva isolé et dut se retirer dans un

couvent.

En guise de conclusion

Les temps étaient murs pour que Christine de Pizan, liée avec Jean
Gerson, puis Alain Chartier, nouveau Sénéque®, choisissent la voie de
'engagement direct. Comme leurs lointains prédécesseurs, comme le prédi-
cateur et le magister, ils sont convaincus de la dignité du clerc et ont
confiance en la vertu du savoir et de la parole. Mais, au contraire de ceux
qui, au fil du Moyen Age, ont pensé le pouvoir au sein de la fiction ou
ont ouvert l'allégorese a D'effet référentiel, ils ancrent fortement leur
discours dans 'actualité, utilisant la rhétorique du blame et les procédés
de la satire pour faire de leurs écrits un appel a la nation. Quand Christine
de Pizan et Alain Chartier prennent la plume, ils répondent « présent» au
cceur de la tragédie dont ils sont les témoins consternés. Le drame qu’ils
vivent les améne a inverser les priorités: pour la premiere fois, des intel-
lectuels font des visées politiques le programme de base de leur écriture,

% (Euvres complétes, vol. VII («’(Euvre frangaise »), éd. par M# Glorieux, Paris etc., Desclée, 1968,
p. 1141. 1l s’agit du célébre sermon Iivat rex, consacré i la réforme du royaume.

% Cf. Francesco Gregorio, «Frankreich im 14. Jahrhundert: Nicole Oresme», in Politischer
Aristotelismus, op. cit., pp. 112-133.

% Cf. Bernard Guenée, Un Meurtre, une sociéte, L'assassinat du duc d’Orléans, 23 novembre 1407, Paris,
Gallimard (« Bibliothéque des Idées»), 1992, pp. 232-264.

" C’est ainsi qu’Estienne Pasquier, Les Recherches de la France, éd. par Marie-Madeleine Fragonard et
Francoise Roudaut, Paris, Champion, 1996, vol. II, p. 1231, voit Chartier. Au chapitre 16 du livre VI,
il admire le « grand Orateur» qui n’a pas hésité a donner un «advertissement aux Roys».

30



POUR UNE PREHISTOIRE DE 'ENGAGEMENT LITTERAIRE EN FRANCE

leur subordonnant la réflexion morale qui vient étayer et légitimer leur
projet. Il ne s’agit plus, comme dans les miroirs des princes, de guider un
grand sur le chemin de la perfection, de faire du prince un sujet éthique
apte a gouverner le royaume, mais de rétablir la situation du pays en
confrontant tous les membres de la communauté a leurs responsabilités.
L’écrivain se veut acteur de ’'Histoire en marche.

Christine de Pizan et Alain Chartier ont ouvert une bréche, dans
laquelle d’autres se sont engouftrés a leur suite. Comme eux, George
Chastelain écrira en réponse aux événements, se posant en artisan de la
paix dans le conflit qui couve entre le duc de Bourgogne et le roi de
France a la fin du régne de Charles VII. Lhistoriographe de Philippe le
Bon n’est pas mandaté pour le faire, car le petit «clergeau» n’est ni le
«chancelier » ni le »premier chambrelan»™ du duc. Son Dit de Vérité a été
violemment attaqué par les Francais’' qui y ont vu une critique malveil-
lante et partisane de la politique royale. Leurs protestations ont forcé
Chastelain a admettre qu’il n’a pas 'autorité d’une voix ofticielle, que
rien n’atteste a priori la vérité de sa parole. Comparable a Alain Chartier,
qui était secrétaire du «roi de Bourges», le Bourguignon affirme, pour se
défendre, qu’il a pris la plume en son seul nom, «a poix de conscience
tresgravement examinee », écrivant « plain de doleur et de passion »”>. Non
seulement 1l se sent personnellement concerné par les divisions qui
minent le royaume de France, mais 1l légitime son intervention en se
réclamant de la conscience, garante des valeurs éternelles, de sorte qu’il se
place au-dessus de la mélée.

Ces exemples ont fait école. Pendant les guerres de religion, Ronsard”
et Agrippa d’Aubigné s’engagent a leur tour. Avec ce dernier, Christine
de Pizan et Alain Chartier partagent la propension au pathos, car ils
cherchent a émouvoir le public, de maniére a ce que chacun comprenne,

™ Ce sont les reproches que Reprobacion adresse & I’Acteur dans Les Exposicions sur Verité mal prise,
¢d. par Jean-Claude Delclos, Paris, Champion, 2005, pp. 34 s.

' Ils n’ont pas tort: Le Dit de Vérité est une virulente «satire politique » qui écrase les Frangais « sous
le poids de la rhétorique du blime », releve Estelle Doudet, Poétique de George Chastelain (1415-1475)
un cristal niucié en un coffre, Paris, Champion, 2005, p. 563.

2 George Chastelain, Les Exposicions sur Verité mal prise, op. cit., pp. 26, 35, et 171. Il n’est pas sans
intéret de constater que 'ouverture des Exposicions s’inspire de I'ouverture du Livre de I'espérance
d’Alain Chartier,

7% Florence Bouchet, « LIntertexte oublié: Ronsard et Chartier», Nouvelle Revue du Seizieme Siécle,
17/2, 1999, pp. 205-218, plaide pour une influence directe de Chartier sur Les Discours de Ronsard.

31



JEAN-CLAUDE MUHLETHALER

a la suite de I'écrivain, qu’il n’est pas «spectateur», mais « personnage »”*
dans le drame qui se joue. L'engagement est affaire de tous, tous doivent
se sentir « embarqués» — voila la prise de conscience qui émerge a 'aube
des temps modernes et pousse I'intellectuel 3 descendre dans le champ
politique. Un pas décisif est franchi: I’écrivain ne préche pas encore la
révolution, il ne met en question la légitimité du pouvoir en place, mais
il s’arroge le droit de ramener le royaume sur le droit chemin. En se
découvrant animal politicum et civile, le clerc a ouvert la littérature a 'enga-
gement.

Jean-Claude MUHLETHALER
Université de Lausanne

" Agrippa d’Aubigné, «Les Tragiques», in (Euvres, éd. par Henri Weber, Paris, Gallimard
(«Bibliothéque de la Pléiade»), 1969, p. 25 (Miséres, v. 170). — Sur le pathos chez d’Aubigné, cf. Jean
Kaempfer, Poétigue du récit de guerre, Paris, José Corti, 1998, pp. 149-153.

32



	Pour une préhistoire de l'engagement littéraire en France : de l'autorité du clerc à la prise de conscience politique à la fin du Moyen Âge

