
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 55 (2008)

Heft: 1: Fascicule français. Recherches littéraires en Suisse

Artikel: Pour une préhistoire de l'engagement littéraire en France : de l'autorité
du clerc à la prise de conscience politique à la fin du Moyen Âge

Autor: Mühlethaler, Jean-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-270843

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-270843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pour une préhistoire de l'engagement littéraire
en France : de l'autorité du clerc à la prise
de conscience politique à la fin du Moyen Âge

Homo naturaliter est animal politkum et avile

Aristote1

Enfin Sartre vint L'auteur de Qu'est-ce que la littérature a marqué la

notion d'« engagement » de son sceau. Il l'a marquée au point que bien
des critiques la jugent applicable à la seule époque contemporaine. Pour

eux, l'engagement présuppose un refus du confinement de la littérature
dans le domaine des « belles-lettres » ; il ne saurait se manifester sans

que l'intellectuel, brûlé au fer de l'histoire, ait pris conscience d'être

«embarqué» et, se sentant solidaire, prenne la plume pour inciter ses

lecteurs à l'action. Les spécialistes ne sont plus unanimes, dès qu'il s'agit
de se pencher sur les siècles antérieurs. Est-il légitime d'étendre la notion
d'engagement en faisant valoir qu'il y a des traits récurrents dans la

«posture» de l'écrivain-citoyen2 de Pascal à Hugo ou Zola, voire à Paul

Nizan et Jean-Paul Sartre lui-même
Au fil de son histoire, la France a traversé des épreuves dont certaines

furent aussi traumatisantes que la seconde guerre mondiale. Les occasions

n'ont pas manqué qui ont ou auraient permis à l'intellectuel de sentir le

poids de ses responsabilités. Pour le médiéviste, le règne de Charles VI
(1380-1422) marque l'entrée du poète dans le champ politique3:
confrontés au Grand Schisme, à l'occupation anglaise et à la guerre civile
dans un royaume dont le roi est fou, Christine de Pizan et Alain Chartier4

1 Les Auctoritates Aristotelis. Un florilège médiéval, éd. par Jacqueline Hamesse, Louvain et Paris,
Publications Universitaires / Béatrice-Nauwelaerts, 1974, p. 252. n° 3 Politica A2, 1253 a 2-3).
2 Cf.Jérôme Meizoz, Postures littéraires. Mises en scène modernes de l'auteur, Genève, Slatkine Érudition,
2007, plus particulièrement p. 25.
3 Voir notre mise au point: «Une Génération d'écrivains 'embarqués': le règne de CharlesVI ou la

naissance de l'engagement en France», in Formes de l'engagement littéraire (xV-xxf siècles), éd. par Jean

Kaempfer, Sonya Florey et Jérôme Meizoz, Lausanne, Antipodes, 2006, pp. 15-32.
4 Dominique Boutet et Armand Strubel, Littérature, politique et société dans la France du Moyen Age,
Paris, PUF, 1979, p. 183. les qualifient de «témoins engagés».

11

Jean-Claude Mühlethaler; < Pour une préhistoire de l'engagement littéraire en France*. Versants 55:1. fascicule français, 2008. pp. 11-32



JEAN-CLAUDE MÜHLETHALER

ont pris la plume sous la pression des événements. L'un et l'autre ont lu
Aristote et élèvent la voix au nom du «bien commun», dénonçant les

luttes fratricides qui déchirent la France. Pour mesurer a contrario la portée
politique de leur geste, lié à l'émergence d'un sentiment national, il suffit
de (re)lire quelques vers du prologue tirés du Jugement du roy de Navarre

de Guillaume de Machaut. Le poète y adopte la posture mélancolique de

l'homme scandalisé par le spectacle d'une société en crise et marque son
refus en se retirant dans sa chambre :

[...J, car je ne voy pere,
Fil, ne fille, ne suer, ne frère,

Mere, marrastre, ne cousine,
Tante, oncle, voisin, ne voisine,

Mari, mouillier*, amy, n'amie

Que H uns l'autre ne cunchie ;

^épouse
*souUler (fig.)

Com li signeur leur subgiez pillent,
Roubent, raembent et essuient*

Et mettent a destruction
Sans pitié ne compatrón,
Si que grans meschiés*, ce me samble,

Est de vice et pooir* ensamble.1

* volent, rançonnent et pillent

*malheur

*pouvoir

La situation de crise décrite par Machaut a, comme chez Christine
de Pizan ou Alain Chartier, un fondement historique6 : entre guerres et
épidémies, les chroniqueurs de l'époqLie (Froissart, Jean le Bel) brossent
de l'année 1349 un tableau des plus sombres. Mais la vision apocalyptique,

loin de provoquer l'engagement du poète, le conduit au repli
mélancolique et débouche sur une réflexion à caractère moral, laquelle
envisage les malheurs du temps sous l'angle du conflit éternel entre le

Bien et le Mal. Machaut ne sortira de sa retraite qu'au moment où les

échos d'une fête viendront frapper son oreille, lui signalant que tout
danger est écarté. Il rejoint alors la joyeuse compagnie où dame

Bonneürté invite le poète à reprendre la question d'amour jadis

^ « Le Jugement du roi de Navarre », vv. 53-58 et 63-68, in Œuvres de Guillaume de Machaut, éd. par
Ernest Hcepffner, Paris, Firmin-Didot, 1908, vol. I, p. 139.
6 Cf. David G. Lanoue, «History as Apocalypse : The 'Prologue' of Machaut's Jugement don roy de

Navarre», Philological Quarterly 60, 1981, pp. 1-12.

12



POUR UNE PREHISTOIRE DE L'ENGAGEMENT LITTERAIRE EN FRANCE

traitée dans Le Jugement du roy de Behaigne: qu'il corrige maintenant la

conclusion jugée peu satisfaisante par son public féminin!
Le contraste entre le prologue et la partie courtoise interpelle le

lecteur qui se demande comment interpréter le passage de l'ouverture
referentielle au débat qui oppose le poète aux dames. S'il considère le

récit-cadre comme une mise en perspective de la suite7, il jugera que le

monde instable décrit dans le prologue trouve son prolongement dans la

crise des valeurs à la cour où l'autorité du poète en matière d'amour n'est

plus reconnue. En même temps, la rupture registrale place les loisirs de la

noblesse sous un éclairage peu favorable : ils paraissent difficilement
compatibles avec les malheurs du pays marqué par la défaite de Crécy, la

grande peste et les programs. Le divertissement ne fait pourtant pas l'objet
d'une condamnation sans appel puisque le poète joue le jeu, de sorte que
la littérature est perçue dans sa fonction consolatrice. La cour attend d'un
écrivain professionnel qu'il se prête à un moment de délassement pour
débattre de l'idéal et oublier une réalité trop dure.

Le Jugement du roy de Navarre illustrerait-il une poétique de l'évasion

comparable à la poétique qui régit, à la même époque, le Decameron?

Chez Boccace aussi, le contraste entre le récit-cadre et le recueil de

nouvelles est des plus marqués8. Les jeunes gens fuient l'horreur de

Florence en proie à la peste pour se raconter des histoires, parfois
licencieuses, dans des cadres idylliques,passant dujardin d'amour à la valle delle

Donne où triomphe l'ordre idéal de la Nature9. Poussée par le désir de

delectatio, la compagnie a fait taire la voix de la conscience, elle reste
sourde à l'amour du prochain en s'éloignant de plus en plus de la ville en

proie au chaos. Avec Machaut et Boccace, la littérature tient du « passe-

temps», de la récréation' °, mais elle est aussi quête d'harmonie dans un
monde livré au désordre. Malgré le malaise que suscite, chez l'un comme

7 C'est la lecture qu'en fait Didier Lechat, «Dire parfiction ». Métamorphoses du je chez Guillaume de

Machaut, Jean Froissart et Christine de Pizan, Paris, Champion, 2005, pp. 87-89.
8 Cf. Aldo S. Bernardo, «The Plague as Key to Meaning in Boccaccio's Decameron», in The Black

Death : The Impact of the Fourteenth Century Plague, éd. par Daniel Williman, Binghamton, Center for
Medieval and Early Renaissance Studies, 1982, pp. 39-64.
'' Cf. Georges Güntert, Tre Premesse e una dichiarazione d'amore. Vademecum per il lettore del Decameron,

Modena, Mucchi, 1997, pp. 22-43.
10 Sur l'importance de ces notions, cf. Jacqueline Cerquiglini-Toulet, «Le Loisir et le concept de

'récréation' à la fin du Moyen Age », in Les Loisirs et l'héritage de la culture classique, éd. par Jean-Marie
André. Jacqueline Dangel et Paul Demont, Bruxelles, Latomus, 1996, pp. 503-512.

13



JEAN-CLAUDE MÜHLETHALER

chez l'autre, la relation ambiguë entre le récit-cadre et le corps du texte,
nous sommes loin d'un engagement politique11.

Quelle différence avec la posture adoptée par Christine de Pizan, quand
elle dénonce la guerre civile dans La Lamentación sur les maux de la France

(1410) Les larmes versées dans la solitude de son étude mouillent la lettre

qu'elle rédige à l'adresse des princes. La douleur née d'une situation intolérable

ne conduit pas au repli mélancolique, elle est au contraire une force

qui pousse à l'écriture et à l'engagement. Christine se pose en vox populi,

appelant les femmes, les sages et le peuple à faire chorus à ses plaintes. Elle

croit pouvoir infléchir le cours des événements par la force du verbe

comme Jeanne d'Arc le fera plus tard par les armes, quand son exemple
suscitera un sursaut des troupes françaises. Dans son dernier poème12,

Christine saluera l'intervention providentielle de la Pucelle sur les champs
de bataille : à la prouesse de la « simple bergiere » (v. 199) fait écho la voix de

la poétesse qui exhorte les rebelles à se soumettre au roi, car telle est la

volonté de Dieu. Écrivaine engagée, Christine se voit en prophétesse.
La lance et la plume Au parallélisme entre Jeanne d'Arc et Christine de

Pizan répond, chez Alain Chartier, la conviction que les paroles de l'écrivain
pèsent aussi lourd que les exploits du guerrier dans le destin du royaume. Il
reprend à son compte le modèle cicéronien en mettant la rhétorique au
service de la « chose publique » et de la gloire du royaume. Au fil du

Quadrilogue invectif, qui donne tour à tour la parole au Peuple, au Chevalier

et au Clergé, s'affirme l'idéal d'une nation13 dont les membres, unis autour
du roi, doivent se soutenir les uns les autres pour faire face à l'ennemi
anglais. Au-delà de l'émergence d'un sentiment patriotique, Chartier
témoigne de l'éminente dignité du rôle que le clerc joue au sein non pas
de la seule cour, mais de la nation tout entière, qu'il appelle à réagir.

1 ' Même si la morale politique trouve sa place dans les dits de Machaut : cf. Didier Lechat, « Dire par
fiction », op. cit., pp. 104 s. et 125-130.

12 Di'fié de Jehanne d'Arc, éd. par Angus J. Kennedy et Kenneth Varty, Oxford, Blackwell, 1977. - Sur

ce texte, voir Jean-François Kosta-Théfaine, « Entre poésie et prophétie : les sources du Ditiè deJehanne
d'Arc de Christine de Pizan». Romanische Zeitschrift für Literaturgeschichte, 22, 1998, 41-56; Liliane
Dulac, « Un poème de combat : le Ditiè deJehanne d'Arc de Christine de Pizan », in Synergies Inde :Aux
sources du dialogue des cultures. Regards croisés sur le Moyen Age en France et en Inde. Hommage au Professeur

Jean Dufournet, éd. parVidyaVencatesan, Mumbai, Revue du GERFLINT, 2007, pp. 81-95.
13 Sur l'importance de ce nouvel idéal, cf. Thierry Lassabatère, « Sentiment national et messianisme

politique en France pendant la guerre de Cent ans : le thème de la fin du monde chez Eustache

Deschamps », Bulletin de l'Association des Amis du CentreJeanne d'Arc 17,1993, pp. 27-56; Jacques Krynen,
L'Empire du roi. Idées et croyances politiques en France, xnî-xV siècle, Paris, Gallimard, 1993, pp. 438-455.

14



POUR UNE PRÉHISTOIRE DE L'ENGAGEMENT LITTÉRAIRE EN FRANCE

Cette conscience de soi, qu'Aron J. Gourevitch14 rattache à la

naissance de l'individu en Europe et qu'il retrace notamment chez

Pétrarque, s'explique par la conjonction de plusieurs facteurs à la fin du

Moyen Age en France. La diffusion de La Politique dès la fin du XIIIe siècle

marque de son sceau la réflexion sur le pouvoir chez Gilles de Rome et
Marsile de Padoue15;les traducteurs au service de Charles V16 vulgarisent
auprès de la cour la pensée aristotélicienne et l'essor de l'humanisme
parisien17 sous CharlesVI vient définitivement créer un climat favorable à

la descente du poète dans le champ politique18. Mais, malgré ce que
suggère le contre-exemple de Machaut, Christine de Pizan et Alain
Chartier ne sont pas seulement les fils de leur époque ; ils ont profité des

expériences faites par leurs prédécesseurs tout au long du Moyen Age.
L'engagement littéraire a sa préhistoire et nous aimerions en retracer ici
les étapes les plus importantes qui, de la prise de conscience du clerc à son
intervention dans les affaires du royaume, conduisent à Christine de Pizan

et Alain Chartier.

Le clerc et la conscience de soi

Vers le milieu du XIIe siècle le clerc clame pour la première fois haut et
fort la dignité de sa profession en langue vernaculaire. Que ce soit l'auteur

anonyme du Roman de Thèbes ou Benoît de Sainte-Maure dans le prologue
du Roman de Troie, l'un et l'autre se sentent investis d'une mission.
Translateurs des textes antiques en français, dont ils offrent une adaptation-

14 La Naissance de l'individu dans l'Europe médiévale, trad, par Jean-Jacques Marie, Paris, Seuil, 1997,

pp. 285-290.
15 Cf. Jürgen Miethke, «Spätmittelalter: Thomas von Aquin, Aegidius Romanus, Marsilius von
Padua », in Politischer Aristotelismus. Die Rezeption der aristotelischen « Politik » von der Antike bis zum Í9.
Jahrhundert, éd. par Chrisoph Horn et Ada Neschke-Hentschke, Stuttgart et Weimar, Metzler, 2008,

pp. 77-111.
16 Cf. Susan M. Babbitt, The Livre de Politiques of Nicole Oresme and the Political Thought and Political

Development of the Fourteenth Century, Ann Arbor, UMI, 1978 ; Serge Lusignan, Parler vulgairement. Les

intellectuels et la langue française aux Xllf et XIVe siècles, Paris et Montréal, Vrin/Presses de l'Université,
1987, pp. 133-136 et 154-166.
17 Cf. Nicholas Mann, «Humanisme et patriotisme en France au xv^ siècle», Cahiers de l'Association
Internationale des Études Françaises 23,1971, pp. 51-66 ; Préludes à la Renaissance. Aspects de la vie intellectuelle

en France au XV siècle, éd. par Caria Bozzolo et Ezio Ornato, Paris, CNRS, 1992.
18 Cf. Joël Blanchard et Jean-Claude Miihlethaler, Ecriture et pouvoir h l'aube des temps modernes, Paris,
PUF, 2002, chap. II : « Le Poète dans le champ politique ».

15



JEAN-CLAUDE MÜHLETHALER

traduction en octosyllabes, ils sont les garants de la mémoire culturelle et

assurent auprès de la cour une fonction civilisatrice19 :

[Se] Les philosophes, les traitiez* *les traités

Dont toz li monz* est enseignez *le monde

Se fussent teii, veirement* *s'étaient tus ; en vérité

Li siècles vesquist* folement : *le monde vivrait

Comme bestes eüssons vie20.

En mettant à disposition de leur public le savoir légué par l'Antiquité,
les clercs assurent la translatio studii, corollaire indispensable de la translatio

imperii qui a vu la « chevalerie » passer d'Athènes à Rome, puis de Rome
à Paris. Les Grandes Chroniques de France font de ce double transfert un
mythe fondateur21, par lequel sont exaltés la grandeur de la nation et, par
ricochet, le rôle que les intellectuels ont joué dans son histoire.

Le «clerc lisant» a toutes les raisons de se démarquer du jongleur22,

amuseur à la moralité douteuse, qui est si proche du «jangleur», du

menteur. Son discours véridique fonde son utilité au sein de la société et

son savoir le rend digne d'une gloire éternelle: l'écrivain sera «puis toz
jors remembrez »23, car son œuvre fera autorité, lui conférant auprès des

générations futures le prestige dont jouissent les auteurs antiques à son

époque. Emblématiquement, Benoît de Sainte-Maure qui, au départ, dit
vouloir raconter une estoire, parle dans l'épilogue de son livre : une fois

achevée, l'œuvre française a droit au terme par lequel sont désignées, dans

Le Roman de Troie, les sources latines du récit24

Élever, par la transmission du savoir, l'homme au-dessus des « bestes »,

c'est faire œuvre morale, mais aussi politique25. Si les clercs du XIIe siècle

19 Cf. Emmanuele Baumgartner, « Romans antiques, histoires anciennes et transmission du savoir aux
Xlf et XIlI" siècles », in Mediaeval Antiquity, éd. par Andries Welkenhuysen, Herman Braet et Werner
Verbeke, Louvain, Leuven University Press, 1995, pp. 219-235.
20 Le Roman de Troie, éd. et trad, par Emmanuele Baumgartner et Françoise Vieillard, Paris, Le Livre de
Poche («Lettres Gothiques»), 1998, p. 40, vv. 9-13.
21 Cf. Colette Beaune, Naissance de la nation France, Paris, Gallimard (coll. «Folio Histoire»), 1993,

pp. 405-409.
22 Cf. Jean-Guy Gouttebroze, «Entre les historiographes d'expression latine et les jongleurs, le clerc
lisant», Seneßance, 37, 1995 (Le Clerc au Moyen Age), pp. 217-230.
23 Le Roman de Thèbes, éd. et trad, par Francine Mora-Lebrun, Paris, Livre de Poche (« Lettres

Gothiques»), 1995, v. 4.
24 Cf. Emmanuele Baumgartner, De l'Histoire de Troie au livre du Graal, Orléans. Paradigme, 1994,

pp. 15-36 (plus particulièrement pp. 30-32).
2^ Cf. Jean-Guy Gouttebroze, « Entre les historiographes», art. cit., p. 224.

16



POUR UNE PREHISTOIRE DE L'ENGAGEMENT LITTÉRAIRE EN FRANCE

recourent au français, c'est qu'ils n'écrivent pas « exclusivement pour des

clercs »26, comme le pensait Sartre. Ils visent un public laïque et, se posant
en directeur de conscience, ils le guident sur le chemin de la dignitas
hominis. A travers les actions des protagonistes, l'histoire de Troie ou de

Thèbes entend inspirer l'horreur du vice et dire l'attrait de la vertu. En
filigrane, le clerc propose aux princes une réflexion sur l'exercice et le
fondement éthique du pouvoir, adaptant à l'époque féodale une
problématique déjà présente chez Stace,Virgile, Darès ou Dyctis. La propension
à la colère d'Agamemnon, l'autorité vacillante de Priam, incapable
d'empêcher la trahison et la chute de la ville, en disent long sur le danger
des passions et les difficultés que rencontre un roi, quand il s'agit
d'imposer ses décisions aux grands du royaume.

De son côté, Le Roman d'Eneas oppose la faiblesse de Didon, puis celle
des vieux rois italiques (Latinus, Évandre) au parcours rédempteur de l'élu
(Eneas) qui triomphe du prétendant tyrannique (Turnus), prêt à sacrifier
le bonheur de son peuple à ses intérêts personnels. L'idée que le bon

gouvernement se mesure à l'aune du bonum commune et de sa conformité
à la volonté divine, influence notre jugement sur les différents acteurs.
Certains critiques on décelé, sous le voile des aventures, un véritable miroir
des princes : en faisant de l'art de gouverner un fil conducteur du récit27,

Le Roman d'Eneas rejoint le Policraticus28, ce traité dans lequel Jean de

Salisbury flagelle les vices des courtisans, puis oppose le bon roi, imago
deitatis sur terre, au mauvais prince qui, par son injustice et sa cupidité, fait
le malheur de ses sujets.

Placés sous le signe d'une utilitas revendiquée par le clerc, les romans
antiques participent de l'idéal du flectere ad bonum propre à l'orateur selon

Cicerón et saint Augustin. À leur suite, les romans arthuriens29, de

Chrétien de Troyes aux grands cycles en prose du XIIIe siècle et leurs

avatars à la fin du Moyen Age, s'interrogent en filigrane sur les enjeux de

2<1

Qu'est-ce que la littérature?, Paris, Gallimard (« Idées»), 1972, p. 106.
27 Cf. Dominique Boutet, Formes littéraires et conscience historique. Aux origines de la littérature française,

1100-1250, Paris, PUF, 1999, pp. 119 s.
28 Cf. Francine Mora-Lebrun. L'Enéide médiévale et la naissance du roman, Paris, PUF, 1994, pp. 73-85
et 188-196.
29 On se référera notamment aux travaux de Dominique Boutet : Charlemagne et Arthur ou le roi imaginaire,

Paris, Champion, 1992 et, plus récemment, «Le Tyran et le mauvais roi dans la littérature
française des XII' et xill* siècles», in Pouvoir, liens de parenté et structures épiques, éd. par Danielle
Buschinger, Amiens, Centre d'Etudes Médiévales, 2003, pp. 11-19.

17



JEAN-CLAUDE MÜHLETHALER

la royauté et l'exercice du pouvoir. Mais, dans l'un et l'autre cas, le lecteur

peut s'en tenir à la delectatio, se laisser entraîner dans un monde de fiction,
prenant plaisir à suivre les aventures, guerrières ou amoureuses, sans

accorder une attention particulière aux implications politiques du récit.
S'il y est sensible, c'est à lui qu'il incombe de décoder des indices convergents.

C'est à lui encore qu'il revient d'actualiser le message en établissant

un lien entre la fiction et l'actualité de son temps pour que le texte se

fasse « miroir» : la « doctrine » véhiculée par l'histoire ne se révèle, comme
l'écrit Benoît de Sainte-Maure, qu'à «ceus qui i voudront entendre»30.

Que ce soit dans la chronique, le roman courtois ou la chanson de geste
— genres qui ne manquent d'ailleurs pas de s'influencer l'un l'autre — la

vérité politique « tend à s'incarner dans des configurations narratives
dont l'objet peut sembler autre»31. Le lecteur doit ainsi faire un travail
de décodage afin de dégager les implications idéologiques du récit, ce qui
est incompatible avec la logique propre à la littérature engagée, telle que
nous la concevons. Quand il s'agit d'inciter le public à l'action,
l'ancrage référentiel doit être explicite, l'actualité du message s'imposer
avec la force de l'évidence, de manière à ce que le destinataire se sente

personnellement concerné.
Peu importe à notre propos que la vision du bon gouvernement reste,

sous bien des aspects, plutôt stable du XIIe au XIVe siècle. Denis Foulechat

ne traduit-il pas en 1372 le Policraticus dejean de Salisbury sur ordre du

roi Charles V, témoignant combien la pensée du secrétaire de Thomas
Becket reste actuelle À la fin du Moyen Age, les différences l'emportent
pourtant sur les similitudes, du moins quand il s'agit de l'image que
l'écrivain donne de soi pour emporter l'adhésion du public32. Au
contraire de Benoît de Sainte-Maure et de ses contemporains, Alain
Chartier et surtout Christine de Pizan ne procèdent pas masqués. Ils

111

Chronique des ducs de Normandie, éd. par Carin Fahlen, Uppsala, Bibliotheca Ekmaniana, 3 vol.,
1951-1954, vv. 2132-33. Cf. les vv. 14836-37 où Benoît évoque la fonction de «mireors» de
l'histoire.

11 La formule est de Dominique Boutet, « Vérité poétique, vérité politique : position du problème »,

in Vérité poétique, vérité politique. Mythes, modèles et idéologies politiques au Moyen Age, éd. par Jean-
Christophe Cassard. Elisabeth Gaucher et Jean Kerhervé. Brest. Université de Bretagne Occidentale,
2007, p. 11.
t: Jérôme Meizoz, Postures littéraires, op. cit., p. 22. rappelle ajuste titre que «la notion de 'posture*
recouvre celle, rhétorique, d'ethos ». Cf. Dominique Maingueneau. Le Discours littéraire. Paratopie et scène

d'énonciation. Paris. Armand Colin, 2004, pp. 203-209.



POUR UNE PRÉHISTOIRE DE L'ENGAGEMENT LITTÉRAIRE EN FRANCE

disent combien ils se sentent touchés par le malheur du pays, au point de

faire du drame que vit la nation la source même de leur écriture.
Christine choisit la forme humaniste de la lettre : son écriture à demi
effacée par les larmes a la brièveté et la violence du cri, elle porte les

marques d'une affectivité débordante qui, par contagion, se propage au

lecteur, le poussant à son tour sur la voie de l'engagement. Il faut être ému

pour émouvoir, avait écrit Quintilien33, et la démarche choisie par
Christine de Pizan est conforme au précepte rhétorique. Elle cherche à

convaincre en touchant par la charge émotive du message autant, voire
plus que par l'argumentation.

Le Quadrilogue invectif s'inscrit dans le sillage des songes politiques qui
ont fleuri dans la seconde moitié du XIVe siècle34. En choisissant le cadre

du songe et le débat allégorique, Alain Chartier crée un effet de distanciation

dans la mesure où, à l'exception du prologue, il ne parle pas en son

propre nom. Son discours interpelle moins directement que celui de

Christine de Pizan, mais le poète veille à multiplier les indices référentiels,
quand il cède la parole aux figures allégoriques. Le lecteur français, s'iden-
tifiant nécessairement au Peuple, au Chevalier ou au Clergé, comprend
que les véhéments reproches formulés par la reine France, sa mère, le

concernent au premier chef. La fiction ne fait pas vraiment barrage à

l'actualité du message ni même à son pathos. Par l'effet théâtral lié à la

mise en scène, par la colère et la douleur qui sous-tendent les plaidoyers
des personnages - ils ne cessent de s'accuser mutuellement d'être responsables

du désastre —, elle renforce au contraire l'impact du débat sur le

public. L'œuvre doit avoir le même effet sur le lecteur que le songe a eu

sur le narrateur au sein de la fiction : l'un a pris la plume, que l'autre agisse
à son tour, par les moyens qui sont les siens

La prise de conscience de la dignité et du rôle social de l'intellectuel
au XIIe siècle apparaît ainsi comme le présupposé nécessaire mais non
suffisant pour que, à l'automne du Moyen Age, le clerc puisse descendre
dans le champ politique. Sans postuler ici une évolution linéaire (à nos

13 Instit. orat. VI, 2, 28 : adficiamurque antequam adficere conemur (« Nous devons d'abord être émus nous-
mêmes avant même de tenter d'émouvoir»).
'4 Cf. Christiane Marchello-Nizia. «Entre l'Histoire et la poétique: le songe politique». Revue des

Sciences Humaines 183, 1981/3, pp. 39-53. Les exemples les plus célèbres sont Le Songe du vergier

(1378), écrit pour la «recreación» de Charles V, et Le Songe du Vieil Pèlerin de Philippe de Mézières,
sur lequel nous reviendrons.

19



JEAN-CLAUDE MÜHLETHALER

yeux incompatible avec une histoire littéraire faite d'innovations, de

détours, de résurgences, de tentatives avortées, etc.), nous aimerions attirer
l'attention sur deux phénomènes qui, liés entre eux, représentent une
étape intermédiaire entre la posture du directeur de conscience, adoptée

par Benoît de Sainte-Maure, et la transitivite0 et le pathos caractéristiques
d'un discours ouvert sur le monde, tel qu'il se trouve dans les œuvres
engagées de Christine de Pizan et d'Alain Chartier: l'écriture satirique et
la démarche allégorique dont l'essor à la fin du Moyen Age doit
beaucoup au succès du Roman de la Rose.

Satire et moralisation : s'ouvrir à l'actualité

Rédigé entre 1300 et 1328 par un auteur proche, peut-être même issu

du milieu franciscain36, L'Ovide moralisé est une translation en octosyllabes
à rimes plates des quinze livres des Métamorphoses, complétées par d'autres

sources. Non seulement le clerc inconnu vulgarise la matière antique
comme l'a fait Benoît de Saint-Maure, mais il a lu son illustre prédécesseur.

À son avis, celui-ci était un « bons rimoierres »37, un bon poète. Il lui
reproche toutefois d'avoir osé «desdire» (v. 1725) et «blasmer» (v. 1727)
Homère, de ne pas avoir compris que le poète antique parle «par
métaphore » (v. 1733), quand il fait intervenir les dieux et les déesses dans

la guerre de Troie. La vérité cachée sous le voile de la fable lui a échappé,
de sorte qu'il s'est laissé égarer par l'aspect mensonger de l'histoire.

Convaincu que «tout est pour nostre enseignement» (livre I, v. 2), le

clerc inconnu plaide pour une poétique de Yintegumentum, laissant une
large place à Vexpositio. Il élucide dans la glose le sens de la matière

troyenne et des Métamorphoses, suivant dans sa démarche le modèle de

¦'*' Sur cette notion, cf. Dominique Viart, «Fictions critiques: la littérature contemporaine et la

question du politique », in Formes littéraires de l'engagement littéraire, éd. cit., notamment pp. 186 s.
16 De là à conclure, comme le fait Marylène Possamaï-Pérez, L'Ovide moralisé. Essai d'interprétation,
Paris, Champion, 2006, pp. 835-838, qu'il s'agit d'un «recueil de matériaux à l'usage des prédicateurs

». il y a un pas que nous ne saurions franchir. Le luxueux manuscrit conservé à la Bibliothèque
Municipale de Rouen (ms. 1044 (0.4.), avec 453 miniatures fut réalisé par l'atelier du « Maître du
Roman de Fauve!» qui travaillait pour des membres de la famille royale et de leur entourage.— Cf. Les

Fastes du gothique : le siècle de Charles V Paris, Editions de la Réunion des Musées Nationaux, 1981,

pp. 284-285 (n° 230).
37 Ovide moralisé, poème du commencement du quatorzième siècle, éd. par Cornelius de Boer, Amsterdam,
Johannes Müller, 5 vol., 1915-1938. livre XII, v. 1719.Toute citation est tirée de cette édition.

20



POUR UNE PREHISTOIRE DE L'ENGAGEMENT LITTERAIRE EN FRANCE

l'exégèse biblique3*, bien qu'il ne dégage pas systématiquement les quatre
sens canoniques de l'Écriture. Au fil de l'allégorèse des récits antiques, il
propose une lecture de type evhémériste, dégageant l'arrière-fond
historique, puis passe à la vérité morale (tropologiqtte) et, surtout, au sens

allégorique où s'exprime la doxa chrétienne. Ainsi, Orphée, Ulysse ou Enée

sont des figures du Christ, Eurydice représente l'âme humaine, Didon
l'hérésie que l'Église a combattue au cours de son histoire. La glose met
en évidence le caractère exemplaire des récits ovidiens, lesquels servent de

tremplin au clerc pour dénoncer les ravages causés par l'orgueil, l'avarice

ou la luxure — bref, par toute forme de péché.
Quand le narrateur de L'Ovide moralisé dégage la vérité cachée sous le

voile de la fable, il opte pour une démarche « scientifique » puisque,
contrairement aux récits de fiction, il tâche d'organiser complètement les

conditions de réception du texte39. Lors du passage de h fabula à son
allégorisation, puis à son actualisation, rien n'est laissé au hasard. Le
lecteur n'a d'autre choix que de suivre le guide, car chaque pas est marqué

par des formules récurrentes dont la glose à l'histoire de Picus (autre
figure christique et de la nymphe Canens offre un bel exemple. On
passe de la fable mythologique à la sentence dont la senefiance est porteuse
d'une vérité qui traverse les siècles. Elle sert de caution au narrateur qui
s'en autorise pour dénoncer les dérives morales dans la société contemporaine

(nous soulignons) :

Autre sentence i puet avoir

Qui bien est acordable a voir*. *s'accorde à la vérité

Li sergant* qui par tout queroient* *serviteurs ; cherchaient

Lor seignor et point n'en rrouvoient,
Signifient nos prescheors
Et nos mestre enseigneors,

Qui sunt ore* et doivent estre, *maintenant

Qui Dieu quierent, le roi celestre,

•'* Voir les développements de Marylène Possamaï-Pérez, L'Ovide moralisé, op. cit., pp. 301 -379, dans le

sillage des travaux d'Henri de Lubac, Paule Demats, Marc-René Jung et Armand Strubel. Sur

l'importance de cette démarche au passage du Moyen Age à la Renaissance, cf. Michel Jeanneret, « La

Glose, le commentaire, l'essai à la Renaissance ». in Histoire de la France littéraire. Naissances, renaissance :

Moyen Age - AIT siècle, éd. par Frank Lestringant et Michel Zink, Paris, PUF («Quadrige»), 2006,

pp. 1025-1031.
''' Cf. Wolfgang Iser, L'Acte de lecture. Théorie de l'effet esthétique, trad, par Evelyne Sznycer, Paris,

Mardaga. 1997. pp. 162-163.

21



JEAN-CLAUDE MÜHLETHALER

Et querront en ses saintes voies,

Mes point n'en treuvent toutes voies* ^toutefois

La répétition du « nos », couplée à l'adverbe « ore », annonce l'actualité
de la diatribe du narrateur contre les prédicateurs et les magistri. Séduits

par les vains appâts du monde, ceux-ci se sont détournés de Dieu et « les

menues gens dévorent» (v. 3180) pour assouvir leur luxure ou leur

gloutonnerie. La critique des prélats indignes, précurseurs des «faulz

prophètes» (v. 3237) de l'Apocalypse, n'est pas isolée dans l'œuvre. Elle

rejoint la dénonciation des «lecheour» (livre V, v. 847), orgueilleux et

médisants, la plainte sur le déclin des études (livre II, v. 3223-3300), la

condamnation enfin des juges corrompus41 qui «vont or les povres
angoissant» (livre I, v. 1052). Des tous premiers vers aux derniers livres de

L'Ovide moralisé, la glose passe çà et là d'un contemptus mundi issu de la

tradition cléricale à une critique sociale42 où se reflète la réalité de

l'époque. Elle prend alors les accents de la satire.

De manière comparable, le célèbre « Ahi serva Italia, di dolore ostello »43

jaillit sur les lèvres de Dante à la vue de Sordello embrassant Virgile. Le

voyage d'outre-tombe s'interrompt pour faire place à la longue diatribe du

poète qui dénonce l'Italie et surtout Florence déchirées par les factions.
Refusera-t-on de parler d'«engagement» politique dans le cas de Dante?
L'auteur de La Divina Commedia écrit, il est vrai, ni dans l'urgence ni sous
la pression des événements. C'est au contraire une image d'harmonie (les

deux poètes embrassés) qui, par contraste, éveille en lui le souvenir de la

patrie malheureuse. La voix du voyageur d'outre-tombe s'élève alors avec
la colère des prophètes de l'Ancien Testament. Son discours, à la fois ancré
dans l'actualité et marqué par une forte subjectivité, vise les responsables de

l'anarchie que le poète n'hésite pas à apostropher en personne. Il paraît
légitime de parler d'un engagement indirect, dans lequel nous voyons un

programme second (la dénonciation) se greffer sur un programme de base

(le voyage dans l'au-delà) et introduire au sein de la fiction la violence du
discours engagé. Comme la glose dans L'Ovide moralisé, la diatribe de Dante

4" Ovide moralisé, op. cit., livre XIV, vv. 3159-68.
41 Voir aussi le Livre XV, vv. 2824-87.
42 Pour d'autres exemples, cf. Marylène Possamaï-Pérez, L'Ovide moralisé, op. cit., pp. 530-531 et 782-
788. Cette problématique reste malheureusement marginale dans son travail.
41 Purgatorio VI, v. 76.

22



POUR UNE PRÉHISTOIRE DE L'ENGAGEMENT LITTÉRAIRE EN FRANCE

jouit d'une certaine autonomie au sein de l'œuvre : elle se laisse aisément

isoler de son contexte et pourrait être lue de manière indépendante.

L'engagement indirect se trouve déjà dans Le Roman de la Rose, mais

sous une forme atténuée dans la mesure où la dénonciation n'est pas

exprimée par le narrateur. Lorsque Jean de Meun donne la parole à Faux

Semblant, la critique des ordres mendiants44 s'insinue dans le récit allégorique,

ouvrant les aventures dans le jardin d'Amour à l'effet référentiel.
Mais Faux Semblant, personnification de l'hypocrisie religieuse, confesse

au dieu d'Amour ses méfaits pour lui prouver son utilité dans le combat

que celui-ci mène contre Jalousie. L'ouverture satirique reste ici
subordonnée à la logique du récit, de sorte que le lecteur se demande si

l'intervention de Faux Semblant ne sert pas d'abord à dénoncer un amour
courtois miné de l'intérieur par l'hypocrisie. Mise en question de la

fin'amor, le statut du discours de Faux Semblant reste ambigu: il ne

conquiert pas de véritable autonomie au sein de l'allégorie et ne se

présente pas comme un appel au public à éradiquer le vice de la société.

De ce point de vue, le cas des dits de Rutebeuf est différent, bien que
ce contemporain dejean de Meun s'en prenne, lui aussi, aux Mendiants.
Le poète les accuse d'avoir fait exiler à tort le recteur de l'Université de

Paris, Guillaume de Saint-Amour :

Oiez, prélat et prince et roi,
La desraison et le desroi* *l'injustice et le tort

Con a fait a maitre Guillaume :

Hon l'a banni de cest roiaume !43

Rutebeuf ne recourt pas à l'allégorie et la charge émotive marque de

son sceau une protestation adressée aux responsables politiques, à qui le

poète demande que justice soit faite. Plutôt que de parler d'un engagement

indirect, lequel présuppose un détour par la fiction, on qualifiera sa

démarche d'engagement partiel: il ne manque au dit guère que le sentiment
d'être «embarqué». Oiez...! En reprenant une formule d'ouverture
héritée des chansons de geste, Rutebeuf se pose en héraut d'une cause,

44 Jean Batany, Approches du Roman de la Rose, Paris, Bordas, 1973, pp. 97-112, situe le passage dans son

contexte socio-culturel.
4" « Dit sur l'exil de maître Guillaume de Saint-Amour », w. 1 -4, in Œuvres complètes, éd. et trad, par
Michel Zink, Paris, Bordas (« Classiques Garnier»), 1989, vol. I, p. 138.

23



JEAN-CLAUDE MÜHLETHALER

pas en écrivain bouleversé personnellement par les événements. Il ne

s'engage pas en son nom propre, ne met pas en scène un je qui se propose
en exemple à suivre sur la voie de l'engagement. Le poète parisien, on le

sait, écrivait pour des commanditaires46 et ses attaques sont, comme celles

de Jean de Meun, dirigées contre des groupes sociaux bien définis. Leur
voix est une voix partisane qui ne les implique que partiellement et n'est
même pas assumée dans le cas de Jean de Meun. Du moment qu'il se

limite à rapporter les paroles d'une instance fictive, l'auteur du Roman de

la Rose peut-il être tenu pour responsable des propos d'un acteur dont le

dieu d'Amour se méfie En tout cas, ni Jean de Meun ni Rutebeuf ne

revendiquent la position de liberté de l'intellectuel qui descend dans le

champ politique pour s'ériger en défenseur du bien commun.
L'Ovide moralisé rejoint Jean de Meun et Rutebeuf dans la mesure où la

cible des attaques est une catégorie de pécheurs ou un groupe social
déterminés. Pourtant, quand le clerc est confronté aux tyrans qui hantent les

Métamorphoses, il arrive que la glose passe à la dénonciation d'un pouvoir
perverti dont la société tout entière subit les conséquences. Nous prendrons

pour exemple la fable de Lycaon qui a servi son propre fils à Jupiter lors
d'un repas cannibale et que le commentateur compare à Hérode, responsable

du massacre des Innocents47. Conscient, semble-t-il, des implications
politiques du récit, le clerc retient la métamorphose de Lycaon en loup,
récupérant la métaphore de la dévoration4" pour lancer son attaque contre
ceux que nous qualifierions aujourd'hui plutôt de «requins»:

Leu ravissable* et damagent *un loup vorace

Samble cil qui* la simple gent, *celui qui
Pour prendre a son oeus*, la despoulle*. *son avantage ; dépouille

Escorce*, desrobe* et depoulle, *écorche ; vole

Qui la menue gent* devore. *les petites gens

Ha, Dieus, com de tels leus* sont ore* !49 *loups ; maintenant

46 Cf. Nancy F. Regalado, Poetic Patterns in Rutebeuf: A Study in Noncourtly Poetic Modes of the Thirteenth

Century, New Haven and London,Yale University Press, 1970,pp. 71-88 («The Political Poem») : elle

voit en Rutebeuf un pamphlétaire dans la tradition des Goliards.
4 Pour le système des correspondances, voir le tableau in Possamaï-Pérez, L'Ovide moralisé, op. cit.,

p. 336.
48 Sur l'importance de cette métaphore dans les portraits du pouvoir tyrannique, cf. Philippe Bue,
L'Ambiguïté du livre. Prince, pouvoir et peuple dans les commentaires de la Bible au Moyen Age, Paris,
Beauchesne («Théologie Historique»), 1994, pp. 206-231.
49 L'Ovide moralisé, op. cit., livre I, vv. 1569-1574.

24



POUR UNE PREHISTOIRE DE L'ENGAGEMENT LITTERAIRE EN FRANCE

L'interjection sur laquelle se clôt la citation actualise l'enseignement
tiré de la fable et témoigne de l'implication affective du narrateur. D'autre

part, le « cil » impersonnel, puis le glissement du singulier (le loup) au

pluriel (les loups) amorce une réorientation du discours : de la figure du

tyran (mais lequel?), on passe à la dénonciation des «baillif, bedel,prevost
et maire » (v. 1583) pour montrer enfin du doigt les usuriers et, une fois de

plus, les juges. La liste des officiers témoigne d'un dysfonctionnement
dans l'exercice du pouvoir. L'effet d'actualité est néanmoins atténué dans

la mesure où la même liste se trouve déjà dans Le Roman de la Rose50,

quand Faux Semblant énumère les responsables qui vivent « de rapine » et

dévorent les petites gens « comme leus ». La dénonciation des officiers
subalternes, la mise en question de l'administration, tiennent du topos

satirique.
L'engagement du clerc dans L'Ovide moralisé reste limité, car il se

présente comme une critique atemporelle, applicable à n'importe quel
règne. 11 ne s'en prend pas aux grands et se garde surtout d'accuser le roi.
Le discours reste général, sans ancrage référentiel précis, empreint d'une
doxa passe-partout qui, menaçant les coupables des flammes de l'enfer,
rappelle la démarche des sermones ad status. Si le malaise du clerc peut être

perçu comme une expérience ancrée dans le vécu personnel, il le doit à

sa charge pathétique1'1 et surtout à la récurrence des intermèdes satiriques
qui modulent les mêmes accusations tout au long de l'œuvre.

Le rapprochement possible avec Le Roman de Fauvel52, illustré en 1318

par le même atelier parisien auquel on doit deux manuscrits de L'Ovide
moralisé, confirme notre impression. Ce récit allégorique, dû à la plume
d'un clerc de la chancellerie royale, dénonce l'ascension du cheval
Fauvel sur le trône de France. L'animal infernal — il est le messager de

l'Antéchrist — symbolise le triomphe des Vices au pouvoir ; il est la cause

première du désordre dans lequel le royaume a sombré. Sous le voile de

l'allégorie, le récit est une virulente satire dirigée contre le gouvernement

1(1 Le Roman de la Rose, éd. et trad, par Armand Strubel, Paris, Le Livre de Poche (« Lettres

Gothiques»), 1992, w. 11541-552.- Cf. Ana Pairet, Les Mutacions des fables. Figures de la métamorphose
dans la littératurefrançaise du Moyen Age, Paris, Champion, 2002, p. 110, qui se penche plus longuement
sur la fable de Lycaon dans L'Ovide moralisé (pp. 109-111).
pl Voir par exemple la répétition anaphorique de «leu» (vv. 1575-1582) dans la glose à la fable de

Lycaon.
^ Sur ce texte, voir notre Fauvel au pouvoir: lire la satire médiévale, Paris, Champion, 1994, et notamment

les pp. 241-243, qui concernent L'Ovide moralisé.

25



JEAN-CLAUDE MÜHLETHALER

de Philippe IV le Bel: l'évocation du conflit entre le roi et le pape et le

rappel du procès qui a conduit à l'abolition de l'ordre du Temple sont les

indices, parmi d'autres, d'une volonté d'ancrer le texte dans l'actualité de

l'époque. Certains critiques ont lu l'œuvre comme un roman à clé,
identifiant Fauvel à Enguerrand de Marigny, le tout-puissant coadjuteur
du royaume que les barons firent pendre sous Louis X, à peine avait-il
succédé à Philippe le Bel.

Dès les premiers vers, le narrateur adopte la posture du témoin
mélancolique scandalisé par le déclin de la société qui, du plus grand au

plus petit, s'est soumise à Fauvel. Il décide alors de dégager la « senefiance »

du cheval fauve qu'il voit représenté partout, afin de provoquer une prise
de conscience salutaire parmi ses contemporains. Comme le narrateur de

L'Ovide moralisé, il fait œuvre de glose, prenant appui sur une œuvre d'art
(fictive) pour légitimer la prise de parole critique. Le clerc se pose à son

tour en maître à penser, en gardien de la morale, mais il va plus loin dans

la mesure où il finit par adresser, au nom du peuple souffrant, une prière
à Fortune, la Vierge et à Dieu, afin qu'ils rendent au pays le bonheur
perdu. Il y a aussi l'émotion véhiculée par cet «Hé las! France... »53 si

proche de l'«Ahi serva Italia» de Dante, sur lequel se clôt le livre II. Le
désir de provoquer un changement à la fois moral et politique sous-tend
le récit dont l'action se déroule en partie à Paris et au Palais de la Cité :

c'est là que se sont établis Fauvel et sa cour deVices, c'est là que les Vertus
viennent les défier avec la bénédiction de la Vierge. Comme Alain
Chartier ou Christine de Pizan, le clerc du Roman de Fauvel se pose en
témoin, mais en témoin impuissant d'un drame allégorico-cosmique où
s'affrontent les forces du Bien et du Mal dans un cadre familier, sur lequel

repose l'effet référentiel.
Dans Le Roman de Fauvel, la généralisation allégorique domine, même

si la géographie et certains rappels historiques incitent le lecteur à

rapporter le discours au monde contemporain. L'œuvre illustre un engagement

indirect qu'on trouve çà et là dans la satire médiévale. À nos yeux, ces

textes représentent une expérience littéraire décisive sur la voie de

l'engagement politique : ils s'en prennent aux puissants, mais le locuteur évite

53 Gervais du Bus / Chaillou de Pestain, Roman de Fauvel, éd. par Arthur Lángfors, trad, par
Margherita Lecco, Milano, Lum, 1998, v. 3254.

26



POUR UNE PRÉHISTOIRE DE L'ENGAGEMENT LITTÉRAIRE EN FRANCE

de s'exposer en dénonçant le Mal sous le voile de l'allégorie — ou de la

fable animale (comme Rutebeuf dans Renart le Bestourné54) — qui lui évite
de devoir désigner explicitement les coupables, laissant au lecteur une

marge de liberté interprétative. Le poète respecte le précepte hérité de

l'Antiquité, selon lequel la satire doit dénoncer les vices sans livrer le nom
des coupables. La logique de l'écriture satirique fait barrière à un engagement

plus personnel, car elle ne permet que marginalement au texte de se

transformer en appel au public. Le poète dénonce la dérive tyrannique du

pouvoir, mais il prêche, en chrétien respectueux des décrets du ciel,
l'attente et l'espoir plutôt que l'action. Le mauvais prince est une
punition envoyée aux hommes pour leurs péchés : qu'ils s'en remettent à

la Providence

Le poète et le prince: \aparrêsia médiévale

Wie könnten die Mächtigen einen frei herumlaufen

lassen, der die Wahrheit weiss

Bertolt Brecht53

Dans La Vie de Dion, Plutarque raconte comment Dion, formé à

l'école de Platon, trouve le courage de tancer Denys, tyran de Syracuse,
alors que les autres courtisans applaudissent ses moindres faits et gestes.
C'est cela, commente Michel Foucault56, la parrêsia : un homme se dresse

face au puissant pour lui dire la vérité au péril de sa vie. L'idéal antique du

philosophe, directeur de conscience du prince, a traversé les siècles. À
l'époque de Philippe le Bel, il se retrouve sous la plume du dominicain
Jacques de Cessoles. Son Liber super ludo scaccorum, traduit par Jean de

Vignay pour le futur Jean II le Bon et en 1347 par Jean Ferron, frère

prêcheur à Paris, propose une allégorisation des échecs. L'invention du

54 Cf.Jean-Claude Miihlethaler, « Satire et bestiaire — Figurativité animale et récriture dans Renart le

Bestourné de Rutebeuf», in Gisela Febei et Georg Maag (dir), Bestiarien im Spannungsfeld zwischen

Mittelalter und Moderne, Tübingen, Gunter Narr, 1997, pp. 48-61.
3:1 Leben des Galilei, tableau 3.
"6 Le Gouvernement de soi et des autres (Cours au Collège de France, 1982-1983), éd. par Frédéric Gros

sous la direction de François Ewald et Alessandro Fontana, Paris, Gallimard/Seuil (« Hautes Etudes »)

2008. pp. 42-56, dans lesquelles Foucault dégage la complexité d'une notion qui a évolué dans le

temps.

27



JEAN-CLAUDE MÜHLETHALER

jeu y est attribuée au philosophe Xerxès qui aurait vécu à l'époque
d'Evilmerodach57. Cruel et injuste, le fils de Nabuchodonor est présenté

sous les traits d'un autre Néron ; quant au philosophe, il se voit attribuer
le rôle de Sénèque lorsque, à la demande du peuple, il accepte de se

mettre en «perii de mort» pour «corriger»18 le tyran entouré de courtisans

vils et flatteurs. En bon pédagogue, Xerxès évite de l'attaquer de

front et commence par éveiller sa curiosité en introduisant les échecs à la

cour. Fasciné par la beauté du jeu, le roi demande à en connaître les

règles :

Adone le philosophe, en luy monstrant la maniere du tablier et des eschaz, et les

meurs du roy, des nobles et du commun pueple et de leurs offices, il le commanda

a traire a ce que il s'amandast et fust en soy vertueux.

Le jeu est construit à l'image de la société et la démarche du philosophe

est représentative d'une écriture allégorique influencée par
l'exégèse biblique. Un artefact, source de delectatio, sert de support à

l'enseignement par lequel le texte revendique son utilitas pour le prince
et, au-delà, pour la collectivité. Grâce au jeu d'échecs, Xerxès refigure la

vision du monde60 du tyran en l'associant à un processus cognitif qui le

conduit à la sagesse et à la vertu pour le plus grand bien du royaume.
Parler — en termes moraux plus que politiques —, c'est affirmer son
autorité ; en même temps, le philosophe s'expose, car il intervient seul,

sans appui, élevant la voix au nom de l'éthique pour aider le peuple qui
souffre. Le Jeu des eschaz moralisé est un exemplum, dans lequel l'auteur
affirme l'éminente dignité du clerc et son devoir de s'occuper, malgré sa

position de faiblesse, des affaires du royaume. En fin de compte, Jacques
de Cessoles invite les intellectuels, sinon à s'engager, du moins à assumer
le rôle qui devrait être le leur dans la société : celui de prœceptor principis

57 II est mentionné deux fois dans la Bible pour un acte de bonté : cf. // Rois 25, 27-29 etjérémie 52,
31-34.
38 Jacques de Cessoles, Le Jeu des eschaz moralise Traduction de Jean Terrón (1347), ed. par Alain Collet,
Pans, Champion, 1999, p. 130.
59 Le Jeu des eschaz moralise, op. cit., p. 131 : « Alors le philosophe, en lui expliquant les règles de l'échiquier

et du jeu ainsi que les mœurs et les fonctions du roi, des nobles, et du peuple, l'exhorta à se

corriger et à devenir vertueux » (notre traduction).
ftl1 Sur les mécanismes de l'écriture allégorique, qu'elle analyse dans le sillage des travaux de Paul

Ricoeur, cf. Virginie Minet-Mahy, Esthétique et pouvoir de l'œuvre allégorique à l'époque de Charles VI.
imaginaires et discours, Paris, Champion, 2005, pp. 155-165.

28



POUR UNE PREHISTOIRE DE L'ENGAGEMENT LITTERAIRE EN FRANCE

Le Jeu des eschaz moralisé fait de Xerxès un éducateur que le mauvais

gouvernement d'Evilmerodach ne laisse pas indifférent. Au xivc siècle,
l'idéal exprimé par la fiction trouve son pendant dans la réalité. A la cour
de Charles VI, Eustache Deschamps61 prend pour modèle Aristote qui
avait jadis inculqué les principes du bon gouvernement à Alexandre.
De son côté, Philippe de Mézières entreprend la formation politique du

jeune roi62 dans Le Songe du vieil pèlerin (1386/1389). Il détaille les

propriétés d'un échiquier « moral » dans le tiers livre et en fait, au fil du

commentaire, un véritable traité de l'art de gouverner63. L'allégorisation
n'est pas chez lui seulement le lieu de réflexions générales : Le Songe se

distingue de L'Ovide moralisé ou du Liber super ludo scaccorum, car il ancre la

réflexion dans l'histoire et la politique de son temps64. Les développements

reflètent l'expérience de Philippe de Mézières qui n'est pas un
clerc, mais un homme du terrain. L'ancien chancelier du roi de Chypre,
puis conseiller de CharlesV, est proche des «Marmousets» qui sont le

moteur de la réforme en 1388. En insérant dans l'œuvre des exemples qui
concernent l'administration royale, il attire l'attention de son destinataire

sur des problèmes concrets, d'une actualité brûlante, et l'invite à garantir
la bonne policie sur ses terres. Philippe de Mézières se sent « concerné » par
les affaires du royaume. Si l'actualité n'est pas, comme elle le sera chez

Christine de Pizan et Alain Chartier, la source d'où jaillit l'écriture, elle a

néanmoins voix au chapitre. Le bon gouvernement se mesure à l'aune du

quotidien, car on le juge en fonction de ses effets, bénéfiques ou néfastes,

sur le peuple.
Au tournant du XIVe au XVe siècle, alors que sévit le Grand Schisme,

Jean Gerson, chancelier de l'Université de Paris, interpelle les princes de

France du haut de la chaire65, n'hésitant pas à écorcher leurs oreilles par

ip| Voir la ballade 99 in Œuvres complètes d'Eustache Deschamps, éd. par le marquis de Queux de Saint-
Hilaire, Londres et New York, Johnson Reprints, 1966, vol. I, pp. 208 s.

62 Cf.Joël Blanchard, « Discours de la réformation et utopie à la fin du Moyen Age : le Songe du Vieil
Pèlerin de Philippe de Mézières (1389)», Studi Francesi, 96, 1988, pp. 397-403 ; Amandine Mussou,
« Le Roi, le tyran et le sage : Charles VI, Evilmerodag et Moïse dans Le Songe du vieil pèlerin », Questes,

13, 2008 (Figures royales à l'ombre du mythe), pp. 67-80.
""' Cf.Jeannine Quillet, Charles V. Le roi lettré, Paris, Perrin, 2002, pp. 119-124.
('4 Cf. Florence Bouchet, «Alain Chartier et les paradoxes de la guerre: Le Quadrilogue invectif», in
Images de la guerre de Cent Ans, éd. par Daniel Coutyjean Maurice et Michèle Guéret-Laferté, Paris,

PUF, 2002, p. 126: comme nous, elle voit en Philippe de Mézières un précurseur d'Alain Chartier.
^5 Cf.Virgime Minet-Mahy, Esthétique et pouvoir de l'œuvre allégorique, op. cit., pp. 172-174.

29



JEAN-CLAUDE MÜHLETHALER

« la rudesse »66 de son langage. Au nom de la sagesse et de la vérité, clame-
t—il, les clercs se doivent d'intervenir et les puissants de les écouter, car la

collaboration entre le Studium et le regnum est le présupposé pour que la

paix et la concorde régnent dans le royaume. Même si l'implication des

magistri dans la vie politique n'est pas une nouveauté — la vie et l'œuvre de

Nicole Oresme, décédé en 1382, en offrent un éloquent témoignage67 —,

l'engagement de Gerson en ces temps troublés ne fut pas sans danger.

Quand il eut le courage, après l'assassinat de Louis d'Orléans en 1407, de

combattre la thèse du juriste Jean Petit, défendant la légitimité du
tyrannicide, il s'attira l'ire du parti bourguignon68. S'il ne fut pas condamné à

mort comme Sénèque, il se retrouva isolé et dut se retirer dans un
couvent.

En guise de conclusion

Les temps étaient mûrs pour que Christine de Pizan, liée avec Jean

Gerson, puis Alain Chartier, nouveau Sénèque69, choisissent la voie de

Vengagement direct. Comme leurs lointains prédécesseurs, comme le

prédicateur et le magister, ils sont convaincus de la dignité du clerc et ont
confiance en la vertu du savoir et de la parole. Mais, au contraire de ceux

qui, au fil du Moyen Age, ont pensé le pouvoir au sein de la fiction ou
ont ouvert l'allégorèse à l'effet référentiel, ils ancrent fortement leur
discours dans l'actualité, utilisant la rhétorique du blâme et les procédés
de la satire pour faire de leurs écrits un appel à la nation. Quand Christine
de Pizan et Alain Chartier prennent la plume, ils répondent « présent » au

cœur de la tragédie dont ils sont les témoins consternés. Le drame qu'ils
vivent les amène à inverser les priorités : pour la première fois, des

intellectuels font des visées politiques le programme de base de leur écriture,

66 Œuvres complètes, vol.VII («L'Œuvre française»), éd. par Msr Glorieux, Paris etc., Desclée, 1968,

p. 1141. Il s'agit du célèbre sermon Vivat rex, consacré à la réforme du royaume.
67 Cf. Francesco Gregorio, «Frankreich im 14. Jahrhundert: Nicole Oresme», in Politischer

Aristotelismus, op. cit., pp. 112-133.
('* Cf. Bernard Guenée, Un Meurtre, une société. L'assassinat du duc d'Orléans, 23 novembre 1407, Paris,
Gallimard (« Bibliothèque des Idées »), 1992, pp. 232-264.
6'' C'est ainsi qu'Estienne Pasquier, Les Recherches de la France, éd. par Marie-Madeleine Fragonard et

Françoise Roudaut, Paris, Champion, 1996, vol. II, p. 1231, voit Chartier. Au chapitre 16 du livre VI,
il admire le «grand Orateur» qui n'a pas hésité à donner un «advertissement aux Roys».

30



POUR UNE PRÉHISTOIRE DE L'ENGAGEMENT LITTÉRAIRE EN FRANCE

leur subordonnant la réflexion morale qui vient étayer et légitimer leur

projet. Il ne s'agit plus, comme dans les miroirs des princes, de guider un
grand sur le chemin de la perfection, de faire du prince un sujet éthique

apte à gouverner le royaume, mais de rétablir la situation du pays en
confrontant tous les membres de la communauté à leurs responsabilités.
L'écrivain se veut acteur de l'Histoire en marche.

Christine de Pizan et Alain Charrier ont ouvert une brèche, dans

laquelle d'autres se sont engouffrés à leur suite. Comme eux, George
Chastelain écrira en réponse aux événements, se posant en artisan de la

paix dans le conflit qui couve entre le duc de Bourgogne et le roi de

France à la fin du règne de Charles VII. L'historiographe de Philippe le

Bon n'est pas mandaté pour le faire, car le petit « clergeau » n'est ni le

« chancelier » ni le »premier chambrelan »7() du duc. Son Dit de Vérité a été

violemment attaqué par les Français71 qui y ont vu une critique malveillante

et partisane de la politique royale. Leurs protestations ont forcé
Chastelain à admettre qu'il n'a pas l'autorité d'une voix officielle, que
rien n'atteste a priori la vérité de sa parole. Comparable à Alain Charrier,
qui était secrétaire du « roi de Bourges », le Bourguignon affirme, pour se

défendre, qu'il a pris la plume en son seul nom, « a poix de conscience

tresgravement examinee», écrivant «piain de doleur et de passion»72. Non
seulement il se sent personnellement concerné par les divisions qui
minent le royaume de France, mais il légitime son intervention en se

réclamant de la conscience, garante des valeurs éternelles, de sorte qu'il se

place au-dessus de la mêlée.
Ces exemples ont fait école. Pendant les guerres de religion, Ronsard73

et Agrippa d'Aubigné s'engagent à leur tour. Avec ce dernier, Christine
de Pizan et Alain Charrier partagent la propension au pathos, car ils

cherchent à émouvoir le public, de manière à ce que chacun comprenne,

7,1 Ce sont les reproches que Reprobación adresse à l'Acteur dans Les Exposicions sur Vérité mal prise,
éd. par Jean-Claude Delclos, Paris, Champion, 2005, pp. 34 s.
71 Ils n'ont pas tort : Le Dir de Vérité est une virulente « satire politique » qui écrase les Français « sous
le poids de la rhétorique du blâme », relève Estelle Doudet, Poétique de George Chastelain (1415-1475) :

un cristal mucié en un coffre, Paris, Champion, 2005, p. 563.
72 George Chastelain, Les Exposicions sur Vérité mal prise, op. cit., pp. 26, 35, et 171. Il n'est pas sans

intérêt de constater que l'ouverture des Exposicions s'inspire de l'ouverture du Livre de l'espérance

d'Alain Charrier.
74 Florence Bouchet. « LTntertexte oublié : Ronsard et Chartier», Nouvelle Revue du Seizième Siècle,

17/2,1999, pp. 205-218, plaide pour une influence directe de Chartier sur Les Discours de Ronsard.

31



JEAN-CLAUDE MÜHLETHALER

à la suite de l'écrivain, qu'il n'est pas «spectateur», mais «personnage»74
dans le drame qui se joue. L'engagement est affaire de tous, tous doivent
se sentir « embarqués » — voilà la prise de conscience qui émerge à l'aube
des temps modernes et pousse l'intellectuel à descendre dans le champ
politique. Un pas décisif est franchi : l'écrivain ne prêche pas encore la

révolution, il ne met en question la légitimité du pouvoir en place, mais

il s'arroge le droit de ramener le royaume sur le droit chemin. En se

découvrant animal politicum et civile, le clerc a ouvert la littérature à

l'engagement.

Jean-Claude Mühlethaler
Université de Lausanne

74 Agrippa d'Aubigné, «Les Tragiques», in Œuvres, éd. par Henri Weber, Paris, Gallimard
(«Bibliothèque de la Pléiade»), 1969. p. 25 (Misères, v. 170). — Sur le pathos chez d'Aubigné, cf.Jean
Kaempfer, Poétique du récit de guerre, Paris, José Corti, 1998, pp. 149-153.

32


	Pour une préhistoire de l'engagement littéraire en France : de l'autorité du clerc à la prise de conscience politique à la fin du Moyen Âge

