
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 53-54 (2007)

Artikel: Biblotecas imaginadas de la España medieval

Autor: Bizzarri, Hugo O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-270510

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-270510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOTECAS IMAGINADAS
DE LA ESPAÑA MEDIEVAL

La biblioteca más famosa del mundo hispánico es la de don
Alonso Quijano, el hidalgo manchego que se transformó en Don
Quijote. Sin embargo, Cervantes no se ocupa en describirla en detalle.
Cuando el hidalgo está de regreso en su casa, luego de su primera
salida, el autor narra la escena en unas escuetas líneas: «Entraron
dentro todos, y la ama con ellos, y hallaron más de cien cuerpos de

libros grandes, muy bien encuadernados, y otros pequeños»1. Estos

son los únicos detalles físicos que Cervantes nos da de la famosa
librería. Copia de libros, en gran formato como solían ser impresos
los libros de caballería y «otros pequeños» que deberían ser de

género pastoril:

-Así será -respondió el barbero-; ¿pero qué haremos destos pequeños
libros que quedan?
-Éstos -dijo el cura- no deben de ser de caballerías, sino de poesía.
Y abriendo uno, vio que era La Diana, de Jorge de Montemayor.
(Quijote, I, 88)

El hecho de que esos libros en gran formato estuvieran «muy bien
encuadernados» implica cierto cuidado de la biblioteca. Nada se dice
si la librería de Alonso Quijano poseía «pliegos sueltos».

Noticias más concretas tenemos de los libros que la componían,
gracias al famoso escrutinio que se hace en el mismo capítulo. Ella
albergaba libros de los siglos XV a XVII, desde el más antiguo libro
de caballería, como el Amadis de Gaula, impreso en Sevilla en 1496,

1 Cito por Miguel de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, ed. Florencio Sevilla
Arroyo y Antonio Rey Hazas, Madrid, Alianza Editorial, 1996, 2 vols.; esta cita
en vol. I, p. 80.



12 HUGO O. BIZZARRI

hasta libros de reciente aparición, como La Galatea del mismísimo
Cervantes.

No obstante esto, la imagen más frecuente que se nos viene a la
mente cuando hablamos de la biblioteca de Alonso Quijano es la que
nos ofrece la riquísima iconografía que sugirió la obra. Ella nos

representa la «librería» del hidalgo manchego como un gran desorden,

con libros tirados por el piso, con poca luz y con un gran sillón en
el cual Alonso Quijano lee al mismo tiempo que gesticula manifestando

su locura2. Muy pocos grabados muestran una habitación más

acorde a lo que nos dice el autor. E inclusive: los grabados que
representan la librería de Alonso Quijano no ilustran el episodio del
escrutinio, sino más bien la escena del capítulo inicial en la que
Cervantes describe al hidalgo manchego en su casa, abocado a la
lectura de los perniciosos libros de caballería. Vale decir que, como
tantos aspectos de esta obra, su lectura se vio condicionada por la
interpretación que hicieron de ella los artistas gráficos.

En la misma obra hay otras dos bibliotecas. Una de ellas es la de

Diego de Miranda, burgués de un pueblo castellano, que esgrime
como autopresentación: «Tengo hasta seis docenas de libros, cuáles
de romance y cuáles de latín, de historia algunos y de devoción otros;
los de caballerías aún no han entrado por los umbrales de mis

puertas. Hojeo más los que son profanos que los devotos, como sean
de honesto entretenimiento, que deleiten con el lenguaje y admiren

y suspendan con la invención, puesto que destos hay muy pocos en

España» (Quijote, II, XVI, 790). Los libros hablan de sus poseedores.
En la librería de Diego de Miranda se dan cabida crónicas y libros
religiosos, como corresponde a todo burgués. El equilibrio de espíritu
que quiere mostrar el personaje en su presentación se refleja en la
exclusión de su biblioteca de los libros de caballería.

2 La iconografía cervantina ha dado lugar a múltiples monografías. Hoy contamos

con un valioso banco de datos con más de 8000 imágenes elaborado por José

Manuel Lucía Megías, QB1(1605-1905) Banco de Imágenes (www.qbi2005.com).
Véase de Carlos Alvar et alii, La imagen del Quijote en el mundo, Madrid,
Centro de Estudios Cervantinos-Lunwerg Editores, 2004.



BIBLIOTECAS IMAGINADAS DE ESPANA 13

La tercera librería es la que se encuentra en la venta de Juan

Palomeque (Quijote, I, XXXII). Se trata ésta de una precaria
biblioteca de viaje: «Y entrando en su aposento, sacó del una
maletilla vieja, cerrada con una cadenilla, y, abriéndola, halló en ella
tres libros grandes y unos papeles de muy buena letra, escritos de

mano» (p. 399). Los libros que la conforman son Don Cirongilio de

Tracia, Felixmarie de Hicarnia y la Historia del Gran Capitán
Gonzalo Hernández de Cordoba, con la vida de Diego Garda de

Paredes, es decir, todos libros de caballería. Aparte de estos volúmenes,

se encuentran unos papeles sueltos que contienen la Novela del
curioso impertinente, que será motivo de los capítulos 33 a 35 del

Quijote.
Tenemos, pues, tres bibliotecas de carácter diferente. Y las tres nos

hablan de sus poseedores. La de Alonso Quijano y la de la venta son
bibliotecas de entretenimiento, mientras que la de Diego de Miranda
es una biblioteca de edificación. La de don Quijote refleja los
intereses de un manchego hidalgo; la de don Diego, la de un burgués;
mientras que la de la venta es una biblioteca esencial de esparcimiento

para un viaje3.
La biblioteca de Alonso Quijano, como dije al comienzo, es la más

famosa del mundo hispano. La crítica ha relacionado el escrutinio que
se hace de ella en el capítulo VI de la Primera parte con la quema de

libros en la España inquisitorial4. Sin embargo, no me interesa tanto

La biblioteca de don Quijote ha suscitado una abundante literatura. Entre los

trabajos más importantes vale citar Edward Baker, La biblioteca de don Quijote,
Madrid, Marcial Pons, 1997; Daniel Eisenberg, «La biblioteca de Cervantes», en
Studia in Honorem prof. M. de Riquer, Barcelona, 1987, T. II, pp. 271-328;
Victor Infantes, «Las ausencias en los inventarios de libros y de bibliotecas»,
Bulletin Hispanique, 99, 1997, pp. 281-292 y el asiento de Manuel Peña Díaz,
«Biblioteca de Cervantes», en Carlos Alvar et alii, Gran Enciclopedia Cervantina,
Madrid, Centro de Estudios Cervantinos-Editorial Castalia, 2006, T. II, pp. 1330-

1332.

Véase el comentario de Sylvia Roubaud en Miguel de Cervantes. Don Quijote de

la Mancha, edición del Instituto Cervantes dirigida por Francisco Rico, volumen

complementario, Barcelona, Instituto Cervantes-Crítica, 1998, pp. 28-31 y la

bibliografía allí mencionada.



14 HUGO O. BIZZARRI

ahora ver este episodio como examen inquisitorial de la literatura de

su época, sino más bien reparar en la biblioteca del hidalgo, y ella no
es ni la única ni la primera que se nos presenta en las literaturas
hispánicas. Muy por el contrario, la presencia misma de la biblioteca
como espacio literario es una constante en las letras castellanas.
Intentaré dar a continuación algunos ejemplos.

1. Noticias generales sobre bibliotecas: hacia la biblioteca ideal

Isidoro de Sevilla en sus Etimologías (Libro VI, 3 y 6) ofrece
noticias de bibliotecas famosas del mundo antiguo5. Luego de

retrotraer los orígenes de la palabra a los términos griegos biblio y
theka, enumera las bibliotecas más antiguas. La primera es la que
manejó Esdras, el escriba versado en la ley de Moisés que se encargó
de escrutar la ley de Yahveh, ponerla en práctica y enseñar a Israel

preceptos y normas (Esdras 7: 6-10). Entre los gentiles fue Pisístrato
quien fundó la primera biblioteca que luego fue trasladada a Persia

por Jerjes después del incendio de Atenas. Ptolomeo Filadelfo, el
fundador de la Biblioteca de Alejandría, llegó a reunir 70.000
volúmenes; Alejandro Magno y sus sucesores pusieron todo su

empeño en enriquecer las bibliotecas. En el mundo cristiano el mártir
Panfilo llegó a reunir 30.000 volúmenes y Jerónimo y Jenaro
realizaron la primera catalogación de las obras que conformaban una
biblioteca. Sin proponérselo, el santo sevillano ofrece una serie de

ejemplos de lo que podríamos denominar, sea por su organización sea

por su volumen, «bibliotecas ideales».
San Isidoro no se interesó en hacer una historia del libro; por eso,

los casos que refiere presentan bibliotecas ideales, modelos ejemplares

dentro de la historia de la cultura. Su descripción de una
biblioteca se transformó en imagen arquetípica de la biblioteca ideal

San Isidoro de Sevilla, Etimologías, texto latino, versión española y notas por
José Oroz Reta y Manuel A. Marcos Casquero, introducción general por Manuel
C. Díaz y Díaz, Madrid, BAC, 1982, 2 vols.



BIBLIOTECAS IMAGINADAS DE ESPANA 15

y así fue transmitida por las enciclopedias hasta el hartazgo6. Para

encontrar otra descripción en España de una biblioteca ideal debemos

esperar hasta la llegada de Alfonso X. Este monarca tuvo una
verdadera preocupación por las librerías, pues advirtió que ellas
formaban parte importante de ese proceso de recuperación del saber

al que aludió en varias oportunidades.
Las bibliotecas en el mundo antiguo y en la Edad Media, pese al

celo de sus custodios, no eran conjuntos irreductibles. Alfonso X
destacó la dificultad de conocer los hechos pasados «por los libros

que se perdieron et fueron destroydos en el mudamiento de los
sennoríos»7. Pero sin llegar a tales extremos, ellas estaban sometidas

a constantes traslados, intercambios y donaciones. Los centros
culturales debieron de fomentar ese movimiento. De ello nos da

cuenta Fray Juan Gil de Zamora, secretario de Alfonso X, cuando

entre 1277 y 1282 escribió su De preconiis Híspanle. En este tratado

no dejó de remarcar el florecimiento de la filosofía que se produjo en
Toledo en el siglo XII en torno a la figura de Juan Hispano o

Hispalense. Entre otras obras, recuerda que su equipo tradujo las

Tabule toletane, «ubi fere omnes libri philosophici sunt translati de

arabico in latinum»8. El propio Alfonso X señala en el pròlogo a su

Estoria de España que la elaboración de la crónica se realizó gracias
a constantes pedidos que se hacían a otras bibliotecas del reino: «[...]
mandamos ayuntar quantos libros pudimos auer de istorias en que
alguna cosa contassen los fechos d'Espanna [...] et compusiemos este

libro de todos los fechos que fallar se pudieron della»9. Los préstamos

eran frecuentes y eran motivo de peregrinación de libros por
diversas bibliotecas. En una carta de la reina doña Violante, esposa

Por ejemplo, Alfonso de Toledo se hace eco de ella en el pequeño manual de

inventores que escribe hacia 1467. Véase Alfonso de Toledo, Invencionario, ed.

Philip O. Gericke, Madison, HSMS, 1992, p. 28.

Primera crónica general de España, ed. Ramón Menéndez Pidal, con un estudio
actualizador de Diego Catalán, Madrid, Gredos, 1977, t. I, p. 4.

Cito por Fray Juan Gil de Zamora, O. F. M., De preconiis Hispanie, ed. Manuel
de Castro y Castro, O. F. M., Madrid, Universidad Complutense, 1955, p. 179.

Primera crónica, loc. cit.



16 HUGO O. BIZZARRI

de Alfonso X, dirigida el 21 de abril de 1272 a Fray Diego Reys le
solicita que devuelva los cinco libros que había tomado de doña
María de Portugal y que habían pertenecido a don Lope, obispo de

Sigüenza. En otras dos cartas el propio rey Alfonso pide a los
monasterios de Santa María de Nájera y del Cabildo de Albelda libros
que necesitaba para elaborar sus crónicas10. Ello conformaría
bibliotecas transitorias que los colaboradores del rey Sabio utilizarían
en el largo y complicado proceso de elaboración de la crónica.

Además de varias cartas del rey Sabio pidiendo libros a diversas
bibliotecas monacales, contamos con varios registros contemporáneos
que nos dan la pauta de la riqueza de los volúmenes que se encontraban

en tierras Españolas. Así, el inventario de don Sancho de Aragón,
obispo de Toledo entre 1266 y 1275, el de don Gonzalo García
Gudiel cuando fue ordenado obispo de Cuenca en 1273 y otro suyo
de cuando fue promovido al arzobispado de Toledo en 128011. La
obtención de nuevos puestos era oportunidad para acrecentar la
biblioteca personal, pero también motivo de su traslado.

Ciertos libros de preferencia del rey serían apartados para su
lectura más frecuente conformando su biblioteca particular. La
biblioteca de Alfonso llegó a tener la no despreciable suma de 150
volúmenes. De algunos de ellos nos da cuenta su testamento del 21

de enero de 1284. Allí se mencionan el Speculum historíale, varios
tomos de las Cantigas de Santa María, otros volúmenes descritos de

manera general y «[...] las dos Biblias et tres libros de letra gruesa,
cobiertos de plata, e la otra en tres libros hestoriados que nos dio el

rey Luis de Francia», todos libros que deberían estar en su cámara y
que luego irían a reposar donde fuera enterrado su cuerpo, sea la
Iglesia Mayor de Santa María de Sevilla o de Murcia; mientras que

Véanse dichas cartas en J. Pérez Guzmán, «La biblioteca de consulta de D.

Alfonso el Sabio», La ilustración española y americana, 140, 1905, pp. 131-134.
Véase Luis Rubio García, «En torno a la biblioteca de Alfonso X el Sabio», en
Fernando Carmona y Francisco J. Flores (eds.), La lengua y la literatura en

tiempos de Alfonso X (Actas del Congreso Internacional. Murcia, 5-10 de marzo
de 1984), Murcia, Universidad de Murcia, 1985, pp. 531-551.



BIBLIOTECAS IMAGINADAS DE ESPANA 17

para su sucesor estaba reservado el Setenario^1. Así como la obtención

de nuevos puestos podía redundar en un acrecentamiento del

patrimonio bibliográfico, la muerte, por el contrario, podía ser motivo
de la desmembración de bibliotecas.

Es dentro de este contexto de constante inquietud por acrecentar y
conservar el tesoro bibliográfico que se puede entender mejor la

preocupación del rey Sabio en dedicar una ley especial de la
Partida II al funcionamiento de las bibliotecas:

Estacionarios ha menester que haya en todo estudio general para ser

cumplido que tenga en sus estaciones buenos libros e legibles, e

verdaderos de texto e de glosa, que los loguen a los escolares, para
hacer por ellos libros de nuevo o para enmendar los que tuvieren
escritos. E tal tienda o estación como esta no la debe ninguno tener sin

otorgamiento del rector del estudio. E el rector, antes que le dé licencia

para esto, debe hacer examinar primeramente los libros, de aquel que
debía tener la estación para saber si son buenos e legibles, e verdaderos.

E aquel que hallare que no tiene tales libros, no le debe consentir

que sea estacionario, ni logue a los escolares los libros a menos de ser
bien enmendados primeramente. Otrosí debe apreciarle el rector, con
consejo del estudio, cuanto debe recibir el estacionario por cada
cuaderno que prestare a los escolares para escribir o para enmendar sus
libros. E debe, otrosí, recibir buenos fiadores de él que guardará bien
e lealmente todos los libros que a él fueren dados para vender, que no
hará engaño ninguno13.

El pasaje revela la concepción que Alfonso tenía de una biblioteca
ideal. En principio, estar regida por bibliotecarios que velaran por sus

libros y que se ocuparan de que ellos estuvieran debidamente
ubicados. Alfonso sabía lo que significaba el caos en una biblioteca.

12 Este testamento fue publicado por Antonio G. Solalinde en Antología de Alfonso
X el Sabio, Madrid, Espasa-Calpe, 1941, pp. 233-242.

13 Alfonso X el Sabio, Las siete Partidas (El Libro del Fuero de las Leyes),
introducción y edición dirigida por José Sánchez-Arcilla Bernal, Madrid,
Ediciones Reus, 2004, Partida II, Tít. XXX, Ley XI, p 367.



18 HUGO O. BIZZARRI

Luego que esos libros fueran «buenos, legibles y verdaderos», tres
adjetivos de difícil interpretación. ¿Qué entendía por «buenos»? ¿Tal
vez calidad? No lo sabemos, pero es claro que sabía de las ventajas
de una buena copia («legibles»). «Verdaderos de texto e de glosa» tal
vez haga referencia a la calidad de la doctrina o al saber que ellos
deberían contener. Pero la labor del estacionario no sería tan sólo la
de velar por el contenido y calidad de los textos, sino también la de

celar por su conservación; de ahí que estaba obligado a pedir una
buena garantía a los escolares para asegurarse de que éstos devolvieran

los libros.
Como vemos, Alfonso se planteaba el problema de una biblioteca

ideal. Tal vez esta inquietud fuera el resultado de las frecuentes
limitaciones bibliográficas que hallaba para realizar su empresa
cultural y del constante interés que tuvo por hacer que obras que
circulaban en Oriente formaran parte del acerbo bibliográfico
castellano.

2. Las bibliotecas imaginadas del entorno alfonsi

La mayoría de los sabios a los cuales hacen referencia las obras del

siglo XIII son sabios que no han aprendido su saber en bibliotecas;

muy por el contrario, la sabiduría les ha venido por vía auricular, de
reuniones que hacían sus grandes maestros. Por lo menos ésta es la
imagen que transmiten las obras traducidas del árabe o que parecen
tener esta procedencia. El Libro de los doze sabios recrea la ficción
de una junta de sabios en tomo al rey Femando III que lo aconsejan
pronunciando sus dichos; Flores de filosofía es el ensamble de los
dichos que profirieron treinta y cuatro sabios a los que luego se les
sumó Séneca; Bocados de oro recrea la vida y dichos de veinticuatro
sabios, entre ellos Platón, Sócrates y Aristóteles, siempre transmitiendo

su saber de forma oral; y el Libro de los buenos proverbios recrea
la asamblea de sabios en el interior de templos de iniciados. En el
entorno de estos sabios las bibliotecas parecen no existir sino
raramente.



BIBLIOTECAS IMAGINADAS DE ESPANA 19

Sin embargo, hay excepciones. Dentro de esta tradición oriental las

bibliotecas subyacen como el lugar implícito donde algunos sabios

hallan la sabiduría. Una de las escasas obras que nos indican que el
saber fue hallado en una biblioteca es Poridat de las poridades, una
de las traducciones (de las dos que existieron en castellano) del Sirr
al-asrâr árabe14. Se trata de una pequeña obra atribuida a Aristóteles

que en ocho capítulos pretende no sólo dar consejos para el gobierno
del estado, sino también avisos medicinales, un lapidario y rudimentos

de nigromancia. La obra está precedida de un prólogo en cual el
traductor deja constancia de los esfuerzos que tuvo que hacer para
hallar esta obra:

Dixo el que trasladó este libro, Yahye abn Aluitac: Non dexé templo
de todos los tenplos ó condesaron los philósophos sos libros de las

poridades que non buscase, nin omne de horden que yo sopiesse que
me conseiasse de lo que demandaua a quien non preguntasse fasque uin
a un templo quel dizen Abdexenit que fizo Homero el Mayor pora si,

et demandé a un hermitanno sabio et roguél et pedíl merced fasta que
me mostró todos los libros del templo; et entrellos fallé un libro que
mandó Almiramomelín buscar, escripto todo con letras doro, et tórneme

pora él muy pagado, et comencé con ayuda de Dios et con uentura de

14 Mario Grignaschi, «L'origine et les métamorphoses du Sirr-al- 'asrâr (Secretum
secretorum)», Archives d'Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age, 43,
1976, pp. 7-112 ; idem, «La Diffusion du Secretum secretorum (Sirr-al-'asrâr)
dans l'Europe occidentale», Archives d'Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen
Âge, 55, 1980, pp. 7-70; idem, «Remarques sur la formation et l'interprétation du

Sirr-al- 'asrâr», en Pseudo-Aristotle. The Secret of secrets. Sources and influences,
ed. por W. F. Ryan y Charles B. Schmitt, Londres, The Warburg Institute-
University of London, 1982, pp. 3-33; Hugo O. Bizzarri, «Difusión y abandono
del Secretum secretorum en la tradición sapiencial castellana de los siglos XIII
y XIV», Archives d'Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age, 63,1996, pp.
95-137; Steven J. Williams, The Secret of Secrets. The Scholarly Career of a
Pseudo-Aristotelian Text in the Latin Middle Ages, Ann Arbor, University of
Michigan Press, 2003.



20 HUGO O. BIZZARRI

Miramomelín a trasladarlo de lenguage de gentiles en latín et de latín
en aráuigo15.

El nombre del traductor es conocido: Yahya ibn al-Bâtrik fue un
cristiano nestoriano que vivió hacia el año 800 y que trabajó como
esclavo liberto del Califa al-Ma'mun16. La mención del templo de

«Homero el mayor» (en realidad error por «Hermes») en el cual
encuentra el libro es significativa, pues ella sugería ya un tipo de
saber. En la Antigüedad se atribuía a Hermes la Tabula Smaragdina,
una obra que para los alquimistas tenía la misma importancia que
para el cristianismo las tablas de la Ley. Fueron precisamente los
filósofos nestorianos los que entre los árabes transmitieron estos
textos17. La literatura hermética era en su mayor parte clerical.
Lectura infaltable para los iniciados eran textos de Democrito y
Zósimos. De este último se transmitía un escrito que se decía haber
sido copiado de un texto griego escrito con letras de oro y plata. En
esta época también circulaban en Oriente textos elaborados en Siria

y en Egipto tal vez a partir de materiales griegos, como el Kitâb
Qarâtîs alhkîm y el Kitâb al-Habîb. Los templos de Oriente solían

albergar una amplia variedad de tratados herméticos que formarían el
«entorno sugerido» que acompañaría a Poridat de las poridades.

El párrafo de esta obra destaca los esfuerzos denodados que hizo
Yahya ibn al-Bâtrik para satisfacer el mandato de su amo. Es claro

que este tipo de libro que buscaba presentaba un saber iniciático; por
tanto, se dedica a explorar todos los templos que encuentra en los
cuales se hallaban los escritos de los sabios filósofos. Finalmente,
encuentra un templo más retirado, custodiado por ermitaños, y en su

15 Seudo-Aristóteles, Poridat de las poridades, ed. Lloyd A. Kasten, Madrid, 1957,

p. 31.
16 Sobre este personaje, véase Steven J. Williams, op. cit., pp. 8 y ss.
17 Sobre Hermes y su templo, véase el libro de J. Ruska, Tabula Smaragdis. Ein

Beitrag zur Geschichte der hermetischen Literatur, Heidelberg, Carl Winter's
Universitätsbuchhandlung, 1926 y el asiento de M. Plessner en L'Encyclopédie
de l'Islam, Leiden-New York-París, E. J. Brill, 1971, T. Ill, pp. 479-481.



BIBLIOTECAS IMAGINADAS DE ESPANA 21

biblioteca halla lo que tanto buscaba: el libro de Aristóteles escrito
con letras de oro. La escritura de un libro de exquisita filosofía en
letras de oro era figura frecuente en la literatura árabe18. Era claro

que el saber que Yahya ibn al-Bâtrik iba a encontrar en ese templo
era un saber hermético19. Este fragmento ya introducía en los temas

que iba a desarrollar este tratado: saber médico, fisonómico, lapidario
y astrológico.

Esta búsqueda incansable del libro iniciático por extrañas bibliotecas

es nota distintiva de la versión oriental del Sirr al-asrâr. Su

traducción occidental, la que hizo Felipe de Trípoli en el primer
cuarto del siglo XIII, elimina todo este episodio iniciático. Felipe de

Trípoli confiesa haber traducido el libro tan sólo porque se lo
encomendó su superior. Los lugares iniciáticos de Oriente son

reemplazados aquí por la gran capital de Ultramar, Antioquía:

Al su sennor muy excelente en honrra de la religión Christiana,

esclaresçido Guindoforo de Valencia, çibdat Tripolín, glorioso obispo
Philipo, pequenno de los sus clérigos, a ssí mismo & de fiel deuoción.
Rruego digno fue que por la vuestra clemencia touiesse aqueste libro
en el qual pocos menos de todas las sçiençias alguna cosa prouechosa
se contiene. Pues que assi es, como yo fuesse con uos acerca de

Antiochia, fallada aquesta cosa preciosa de philosophía a vos plugo que
se trasladase de la lengua de Arauia en latín, por lo qual, a la vuestra
voluntad omil mente obedesçiendo, aqueste libro trasladé con gran
trabajo por palabra luciente de aráuigo lenguaye [sic] en latín20.

18 De hecho, esta ficción se hallaba ya en la obra Tabaqât de Ibn Gulgul que debió
de servir de fuente al Sirr al-asrâr. Véase Mario Grignaschi, «Remarques sur la
formation et l'interprétation du Sirr-al-'asrâr», art. cit., pp. 3-33, esp. p. 6.

19 Sobre este personaje, véase el artículo de Françoise Micheau «Yahye abn

Aluitak», en L'Encyclopédie de l'Islam, Leiden-New York-París, E. J. Brill, 2005,
T. XI, pp. 267 s.

20 Pseudo-Aristóteles. Secreto de los secretos (Ms. BNM 9428), ed. Hugo O.

Bizzarri, Buenos Aires, Secrit, 1991, pp. 23 s.



22 HUGO O. BIZZARRI

Nada sabemos sobre los enigmáticos personajes que protagonizan
esta búsqueda. Pero el hecho de que el hallazgo del libro se ubique
en Antioquía y no en otra localidad de Oriente hace pensar en un
deseo de cristianizar el texto. El libro es hallado en tierras lejanas,

pero representativas para la cristiandad. Y esta nueva apariencia que
se le da al Sirr al-asrâr es lo que permitió su difusión en Occidente,
no sólo en las aulas universitarias, sino inclusive en la misma corte
papal21.

El relato de un sabio que buscaba la sabiduría en bibliotecas
iniciáticas era lugar común en las obras árabes que se insertaban
dentro del género del adab22. Pero este modelo se transformó en
relato protagonizado por el rey Sabio en obras suyas que revelan un
interés más personal. El Lapidario presenta otras bibliotecas unidas
estrechamente a saberes iniciáticos de Aristóteles. Todo el prólogo del
libro no es sino la narración del rodar de este libro por diversas
bibliotecas. Aristóteles es presentado como un filósofo natural que
formuló el principio de Dios como causa primera: «[...] dixo que
todas las cosas que son so los uelos [sic por cielos] se mueuen et se

endereçan por el mouimiento délos cuerpos celestiales, por la uertud

que an dellos, segund lo ordenó Dios, que es la primera uertud et
donde la an todas las otras»23. Entre otras obras, Aristóteles escribió
un lapidario en el cual describe setecientas piedras. Sus pasos fueron
seguidos por sabios que estudiaron tanto los cuerpos celestiales como
los terrenales; uno de ellos fue Abolays, sabio moro conocedor de la
cultura indù gracias a sus lazos familiares. Pero, como ya había dicho

21 Como bien ha estudiado Steven J. Williams en varios de sus trabajos: «The Early
Circulation of the Pseudo-Aristotelian Secret ofSecret in the West: The Papal and

Imperial Courts», Micrologus, 2, 1994, pp. 127-144; «Roger Bacon and his
Edition of the Pseudo-Aristotelian Secretum secretorum», Speculum, 69,1994, pp.
57-73 y The Secret of Secrets, op. cit., pp. 109-346.

22 Sobre el adab, véase el artículo que le dedica F. Gabrieli en L'Encyclopédie de

l'Islam, Leiden-New York-París, E. J. Brill, 1960, T. I, pp. 180 s.
23 Alfonso X, Lapidario (según el manuscrito escurialense H.I.15), ed. Sagrario

Rodríguez M. Montalvo, Madrid, Gredos, 1981, p. 17.



BIBLIOTECAS IMAGINADAS DE ESPANA 23

en la Estoria de España, los libros y bibliotecas, y con ellos el saber,
estaban sometidos al accionar humano:

Mas, por las grandes guerras et las otras muchas occasyones que y
acaescieron, muriera la gente, et fincaron los saberes como perdudos;
assi que muy poco se fallaua dello. E este Abolays auíe un su amigo
quel buscaua estos libros et gelos fazía auer (p. 18).

El cambio de «señoríos» propicia la destrucción de libros24. Por

tanto, el saber hay que recuperarlo y para ello envía a un emisario

que recorra las bibliotecas y halle esos libros. Uno de los libros que
ese emisario suyo halló es este lapidario que describe 360 piedras que
Abolays comienza a traducir. Pero a su muerte el libro volvió a

perderse hasta que llegó a manos de Alfonso:

Et ouol en Toledo, de un iudío quel tenie escondido, que se non queríe
aprouechar del, nin que a otro touiese pro. Et de que este libro ouo en

su poder, fizo lo leer a otro su judío, que era su físico et dizen le
Yhuda Mosca el Menor, que era mucho entendudo en la arte de

astronomía et sabíe et entendíe bien el aráuigo et el latín (p. 19).

El proceso se vuelve a repetir: como Abolays, Alfonso manda
buscar los libros en bibliotecas de su reino y así lo halla en casa de

un judío que lo tenía oculto. Y como hizo su antecesesor, también el

rey Sabio va a proceder a su traducción, esta vez del árabe al
castellano. Así Alfonso se pone a la talla de esos sabios árabes
continuadores del saber de Aristóteles. Alfonso no describe la
biblioteca del judío, sino sólo dice que lo «tenie escondido». Para el

judío era claro que este libro transmitía un saber prohibido y, por
tanto, lo guardaba en secreto. No sabemos si tendría otros libros

El concepto de «señorío» ha sido una de las ideas rectoras de la Estoria de

España alfonsi, como bien ha demostrado Inés Fernández Ordoñez, «Variación
en el modelo historiográfico alfonsi en el siglo XIII. Las versiones de la Estoria
de España», en Georges Martin (ed.), La historia alfonsi: el modelo y sus
destinos (siglos XIII-XV), Madrid, Casa de Velázquez, 2000, pp. 41-74.



24 HUGO O. BIZZARRI

ocultos o si este era el único. Más que la descripción de las bibliotecas

por donde estuvo este libro a Alfonso le importa marcar el
derrotero que hizo el volumen por diversas bibliotecas y sus sucesivos

hallazgos, pues esto ilustraba esa recuperación de saberes que él
estaba empeñado en realizar.

El prólogo al Libro de las cruces narra otro de los esfuerzos
llevados a cabo por Alfonso. El traductor recuerda que el saber es un
don dado por Dios a los hombres para distinguirlos de todos los otros
animales de la creación. Pero cuando el rey Sabio asumió el gobierno
del reino, éste se hallaba en un momento especial de crisis cultural:
había llegado la oscuridad de los tiempos con la pérdida de los
saberes; por tanto, la tarea urgente que tuvo que emprender el rey
para servir a Dios fue la de llevar a cabo su recuperación:

Onde nostro sennor, el muy noble rey don Alfonso [...] en que Dyos
puso seso, et entendemiento e saber sobre todos los príncipes de su

tyempo, leyendo por diuersos libros de los sabios, por alumbramyento
que ouo de la gracia de Dyos de quien uienen todos los bienes, siempre
se esforcó de alumbrar et de abiuar los saberes que eran perdidos al

tyempo que Dyos lo mandó regnar en la tierra25.

Aunque no se lo diga explícitamente, los continuos esfuerzos del

rey Sabio en recuperar el saber, tienen la misma importancia que la
acción de llevar a cabo la Reconquista: el rey Sabio se propuso
ensanchar los límites culturales de su tiempo recuperando el saber

perdido. Por eso es tan frecuente la presentación de esa tarea como
una empresa personal del rey:

Onde este nostro sennor sobredicho, qui tantos et diuersos dichos de

sabio uiera, leyendo que dos cosas son en el mundo que mientre son
escondidas non prestan nada, et es la una seso encerrado que non se

amostra, et la otra thesoro escondido en tierra, él semeiando a Salomón

25 Alfonso el Sabio, Libro de las cruzes, eds. Lloyd A. Kasten y Lawrence B.

Kiddle, Madrid-Madison, 1961, p. 1.



BIBLIOTECAS IMAGINADAS DE ESPANA 25

en buscar et espaladinar los saberes, doliendo se de la pérdida et la

mengua que auían los ladinos en las sciencias de las significationes
sobredichas, falló el Libro de las Cruzes que fizieron los sabios antigos
(P* D*

En consecuencia, esta insistencia en la búsqueda del saber no es un
mero tópico literario sino una empresa a cumplir por el rey. Nada nos
dice el prólogo de la biblioteca en la cual se encontró el Libro de las

cruzes, pero debió de ser una librería de ciencias ocultas, de las tantas

que abundarían en Toledo entre las comunidades hispanoárabes. De
hecho, el libro debe ser traducido del árabe al castellano: «[...] et
mandólo transladar de aráuigo en lenguage castellano, et transladólo

Hyuhda fy de Mosse alChoen Mosca, su alfaquín et su merced»
(p. 1).

Al lado de estas bibliotecas herméticas, interesaron a Alfonso
bibliotecas religiosas, en especial aquellas que conservaban volúmenes

referidos a la literatura del adab, un tipo de literatura destinada

a la formación espiritual del hombre. Uno de ellos es el Calila e

Dimna, en el cual se presenta la imagen arquetípica del rey amante
de la sabiduría: «Et este rey era muy acucioso en allegar el saber et

en amar los filósofos más que otri, et trabajávase en aprender el

saber, et amávalo más que a muchos deleites en que los reyes se
entremeten»26. Su médico Berzebuey se afana a buscar la fuente de

la vida etema:

Et commoquier que era físico conosçido, era sabio et filósofo, et dio al

rey de India una petición, la qual dezía que fallava en escripturas de los

filósofos que en tierra de India avía unos montes en que avía plantas
et yervas de muchas maneras, et que si conosçidas fuesen et sacadas et

26 Calila e Dimna, ed. J. M. Cacho Blecua y M. J. Lacarra, Madrid, Castalia, 1985,

p. 101. Remitimos a los estudios de María Jesús Lacarra, Cuentística medieval

en España: Los orígenes, Zaragoza, Departamento de Literatura Española, 1979,

idem, Estudios sobre Pedro Alfonso de Huesca, Zaragoza, Instituto de Estudios

Altoaragoneses, 1996 y John Tolan, Petrus Alfonsi and his Medieval Readers,

Gainesville, University Press of Florida, 1993.



26 HUGO O. BIZZARRI

confaçionadas, que se sacaríafn] délias melezinas con que resucitasen
los muertos (pp. 199 s.).

La biblioteca de Berzebuey debió de ser la biblioteca de un
médico, con especial predilección por los herbolarios. En ellos se

hacía referencia a la medicina oriental. En India Berzebuey no se

dedica a leer libros, sino a hacer trabajos experimentales: desea

comprobar en los muertos la eficacia de las hierbas estudiadas.
Entonces descubre que las hierbas que daban la vida etema al alma
eran los dichos que se hallaban en los libros de los filósofos. Por
tanto, su embajada se transforma en una búsqueda de esos libros por
las bibliotecas de Oriente: «Et quando esto sopo Berzebuey, buscó

aquellas escripturas, et fallólas en lenguaje de India, et trasladólas en
lenguaje de Persia et concertólas» (p. 101). Así regresa con estos
textos a su reino y ellos se transforman en lectura obligada de todos
los nobles, pero especialmente del rey, quien los guarda en su
biblioteca personal: «Et quando fue Berzebuey en su tierra, mandó a
todo el pueblo que tomasen aquellos escriptos, et que los leyesen et

rogasen a Dios que les diese gracia con que los entendiesen; et dioles
aquellos que eran más privados en la casa del rey. Et el uno de

aquestos escriptos es aqueste libro de Calila et Dimna» (pp. 101 s.).
Ya he dicho que el Libro de los buenos proverbios presenta

reuniones de sabios en las que profieren sus dichos. Pero hay una
ocasión en la que aparece una biblioteca: la historia del sabio Anchos,
el profeta y versificador27. El traductor de la obra, Hunain ibn Ishâq,
el Joaniçio del libro, relata que en unos libros griegos halló que un

rey de Grecia mandó llamar al sabio Anchos para que viniera con sus
libros hasta su corte. Así «Anchos tomó su aver todo y sus libros y
yvasse pora él» (p. 43), pero en el camino unos asaltantes lo mataron

para robarle. El profeta, viéndose en gran aprieto, invocó como
testigo de su asesinato unas grullas, lo cual le hizo caer en el
desprecio de los asaltantes. Poco después se celebró una gran fiesta

27 The Libro de los buenos proverbios. A Critical Edition, ed. Harlan Sturm,
Lexington, The University Press of Kentucky, 1971, pp. 43-45.



BIBLIOTECAS IMAGINADAS DE ESPANA 27

en la que se destaca la participación de Anchos: «En aquel día era su

costumbre de leer sus libros de philosophía y de buenas sapiencias»
(p. 44). Acudieron allí los ladrones a escuchar; entonces las grullas
volaron sobre sus cabezas acusándolos del asesinato del profeta. El
relato nunca llama a Anchos filósofo o sabio sino profeta y versificador,

lo cual hace presumir que se tratase de un sacerdote. Lo que
hace el profeta es sacar libros de la biblioteca del templo y conformar
una pequeña biblioteca de viaje para satisfacer el pedido del rey. El
final del relato nos revela que Anchos es un sacerdote que dedica su

vida a la lectura del texto sacro: en el momento de su muerte tiene

presente que Dios hizo las grullas y que él será demandador de todos
los pecados.

3. La biblioteca erótica del deán de Cádiz

Las bibliotecas iniciáticas estaban entre las preferencias del rey
Sabio, pero por eso mismo él sabía del peligro de su uso. Frente a

este carácter heterodoxo de Alfonso, inclinado a las ciencias que no
estaban prohijadas por la Iglesia, se opone su inmensa obra como
autor de poesías marianas. Alfonso X fue un cultivador de la lírica
gallego-portuguesa y dio cabida en su corte a gran cantidad de poetas.
La lírica gallego-portuguesa floreció en todos sus matices en la corte
castellana. Al lado de su actividad como juglar mariano, el rey Sabio
también cultivó la sátira de las cantigas de escarnho e maldezir,
quedándonos un ramillete de treinta y nueve cantigas. Este tipo de

poemas era proclive a la sátira política, tanto de nobles como de

eclesiásticos. En el centro se colocaba a figuras concretas, pero a su

vez emblemáticas con las que se representaban los vicios y debilidades

humanas28. En una de esas cantigas de escarnio el monarca
acusa a un deán de poseer una biblioteca de libros con los cuales

consigue la absoluta entrega de mujeres tanto cristianas como moras:

28 Remito al estudio de Giulia Lanciani y Giuseppe Tavani, As cantigas de escarnio,

Vigo, Ediciones Xerais, 1995.



28 HUGO O. BIZZARRI

Ao daian de Calez eu achei
livras que lhe levavan d'aloguer;
e o que os traiga preguntei
por eles, e respondeu-m' el: -Senher,

con estes livros que vos veedes dous

e conos outros que el ten dos sous,
fod'el per eles quanto foder quer.

E ainda vos end'eu mais direi:
macar no leito muitas el ouver,

por quanto eu de sa fazenda sei,

conos livros que ten, non á molher
a que non faça que semelhen grous
os corvos, e as anguas babous,

per força de foder, se x'el quiser.

Ca non á mais, na arte do foder,
do que çnos livros que el ten jaz;
e el á tal sabor de os leer,

que nunca noite nen dia al faz;
e sabe d'arte do foder tan ben,

que conos livros que el ten i faz:
manda-os ante si todos trager,
e pois que fode per eles assaz,
se molher acha que o demo ten,
assi a fode per arte e per sen,

que saca delà o demo malvaz.

E, con tod'esto, ainda faz al

conos livros que ten, per bòa fé:

se acha molher que aja o mal
deste fogo que de Sam Marcai e,
assi a vai per foder encantar



BIBLIOTECAS IMAGINADAS DE ESPANA 29

que, fodento, lhi faz ben semelhar

que é geada ou nev'e non al29.

No sabemos quién fuera este deán de Cádiz, centro de su crítica a

quien le dedica también la cantiga «Penhoremos a daian». Tal vez la

cantiga haya sido escrita entre 1263, fecha de la creación del

obispado gaditano, y 1267, fecha en la que Alfonso hubo de ocuparse
de ciertos problemas fiscales del cabildo de Cádiz30. La acusación,

por el contrario, es bien concreta: la utilización de una misteriosa
biblioteca con fines eróticos31. Se trata de una cantiga muy bien
construida. La primera estrofa presenta el caso: el rey advierte que al

deán le llevan libros en alquiler con los cuales enamora mujeres. En
las siguientes estrofas se amplía el repertorio de artes ocultas del
deán. En las actividades licenciosas del religioso la biblioteca juega
un papel importante: «conos livros que ten, non á molher / a que non
faça que semelhen grous / os corvos, e as anguas babous, / per força
de foder, se x'el quisen> (vv. 11-14).

¿De qué tipos de libros podría disponer este deán? Magia y filtros
mágicos eran utilizados con fines eróticos desde la Antigüedad griega,

Tomo el texto de Carlos Alvar y Vicente Beltrán (eds.). Antología de la poesía
gallego-portuguesa, Madrid, Alhambra, 1984, pp. 185 s. Véase también Giulia
Lanciani y Giuseppe Tavani, op. cit., p. 163 y Juan Paredes, El cancionero
profano de Alfonso el Sabio, edición crítica, notas y glosario, L'Aquila, Japadre
Editore, 2001, pp. 294-296.

Según ha conjeturado Francisco Márquez Villanueva, «Las lecturas del deán de

Cádiz», en Cuadernos Hispanoamericanos, 395, 1983, pp. 331-345. Véase

también Joseph T. Snow, «The Satirical Poetry of Alfonso X: A Look at its

Relationship to the Cantigas de Santa María», en Francisco Márquez Villanueva

y Carlos Alberto Vega (eds.), Alfonso X of Castile, the Learned King (1221-
1284). An International Symposium Harvard University, 17 November 1984,
Harvard Studies in Romance Languages, 1990, pp. 110-127.
En la cantiga «Penhoremos a daian» el rey se propone robarle al deán una de sus

barraganas a cambio de un podenco que supuestamente el deán había robado al

rey. Véase Juan Paredes, op. cit., pp. 107-111.



30 HUGO O. BIZZARRI

aunque este arte en Castilla era patrimonio del saber arábigo32. Al-
Ándalus fue territorio propicio a la circulación de tratados de esta

disciplina. Entre ellos se cuenta el Ghaïat tel-Hakim de Maslena Ibn
Ahmed el-Madjriti (de Madrid), nativo de Córdoba, que dejó, además,

una larga estela de discípulos; el tratado De radiis de Al-Kindi tuvo
una traducción al latín en el siglo XII que llegó a manos de Egidio
Romano y Roger Bacon; el Picatrix, atribuido al matemático y
astrónomo andalús al-Madjríti, también fue traducido al latín en el

siglo XIII. Muchos de estos tratados daban recomendaciones sobre

filtros, plantas o piedras mágicas con poderes eróticos33. Alfonso
había hecho traducir algunos del árabe, tales como el Picatrix o el

Libro de las formas. Sin embargo, en la cantiga nunca se dice
abiertamente que sean libros de magia, sino que son de «arte do
foder» (v. 15). Es por eso que Francisco Márquez Villanueva ha

sugerido que dichos libros deberían ser de tema erótico, manuales que
entraban dentro del género de adab árabe que conformaban las

lecturas del sacerdote licencioso en España34. Sean libros de un tipo
o de otro, su origen oriental es indiscutible. Alfonso acusa al deán

32

33

Christopher A. Faraone, Philtres d'amour et sortilèges en Grèce ancienne, París,

Payot & Rivages, 1999 y Sylvain Matton, La Magie arabe traditionnelle, Paris,
Retz, 1977.

Por ejemplo el Picatrix en su capítulo 5 : «Ymago ad adquirendum amorem
alterius. Facias duas ymagines, quarum unam facias in hora lovis et ascendente

Virgine et Luna crescente lumine, ipsamque ponas in ascendente, 4, 7, vel 10

domo. Secundum vero cadentes ab ascendente, et quod ascendens istius ymaginis
sit 7 domus predicte, et dominus ascendentis ipsius aspiciat dominum ascendentis

prefate trino vel sexteli aspecte. Et quando ipsas hoc modo feceris, adiungas eas

amplexatas ad invicem, et subterra eas in hoc loco illius qui vult acquirere
amorem et dilectionem» (Picatrix. The Latin Version of the Ghâyat Al-Hakîm, ed.

David Pingree, Londres, The Warburg Institute-University of London, 1986, p.

18).
«El clérigo enamorado, que ultrapirineos era un tipo ovidiano, se homologa en

España con un clérigo vitalmente orientalizado [...] El clérigo refinado leía aquí
libros de adab que hoy no se conservan, pero que debieron de existir en

abundancia paralela con su ascendiente en el mundo arabófono» (Márquez
Villanueva, art. cit., p. 343).



BIBLIOTECAS IMAGINADAS DE ESPANA 31

como un gran aficionado a estas lecturas («e el á tal sabor de os

leer», v. 17). Pero lo que censura Alfonso aquí no es en sí la
biblioteca, sino el uso que hace de sus libros.

4. La biblioteca escolar del rey Apolonio de Tiro

Las bibliotecas fueron centro de atracción de los poetas de

cuaderna vía. Sus autores buscaban inspiración en textos escolares

que se hallaban en las bibliotecas más rudimentarias para el estudio
del trivium: la Alexandreis de Gautier de Châtillon, los Disticha
Catonis, el Liber humanae conditioni, colecciones de milagros
marianos, etc.35. No podía, por supuesto, serles ajena una de las

novelitas más difundidas en la escuela medieval, la Historia Apollonii
regis Tyri. No sabemos cuándo se originó este relato. Sus testimonios
latinos más antiguos son del siglo VI d. C, pero se transformó en un
best seller en la escuela medieval y ello favoreció su traducción a

diversas lenguas de Europa36. Su protagonista, el rey Apolonio, se

caracteriza por huir de los enfrentamientos armados. Muy por el
contrario, prefiere salir de los aprietos con el uso de la sabiduría.
Efectivamente, Apolonio es un rey instruido en las artes del trivium
y, por tanto, en su historia las bibliotecas juegan un papel fundamental.

En Antioquía vive el rey Antioco que mantiene relaciones
incestuosas con su hija. Para evitar que los pretendientes se casen con
ella, propone un acertijo, bajo pena de perder la cabeza. Muchos
pretendientes mueren en el intento y sus cabezas cuelgan en la puerta
de la ciudad. Apolonio, que escucha hablar de esta mujer, llega a

35 Eso hizo que se buscara para esta corriente una estrecha vinculación con la
Universidad de Palencia. Véase Francisco Rico, «La clerecía del mester»,
Hispanic Review, 53, 1985, pp. 1-23 y 127-150 e Isabel Uria, Panorama crítico
del mester de clerecía, Madrid, Castalia, 2000, pp. 57-69.

36 Alexander Riese, Historia Apollonii regis Tyri, Leipzig, 1893; Samuel Singer,

Appolonius von Tyrus. Untersuchungen über das Fortleben des antiken Romans

in spätem Zeiten, Halle, Max Niemeyer, 1895; Elimar Klebs, Die Erzählung von
Apollonius aus Tyrus. Eine geschichtliche Untersuchung über ihre lateinische

Urform und ihre spätem Bearbeitungen, Berlin, Reimer, 1899.



32 HUGO O. BIZZARRI

Antioquía para resolver el acertijo. Y «com'era Apolonio de letras
profundado»37, triunfa. Pero Antioco, que quiere permanecer con su

hija, lo engaña diciendo que no acertó y le otorga treinta días de

plazo para que lo resuelva. Así, Apolonio, consternado, regresa a su

casa para desentrañar el enigma:

Encerros' Apolonio en sus casas privadas,
do tenié sus escritos, sus estorias notadas;
rezó sus argumentos, las fazañas passadas,
caldeas e latines, tres o cuatro vegadas (c. 31).

El autor del Libro de Apolonio halla esta escena en germen en el
texto latino: «Pervenit tarnen Apollonius prior ad patriam suam et
introivit domun et aperto scrinio codicum suorum inquisivit omnes
quaestiones auctorum omniumque paene philosophorum disputationes
omniumque etiam Chaldaeorum»38. Pero hay que reconocer que las

«quaestiones» y las «disputationes» que aparecen en el texto latino se

transforman en el castellano en una viva pintura de la biblioteca
personal de un escolar. El rey de Tiro, como Alfonso X u otros reyes,
tenía en su cámara personal («en sus casas privadas») una selección
de libros que más apreciaba. La biblioteca de Apolonio parece
variada39. Sus «estorias notadas» podrían referirse a volúmenes con

Libro de Apolunio, ed. Manuel Alvar, Valencia, Castalia-Fundación Juan March,
1976, 3 vols., c. 22a.

Historia Apollonii regis Tyri, ed. Gareth Schmeling, Leipzig, Teubner, 1968, p.
4.

Manuel Alvar («Apolonio, clérigo entendido», en Voces y silencios de la
literatura medieval, Sevilla, Fundación José Manuel Lara, 2003, pp. 89-102) hizo
una descripción de esta biblioteca: «Charles H. Haskins ha establecido qué libros
clásicos estudiaban los escolares de París a finales del siglo XIII: Virgilio,
Estacio, Lucano, Juvenal, Horacio y Salustio; la lista se completaba con Ovidio,
Marcial, Petronio y algunos historiadores y dialécticos; otros estudios de Adhemar
muestran cómo a comienzos de ese mismo siglo el autor más conocido era Ovidio
y a su lado iban Terencio, Horacio, Juvenal y Persio; había decrecido el prestigio
de Virgilio y seguían favorecidos Estacio, Homero, Salustio y Lucano; habría que
pensar también en los fabulistas que, desde el siglo XI, y habida cuenta de su



BIBLIOTECAS IMAGINADAS DE ESPANA 33

glosas marginales que generalmente colocaban los maestros de

gramática para ilustrar tanto aspectos léxicos como históricos de los
textos. Apolonio «rezó sus argumentos», buscaba el enigma en
colecciones de adivinanzas que generalmente se elaboraban para el
aula y, como se enseñaba en la escuela medieval, las leía en voz alta

y las repetía una y otra vez. Pero para resolver el enigma no le basta

con esto. Hojea «las fazañas passadas», es decir, libros de historia en
las que el escolar medieval hallaba ejemplos de conducta siguiendo
la antigua tradición de los Dicta et facta memorabilia de Valerio
Máximo. Esas fazañas eran «caldeas e latines», es decir, escritas en
hebreo y en latín (¿Tal vez libros del Antiguo y Nuevo Testamento?).
Finalmente, luego de mucho leer y reflexionar la respuesta, no puede
menos que pensar que el rey Antioco le ha mentido: «En cabo otra
cosa, non pudo entender, / que al rey Antíaco pudese responder»
(c. 32ab).

Si bien el saber ocupa un lugar preemiente en la obra (saberes
musicales de Apolonio, saberes juglarescos de Tarsiana, disputa por
enigmas entre Apolonio y Tarsiana), no vuelve a aparecer otra
biblioteca. Insisto en el hecho de que la descripción de la biblioteca
de Apolonio es clara: ella corresponde a la de un escolar instruido en
el trivium y son estos saberes los que permiten al monarca recuperar
su prestigio y posición social. Por eso, la descripción de la biblioteca
de Apolonio al comienzo de la obra cumple una función importante:
perfila la personalidad del joven rey y le permite superar la primera
prueba. Esta importancia fue advertida por el autor de la versión
castellana y de allí su esmero en dedicarle a la biblioteca toda una
copla.

valor moral, se consideraban imprescindibles en la educación de los niños
siguiendo unas pautas recomendadas por San Agustín. De esta práctica proceden
los muchos Isopetes romances. Más o menos parecida a ésta sería la biblioteca
de Apolonio» (pp. 90 s.).



34 HUGO O. BIZZARRI

4. La biblioteca nigromántica de don Yllán de Toledo

¿Qué bibliotecas habrá frecuentado don Juan Manuel? Posiblemente

el noble castellano haya tenido a su disposición ricas bibliotecas.

Fue educado en la corte del rey Sancho IV (1284-1295) en la

que se traducía el Livre dou trésor de Brunetto Latini, el Elucidarium
de Honorius Augustodunensis, el De ira senequista y se compilaban
los Castigos del rey don Sancho IV. La alabanza que hace de su tío,
Alfonso X, en el prólogo al Libro de la caza indica que estaba

familiarizado con su obra. Y de hecho, la literatura del período
alfonsi dejó hondas influencias en su escritura. Pero también debió de

tener a su disposición las nutridas bibliotecas de los frailes predicadores

a quienes dejó la custodia del códice que contenía sus obras. A
pesar de que Juan Manuel no mencione sus fuentes, muchos trazos
de lecturas eruditas se pueden hallar a lo largo de su obra. No
podríamos esperar menos de un hombre que hizo suyo un antiguo
proverbio bíblico: «la mejor cosa que omne puede aver es el
saber»40.

La enseñanza auricular debió de jugar un papel importante en la
vida de don Juan Manuel. Lector entusiasta de las obras que había
traducido su tío directamente del árabe, prácticamente todos sus

escritos reproducen el marco dialogado ficticio de un discípulo que
habla con su maestro, sea bajo la forma de un caballero anciano que
charla en el bosque con un caballero novel, del gran señor que
pregunta a su servidor o aún del diálogo en el lecho de muerte que
mantiene con el rey don Sancho IV. De una forma u otra, la
transmisión del saber se hace de forma oral.

Hay, sin embargo, un relato en el Conde Lucanor en el que las

bibliotecas juegan un papel importante. Se trata del famoso ejemplo
N° 11 en que un deán de Santiago llega a Toledo atraído por los

40 Don Juan Manuel. Obras completas, ed. José Manuel Blecua, Madrid, Gredos,
1981, T. I, p. 145. Se trata de Proverbios 3: 13-14: «Beatus homo, qui invenit
sapientiam / et qui affluii prudentia: / melior est acquisitio eius negotiatione
argenti, / et auro primo fructus eius ».



BIBLIOTECAS IMAGINADAS DE ESPANA 35

saberes nigrománticos de don Yllán41. El relato opone dos localidades

de espíritu diferente: Santiago de Compostela, meca de la
cristiandad, y Toledo, ciudad renombrada por sus nigromantes42. El
relato es una fina descripción de caracteres humanos: de una parte,
desconfianza del maestro; de otra, ambición desmedida y desagradecimiento

del discípulo. Al llegar el deán a casa de don Yllán, lo halla
abocado a la lectura: «Et el día que llegó a Toledo, aderecó luego a

casa de don Yllán et fallólo que estava lleyendo en vna cámara muy
apartada» (II, p. 99). La primera imagen que se nos presenta del
nigromante lo muestra rodeado de sus libros. Cuando don Yllán
concede en enseñarle su saber, lo lleva al lugar donde deposita su
librería nigromántica. Don Juan Manuel coloca escasas, pero
significativas noticias del lugar donde se hallaba la biblioteca.
Descienden por una «escalera de piedra muy bien labrada» (II, p. 99)
pareciendo que llegan a descender por debajo del río Tajo. Ya la
escalera presagia entrar a un lugar iniciático que deslumhra al joven
deán. Luego de ella llegan a la biblioteca: «Et desque fueron en cabo
del escalera, fallaron vna possada muy buena, et vna cámara mucho

apuesta que y avía, ó estauan los libros et el estudio en que avían de
leer» (II, p. 99). Aunque nada se dice de los preciados libros, la
biblioteca de don Yllán no debería de escapar al perfil de una
biblioteca de artes mágicas del siglo XIII. Pero Juan Manuel en su

relato le da una función que sí es diferente. Don Yllán se ocupa,
como por lo general ocurría con las artes mágicas, de producir una
ilusión: la de hacer creer al deán su ascensión en la escala jerárquica
de la Iglesia. Es lo que los tratados de la época definían como

41 Para las fuentes de este relato, remito a los estudios de Reinaldo Ayerbe-Chaux,
El Conde Lucanor. Materia tradicional y originalidad creadora, Madrid, Porrúa

Turanzas, 1975, pp. 98-104 y Daniel Devoto, Introducción al estudio de don Juan

Manuel y en particular del Conde Lucanor. Una bibliografía, París, Ediciones

Hispano-Americanas, 1972, pp. 382-393.
Para Toledo como centro de la magia, véase el trabajo de Jaime Ferreiro

Alemparte, «La escuela nigromántica de Toledo», Anuario de Estudios Medievales,

13, 1983, pp. 205-268.



36 HUGO O. BIZZARRI

fantasmagoría43. La librería de don Yllán juega como espacio en el
cual se desarrolla casi toda la acción del relato hasta que los
personajes comienzan a peregrinar por diversas ciudades acompañando

la ascensión jerárquica del deán. Y a ella vuelven cuando el

nigromante decide hacer retomar al deán de la ilusión en la que lo ha
envuelto.

El carácter heterodoxo de la biblioteca de don Yllán se percibe
mejor si se la confronta con lo que en la misma época se pensaba que
debería de ser una biblioteca ideal. Tenemos dos ejemplos de ello,
ambos referidos al rey Alfonso XI, enemigo declarado de Juan
Manuel. La primera descripción de una biblioteca ideal se halla en la
llamada Crónica de los tres reyes que elaboró Ferrán Sánchez de

Valladolid hacia 1340-134544. En el prólogo de dicha compilación,
al reseñar las causas que movieron al rey a ordenar la composición
de estas crónicas, el cronista señala:

E por esto el muy alto e muy honrado e muy bienaventurado don
Alfonso, por la gracia de Dios rey de Castilla, de León, de Toledo, de

Galicia, de Sevilla, de Córdoba, de Murcia, de Jaén, del Algarbe e de

Algecira, e señor de Molina, e aviendo voluntad que los fechos de los

reyes que fueron ante que él fuesen fallados en scripto, mandó catar las
corónicas e estorias antiguas. E falló scripto por coránicas en los libros
de su cámara los fechos de los reyes que fueron en los tiempos
pasados, reyes godos hasta el rey Rodrigo. E desde el rey don Pelayo,
que fue el primero rey de León, fasta el tiempo que finó el rey don
Ferrando, que ganó Sevilla e a Córdoba e las villas del obispado de

Jaén e el regno de Murcia45.

43 Sylvain Matton, op. cit., p. 33.

Sobre esta crónica, véanse las páginas que Fernando Gómez Redondo le dedica

en su Historia de la prosa medieval castellana. I. La creación del discurso

político: El entramado cortesano, Madrid, Cátedra, 1998, pp. 965-979 y del

mismo, «De la crónica general a la real. Transformaciones ideológicas en Crónica
de tres reyes», en Georges Martin (ed.), La historia alfonsi: el modelo y sus
destinos (siglos XHI-XIV), op. cit., pp. 95-123.
Crónicas de los Reyes de Castilla. Desde don Alfonso el Sabio hasta los
Católicos don Fernando y doña Isabel, Madrid, Imprenta de los Sucesores de



BIBLIOTECAS IMAGINADAS DE ESPANA 37

El cronista es claro: para realizar estas crónicas se sirvió de los
libros que el rey guardaba en su cámara. Se trataba de libros para su

edificación personal. De hecho, esa es la función de ésta como de

toda crónica: «[...] mandólas escrebir en este libro, porque los que
adelante vinieren sepan en cómo pasaron las cosas en tiempo de los

reyes sobredichos» (p. 3). La crónica a la que alude dividía la historia
de España en el episodio de Rodrigo, el último godo. Esto coincide
exactamente con la estructura actual de la Estoria de España alfon-
sina, repartida en dos volúmenes (códices escurialenses E' y E2)46.

La segunda alusión a la biblioteca de Alfonso XI se hace en el

poema laudatorio que Rodrigo Yáñez dedicó a este monarca. Con

justa razón se ha calificado al Poema de Alfonso XI como de «crónica
rimada», pues narra, al igual que su crónica, la vida del monarca.
Una vez pasada la etapa de minoría, el poeta relata los primeros
hechos heroicos de Alfonso XI que van a presentar la imagen de un
rex cristianissimo, sobre todo el empeño del monarca en llevar
adelante la Reconquista47. Pero la fuente de inspiración para realizar
esta empresa no es el ayo que tan sabiamente lo aconsejó en su

mocedad, sino su biblioteca:

Pues asosegó sus tierras
(e) señoró del Poniente,
luego pensó aver guerras
con los pueblos de(l) Oriente.
Paró mientes el buen rey
en libros qu'están escritos
(de) los preceptos de ley

Hernando, 1919, T. I, p. 3.

Este aspecto ha sido estudiado por Diego Catalán, De Alfonso X al Conde de

Barcelos: Cuatro estudios sobre el nacimiento de la historiografía romance en
Castilla y Portugal, Madrid, Gredos, 1962.

Sobre este poema sigue siendo fundamental el libro de Diego Catalán, Poema de

Alfonso XI. Fuentes, dialecto, estilo, Madrid, Gredos, 1953. La creación de la

imagen del monarca fue estudiada por María Fernanda Nussbaum, «El pensamiento

político en el Poema de Alfonso XI», Boletín Hispánico Helvético. Historia,
teoría(s), prácticas culturales, 1, 2006, pp. 5-44.



38 HUGO O. BIZZARRI

(de) la santa fe de Cristos.
E vio libros que fablavan
del (muy) noble Cid Ruy Díaz
e cómo los reys provavan
con moros cavallerías.
E vínole a coracón
de con moros contender:
de Casti(e)lla e de León

ayuntó muy gran poder48.

El rey relee los libros «(de) los preceptos de ley / (de) la santa fe
de Cristos», obvia referencia a los diversos libros de la Biblia, tal vez
en sus versiones romances, que le brindarían los fundamentos
dogmáticos para llevar a cabo dicha tarea49. Los libros que relatan
los hechos del Cid pueden hacer referencia o a la historia novelada
del héroe que el propio Alfonso XI incorporó a la sección de la Estoria

de España que redactó en su gobierno o a otras historias referidas
al héroe sobradamente difundidas en Castilla en el siglo XIV50. Los
restantes libros que relatan «cómo los reys provavan / con moros
cavallerías», pueden hacer referencia a los relatos de ultramar que

Poema de Alfonso Onceno, ed. Juan Victorio, Madrid, Cátedra, 1991, cc. 283-286.
Versiones romances habían sido elaboradas ya por Alfonso X, véase de Oliver H.

Hauptmann, «The General Estoria of Alfonso el Sabio and Escorial Biblical
Manuscropt I.j.8», Hispanic Review, 13, N° 1, 1945, pp. 45-49; Diego Catalán,
«La Biblia en la literatura medieval española», Hispanic Review, 33, N° 3, 1965,

pp. 310-318 ; Francisco Rico, Alfonso el Sabio y la General Estoria: tres
lecciones, Barcelona, Ariel, 1984; Henry S. Gehman, «The Arabic Bible in
Spain» Speculum, 75, N° 2, 2000, pp. 464 s.; Fernando Gómez Redondo, op. cit.,
pp. 122-131.

Diego Catalán, «Crónicas generales y cantares de gesta. El Mio Cid de Alfonso
X y el pseudo-Ben-Alfaray» Hispanic Review, 31 N° 3 (1963), pp. 195-215 y 31

N° 4 (1963), pp. 291-306; idem, El Cid en la historia y sus inventores, Madrid,
Fundación Ramón Menéndez Pidal, 2002 ; Nancy J. Dyer, El Mio Cid del taller
alfonsi : versión en prosa en la Primera crónica general y en la Crónica de
veinte reyes, Newark Delaware, Juan de la Cuesta, 1995.



BIBLIOTECAS IMAGINADAS DE ESPANA 39

desde épocas del rey Alfonso X circulaban en la corte castellana y
que le ofrecerían ejemplos palpables a imitar51.

La biblioteca de Alfonso XI es una biblioteca de edificación, digna
de un rey que se proponía como modelo de conducta y adalid de la
Reconquista. Frente a esta biblioteca, la de don Yllán se presenta tan
oculta y hermética como el saber que ella guarda.

5. La biblioteca doctrinal de la corte papal de Roma

Las vidas de santos están llenas de milagros. Por eso no es de

extrañar que la historia de los Moralia in Job de San Gregorio
Magno se viera envuelta en un relato milagroso. El episodio se narra
en un manuscrito del siglo XV de la Biblioteca Universitaria de

Estrasburgo, Cod. hispan. 10, que contiene La estoria de los quatro
dotores de la Santa Eglesia, es decir, el relato de las vidas de San

Ambrosio, San Jerónimo, San Agustín y San Gregorio Magno y a

continuación de ellos se coloca La estoria del rey Amenur e de

Josaphat e de Barlaam52. Todos estos textos provienen de la versión

que de la vida de estos santos presenta Vicente de Beauvais en su

Speculum Historiale, aunque, según Laudiert, el manuscrito que nos
ha quedado no parece ser el original, sino provenir de copias previas:
«Manche Indicien weisen deutlich darauf hin, dass unsere Handschrift

La circulación de relatos en Castilla referidos a las Cruzadas han sido estudiados

por Cristina González, La tercera crónica de Alfonso X : La gran Conquista de

Ultramar, Londres, Tamesis Books, 1992 ; Hugo O. Bizzarri, «Sancho IV y e!

relato de las cruzadas», en F. Carmona Fernández y J. M. García Cano (eds.),

Europa y sus mitos, Murcia, Universidad de Murcia, 2004, pp. 9-29 y Femando
Gómez Redondo, op. cit., pp. 1029-1092.

Textos editados por Friederich Laudiert, La estoria de los quatro dotores de la
Santa Eglesia. Die Geschichte der vier grossen lateinischen Kirchenlehrer, in
einer alten spanischen Übersetzung nach Vincenz von Beauvais, Halle, Max

Niemeyer, 1897; idem, «La estoria del rey Anemur e de Iosaphat e de Barlaam»,
Romanische Forschungen, 1, 1893, pp. 331-402 y Gerhard Moldenhauer, Die
Legende von Barlaam und Josaphat aufder iberischen Halbinsel. Untersuchungen
und Texte, Halle, Max Niemeyer Verlag, 1929.



40 HUGO O. BIZZARRI

nicht direkt aus dem lateinischen Übersetzung, sondern die Abschrift
einer älteren spanischen Vorlage ist»53.

El relato, como toda vida de santo, tiene una estructura muy
simple: narración de la biografía del santo con especial interés en
algunos episodios de su vida, lo que ofrece la posibilidad de insertar
relatos intercalados, reseña de los libros que escribió el santo y luego
una excerpta de preceptos sacados de dichos libros. La vida de San

Gregorio cierra ese grupo de cuatro historias (caps. 128-216). Varios
son los relatos que se insertan en la vida, entre ellos el del ermitaño

y su perrillo (cap. 134), el milagro del verdadero cuerpo de Jesús

(cap. 135), las reliquias que manaron sangre (cap. 136) o el milagro
ocurrido mientras Gregorio escribía su tratado sobre la visión de

Ezequiel (cap. 139).
Uno de esos relatos milagrosos es el de la recuperación del

comentario del santo al Libro de los Morales de Job. Se dice que una
vez muerto San Isidoro se pierde este comentario de San Gregorio.
Años después Xindesinde, rey de España, envió a Tajón, obispo de

Zaragoza, a Roma para que buscara dicho libro. Pero el Papa no
accede a su petición, bajo pretexto de hallarse el libro perdido en la

gran biblioteca papal: «El qual commo viese la su petición ser
alongada de día en día del papa, así commo si por la muchedunbre
de los otros libros non podiesen ser fallados aquellos libros en el
armario de la siella apostolical» (pp. 301 s.). La excusa del papa para
no dar el libro era estar perdido en la gran cantidad de volúmenes

que conformaban su biblioteca. Pero una noche el emisario español
logra que se le permita permanecer en la iglesia de San Pedro para
orar. Mientras oraba, tuvo una visión en la que vio venir una
muchedumbre de hombres ilustres hacia sí, uno de los cuales le
preguntó qué deseaba. Al repetir su demanda, éste le señaló con su
dedo un armario en el cual se hallaba el deseado libro: «El qual
commo luego le contase la razón de la su venida, él estendió el dedo
e dixol[e] : en aquel armario que vees están los libros que demandas»
(p. 302). Contado esto a la mañana siguiente al Papa, pudo tomar los

53 Laudiert, op. cit., p. x.



BIBLIOTECAS IMAGINADAS DE ESPANA 41

libros y retomar a España. Finaliza el autor señalando que este

milagro se incluye en el prólogo de todos los volúmenes de los
Moralia que se hallan en España.

El relato, pues, nos narra, como en muchos de los que hemos visto,
la historia de la búsqueda de un libro, aunque de manera diferente a

como se daba en la tradición oriental. No se trata aquí de una
búsqueda iniciática, sino, por el contrario, de un libro inscrito en la
ortodoxia católica. No hay dudas ahora de la biblioteca de que se

trata: es la biblioteca Vaticana, la de los papas, con sus armarios
colmados de volúmenes, pero de acceso restringido, una de las más

importantes en teología dogmática.

6. Conclusión

Los ejemplos aquí comentados nos muestran un nutrido grupo de

textos en los cuales la biblioteca ha jugado un papel importante.
Naturalmente, ninguno de ellos tuvo una influencia destacada en los
siglos XVI y XVII que justificara la aparición de una biblioteca tan
personal como la de Alonso Quijano o el escrutinio que se hace de
ella. En este sentido, otras corrientes de los Siglos de Oro jugaron un
papel más decisivo. Entre ellas, la idea difundida desde Nebrija y
lingüistas posteriores como Juan de Valdés o Bernardo de Aldrete de

la excelencia de la lengua castellana y la falta de buenos escritores

que la cultivaran; o los exámenes de la literatura de la época, como
el practicado por Juan de Valdés en la última parte de su Diálogo de

la lengua; o aún la inquisición misma.
Pero no ha sido mi propósito aquí estudiar los antecedentes de la

biblioteca de Alonso Quijano, sino más bien observar cómo a lo largo
de toda la Edad Media la biblioteca fue perfilándose como espacio
literario y como resorte de la acción de no pocas narraciones. Una
función que, aunque secundaria, merecería ser tenida en cuenta en

una historia de la lectura y del libro antiguo.

Hugo O. BIZZARRI
Université de Fribourg




	Biblotecas imaginadas de la España medieval

