
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 53-54 (2007)

Artikel: La biblioteca del sarto el sfondo leggendario dei "Promessi Sposi"

Autor: Picone, Michelangelo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-270516

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-270516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA BIBLIOTECA DEL SARTO
E LO SFONDO LEGGENDARIO DEI PROMESSI SPOSI

L'episodio del sarto del villaggio, nel cap. XXIV dei Promessi
Sposi, rappresenta una felice aggiunta nei confronti dell'abbozzo del
Fermo e Lucia. La sua funzione è certo legata a ragioni di struttura
narrativa: quella di allentare il livello della tensione drammatica che
si era innalzata troppo a causa dei precedenti episodi aventi come
protagonisti da una parte l'innominato (il persecutore e oppositore che
incontrando l'uomo di Dio, il cardinale, si converte e si trasforma in
protettore e adiuvante) e dall'altra parte Lucia (la fanciulla perseguitata

che salva la propria virtù proprio grazie alla conversione del suo
persecutore). Ma l'episodio del sarto, con la descrizione della sua

esigua biblioteca, ha secondo me un'altra funzione ancora più
decisiva: quella di esibire il modello macrostrotturale secondo il quale
l'intero romanzo manzoniano è costruito. Se infatti la storia principale
affabulata nei Promessi Sposi è modellata - così come hanno
riconosciuto in molti - sul romanzo antico (seppur filtrato attraverso
le riscritture agiografiche medievali), le storie secondarie (cioè le
storie che partono da una esatta documentazione storica e non sono
frutto della totale invenzione dell'autore, come è il caso della storia
principale) sono modellate - così come tenterò di dimostrare col mio
contributo - sul racconto agiografico e esemplaristico medievale. C'è
dunque, sia nella storia principale dei due giovani protagonisti divisi
e poi riuniti, sia nelle storie secondarie degli agenti che favoriscono
la separazione o propiziano la riunificazione dei protagonisti, una
componente medievale: che è parziale (di tipo soprattutto ideologico)
nella storia principale, ma che è totale e assoluta nelle storie
secondarie (di tipo cioè compositivo, e non solo ideologico).
Componente medievale che trova il suo locus privilegiato proprio
nella biblioteca del sarto, i cui assi portanti sono da un lato quello
agiografico e dall'altro quello epico-romanzesco. Ma leggiamo il
passo relativo della quarantana:



120 MICHELANGELO PICONE

Entra poi, con un passo più quieto, ma con una premura cordiale
dipinta in viso, il padrone di casa. Era, se non l'abbiamo ancor detto,
il sarto del villaggio, e de' contorni; un uomo che sapeva leggere, che

aveva letto in fatti più d'una volta il Leggendario de' Santi, il Guerrin
meschino e i Reali di Francia, e passava, in quelle parti, per un uomo
di talento e di scienza: lode però che rifiutava modestamente, dicendo
soltanto che aveva sbagliato la vocazione; e che se fosse andato agli
studi, in vece di tant'altri...! Con questo, la miglior pasta del mondo1.

Quello che possiamo evincere da questa citazione è la considerazione

che se l'asse romanzesco, costituito dal «Guerrin meschino e i
Reali di Francia», serve nei Promessi Sposi a declinare l'originario
paradigma cavalleresco che si presenta ormai come degradato fino
all'irriconoscibilità nella società e nella cultura del Seicento, l'asse
invece agiografico, costituito dal «Leggendario de' Santi», serve a
riaffermare la continuità e la stabilità di una fede cristiana che non
subisce alterazioni di sorta passando dal Medioevo al Seicento. Le
legendae sanctorum rivestono così per l'autore dei Promessi Sposi il
valore di pattern conoscitivo e narrativo tuttora valido per spiegare
e descrivere la molteplicità e la complessità del reale. La legenda
costituisce per Manzoni il filone aureo nascosto che permette di
ricondurre gli eventi narrati alla loro verità archetipica, di collegare
cioè i detti e i fatti del romanzo con i detti e i fatti dei protagonisti
della storia salvifica cristiana. L'applicabilità del pattern agiografico

Si cita dall'edizione a cura di Angelo Stella e Cesare Repossi: Alessandro
Manzoni, / Promessi Sposi. Storia della colonna infame, Torino, Einaudi
Gallimard, 1995, pp. 349 s.; qui si troverà, oltre che un ottimo commento, anche

una bibliografia aggiornata. Sulle biblioteche presenti nei Promessi Sposi si

vedano le acute osservazioni di Giovanni Nencioni, La lingua di Manzoni,
Bologna, Il Mulino, 1993, pp. 327-345, e il recente articolo di Marco Amaudo,
«Biblioteche, bibliofilia e alienazione letteraria nel Don Chisciotte e nei Promessi
Sposi», Strumenti critici, XVII, 98, 2002, pp. 75-105; per la problematica generale
basta rinviare al volume collettivo curato da Giusi Baldissone: Biblioteca:
metafore e progetti, Milano, Franco Angeli, 1994. Del Guerrin meschino di
Andrea da Barberino è da poco uscita la meritevole edizione critica a cura di
Mauro Cursietti (Roma, Salerno Editrice, 2005).



LA BIBLIOTECA DEL SARTO 121

a spiegare in profondità l'evento vissuto è del resto subito riscontrata
e verificata dal sarto stesso, nel discorso da lui rivolto a Lucia:

Come son contento di vedervi qui Già ero sicuro che sareste arrivata
a buon porto; perché non ho mai novato che il Signore abbia cominciato

un miracolo senza finirlo bene; ma son contento di vedervi qui.
Povera giovine! Ma è però una gran cosa d'aver ricevuto un
miracolo!2

Il sarto spiega come un «miracolo», nei termini quindi della sua
cultura agiografica medievale, l'avvenuta conversione dell'innominato.

E non mi pare dubbio che lo stesso autore, seppure ad un livello
di maggiore complessità filosofica e religiosa, concordi coll'opinione
emessa dal suo personaggio.

Le storie secondarie, alle quali Manzoni àncora documentariamente
la storia principale dei due giovani protagonisti e del loro contrastato
matrimonio, sono dunque quelle della monaca di Monza e dell'innominato:

due episodi, misti di storia e di invenzione, che vengono a

formare la colonne portanti dell'edificio narrativo dei Promessi Sposi.
Due episodi non a caso che subiscono lo stesso tormentato processo
formativo passando dall'abbozzo alla prima edizione, e che dimostrano

evidenti analogie di struttura narrativa fra di loro. Sono infatti
tutt'e due delle storie di colpa e pentimento, anche se i tempi e i

modi della caduta nel peccato e della redenzione sono radicalmente
diversi. La conversione non ha cioè lo stesso significato e lo stesso
valore nel caso della monaca di Monza che in quello dell'innominato,
come subito vedremo. Ora, se la fonte a cui si ispira Manzoni per lo
sfondo storico relativo a questi due episodi è sicura, ed è l'autore
stesso ad indicarcela (si tratta dell'Historia patria del Ripamonti), la
fonte invece della parte inventiva, della complessa affabulazione che
circonda i due personaggi, è oggetto delle più disparate ipotesi che,
oltre al romanzo storico inglese e a quello gotico, coinvolgono di
volta in volta la tragedia romantica tedesca, il romanzo illuminista
francese, la tradizione folklórica, etc. Per me, al contrario, non ci

Manzoni, / Promessi Sposi, op. cit., p. 350.



122 MICHELANGELO PICONE

sono dubbi che la fonte privilegiata - dal punto di vista interdiscorsi-
vo se non intertestuale - sia comune per i due episodi, e coincida con
la matrice agiografica e esemplaristica medievale. È anzi in questo
modo, ispirandosi cioè al modello umile e basso della tradizione
leggendaria cristiana, che il medievalismo di Manzoni si differenzia
nettamente rispetto al medievalismo di Walter Scott, imbevuto al
contrario dei modelli alti del romanzo cavalleresco e cortese3.

Nei limiti di spazio che mi sono concessi non è certo possibile
svolgere un'analisi puntuale della modellizzazione agiografica
medievale che Manzoni impone ai suoi due personaggi della monaca
e dell'innominato; basterà pertanto dare alcune direttive ermeneutiche
generali, evidenziando le linee evolutive essenziali del mio discorso
critico. Per quanto riguarda l'episodio della monaca di Monza già
Avalle, in un suo saggio del 1986 intitolato «Inclusa», ha proposto,
accanto ai modelli solitamente indicati dalla critica (in particolare La
religieuse di Diderot), un modello medievale4. Secondo Avalle la
storia manzoniana della monaca ripete la storia paradigmatica
dell'inclusa medievale, cioè della donna malmaritata che cerca di
sfuggire alla prigionia in cui la tiene il marito, ricorrendo prima alla
fantasia (sogna che un principe azzurro venga a salvarla e la ami
veramente) e poi realizzando quasi per miracolo questo suo sogno (un

Le idee espresse da Manzoni sul romanzo si trovano comodamente raccolte nel
volumetto di Scritti dì teoria letteraria, a cura di Adelaide Sozzi Casanova,

Milano, Rizzoli, 1981. Fra i numerosi saggi dedicati alla teoria manzoniana del
romanzo basta qui ricordare i più significativi: Gino Tellini, Manzoni. La storia
e il romanzo, Roma, Salerno Editrice, 1979; Cesare Segre, «Alessandro Manzoni:
il continuum storico, l'intreccio e il destinatario», in Id., Notizie dalla crisi. Dove

va la letteratura?, Torino, Einaudi, 1993, pp. 144-175; Elena Panini, La
narrazione della storia nei Promessi Sposi, Firenze, Le Lettere, 1996; Marinella
Columni Camerino, «Manzoni teorico del romanzo», Nuova rivista di letteratura
italiana, I, 1998, pp. 403-435. Sul «omedievalismo» tra Sette e Ottocento si

vedano i saggi raccolti da Marina Scordilis Brownlee e Kevin Brownlee in New
Medievalism, Baltimore, Johns Hopkins University Press, 1990.

D'Arco Silvio Avalle, «'Inclusa': personaggi e motivi etnici nella narrativa
manzoniana», ora raccolto in Id., Dal mito alla letteratura e ritorno, Milano, Il
Saggiatore, 1990, pp. 285-303.



LA BIBLIOTECA DEL SARTO 123

cavaliere misterioso, innamoratosi perdutamente di lei, viene a

prenderla e a portarla via con sé): è questa la storia che troviamo
emblematicamente raccontata, per esempio nel lai di Yonec di Marie
de France. Evidenti risultano però le forzature interpretative a cui
porta l'adozione di un simile modello narrativo: l'Egidio manzoniano
diventerebbe in tal modo il principe azzurro venuto a salvare l'inclusa
Gertrude, mentre la conversa délatrice verrebbe a rivestire i panni
troppo larghi della vecchia carceriera. Ma la distorsione più grave è

quella che si viene ad operare nella definizione stessa dello schema
narrativo sottostante alla composizione dell'episodio manzoniano:

questo schema non è infatti quello dell'inclusa, della donna resa
prigioniera dalla società che la circonda (la situazione in fondo
descritta nella Religieuse di Diderot), bensì quello della monaca
peccatrice e della sua possibile e problematica redenzione. Gertrude
infatti non è prigioniera del padre o del convento, come ritiene
Avalle; è bensì prigioniera del proprio orgoglio, della propria volontà
malata e deviata. Al centro dell'attenzione del personaggio non c'è
l'amore sensuale, l'eros dell'eroina di Marie de France; ma c'è
l'amor sui che lotta con l'amor Dei, l'orgoglio che ha messo a tacere
la carità. L'oggetto della quête di Gertrude non è estemo ma intemo,
non è un essere umano ma una realtà sovrumana.

Il modello pertanto dell'episodio manzoniano non lo dobbiamo
cercare fra le storie cortesi di un amore all'inizio calpestato e alla fine
trionfante, bensì fra le storie devote di colpa e pentimento. Il modello
della monaca di Monza non può essere un lai, ma uno dei tanti
contes pieux di cui è piena la narrativa francese medievale. Io credo
di aver individuato tale modello nella cosiddetta Légende de la
sacristine, un racconto agiografico che - come ha dimostrato R.
Guiette nel suo capitale studio del 19285 - ha percorso l'Europa in
senso non solo spaziale ma anche temporale. Dalle originali versioni
esemplaristiche mediolatine (ad esempio quella contenuta nella
raccolta di exempta di Cesario di Heisterbach) si passa alle numero-

5 Robert Guiette, La légende de la sacristine, Paris, Champion, 1928; cfr. Id.,
Forme et senefiance, Genève, Droz, 1978 (passim).



124 MICHELANGELO PICONE

sissime versioni oitaniche in distici di octosyllabes, le più conosciute
delle quali sono quelle incluse nelle Vies des Pères e nei Miracles de

Nostre Dame di Gautier de Coinci. La leggenda racconta la storia di
una monaca di nobile estrazione (una «gentil fame du pais»), che

svolge il compito di «sougretaine», di sagrestana del suo convento (è
cioè colei a cui sono affidate le chiavi della chiesa). Il comportamento

della monaca è caratterizzato fin dall'inizio da una particolare
venerazione per la Vergine. Un bel giorno, anzi un brutto giorno, essa
si lascia però sopraffare dalla tentazione del diavolo («mais li déables

[...] a un fol point la fist venir»): la monaca abbandona infatti il
convento per seguire un uomo da cui si è lasciata sedurre. Dopo due
anni di «folage», di vita peccaminosa nel mondo, ecco che la monaca
si ricorda «de ma Dame Sainte Marie, / de sa mestresse, de s'amie»,
ritoma cioè alla pratica devota che ha seguito fin da bambina, quella
di pregare davanti «a l'ymage Nostre Dame / per merci de ses

péchiez querré». Decide allora di pentirsi della sua colpa, e di
ritornare in convento, anche se questa decisione comporterà delle
gravissime punizioni (la prigione, oltre all'infamia per sé e tutta la

famiglia). La Vergine però, che apprezza la speciale devozione della
monaca nei suoi confronti, e che ne conosce il pentimento vero e

profondo, permette con un miracolo che essa possa ritornare nel
convento senza subire le conseguenze terribili del caso. Infatti,
durante tutto il periodo che la monaca ha vissuto nel mondo nessuno
si è accorto della sua assenza, semplicemente perché la Vergine stessa
ha preso il posto di sagrestana che lei ha abbandonato, l'ha cioè
sostituita nella sua persona e nella sua funzione. Nella leggenda
medievale della monaca sagrestana troviamo dunque sviluppati due

percorsi narrativi paralleli e contrapposti: da una parte c'è la storia

negativa di peccato e di degradazione morale, ma dall'altra c'è una
storia positiva di fede e devozione costante alla Vergine. Queste due
storie parallele, vissute dalla stessa persona (la monaca prima
peccatrice e poi penitente), si incontrano in un punto infinito
rappresentato dall'intervento miracoloso della Vergine, che cancella
la linea del peccato per conservare solo la linea della grazia: o

meglio, reintegra la linea della grazia rimasta interrotta nel tratto che
coincide col periodo di perdizione.



LA BIBLIOTECA DEL SARTO 125

Come utilizza Manzoni questo pattern narrativo profondissimo,
espressione genuina della spiritualità francese creatrice della leggenda
che ha permeato di sé l'anima stessa dell'Europa cristiana? Qui mi
sembra estremamente importante rendersi conto di un fatto: Manzoni
elimina per la monaca di Monza la possibilità del miracolo, dell'intervento

della divinità per salvare la povera anima perduta nel peccato;
possibilità di miracolo che, come abbiamo appena visto, fa parte dello
schema narrativo di partenza, e che viene invece elargita all'altro
grande peccatore del romanzo che è l'innominato. Non solo: la linea
del peccato che Gertrude segue fino in fondo, senza che per lei trapeli
mai un barlume della luce divina, è posta in flagrante contrasto con
la linea della grazia, che nel romanzo viene percorsa non da Gertrude
ma da Lucia (la quale può essere per questo considerata l'anti-
Gertrade). È infatti la protagonista femminile che, per propiziare il
miracolo della conservazione della sua virtù, arriva fino all'estremo
sacrificio dei sui affetti più cari, fino al voto fatto alla Madonna della

propria verginità. Se è vero che nei Promessi Sposi la monaca di
Monza alla fine si pente dei suoi peccati, è anche vero che tale

pentimento viene posto al di fuori dell'invenzione romanzesca, e

riportato sotto l'autorità dell'Historia patria del Ripamonti. La
conversione di questo personaggio insomma non appartiene all'orizzonte

della scrittura creatrice dell'autore, ma all'orizzonte della
scrittura documentaria dello storico. Storico che accerta freddamente
i fatti: il processo a cui la «sciagurata» monaca viene sottoposta per
i suoi «atrocissimi» delitti, e la conseguente punizione e contrizione.

L'incontro di Gertrude con Lucia si realizza solo sul piano umano
e non su quello spirituale, non riuscendo così a provocare la conversione

della monaca peccatrice, che in realtà continua nella sua

precedente vita di peccato. L'incontro invece dell'innominato con
Lucia è, oltre che umano, soprattutto spirituale; la giovane donna

perseguitata diventa in effetti lo strumento della grazia divina che

illumina improvvisamente la metaforica notte del peccato in cui il suo

persecutore è finora vissuto. È del resto la stessa protagonista che

nella sua preghiera qualifica lo sperato intervento della Vergine come
«miracoloso»:



126 MICHELANGELO PICONE

o Vergine santissima! Voi, a cui mi sono raccomandata tante volte, e

che tante volte m'avete consolata! Voi che avete patito tanti dolori, e

siete ora tanto gloriosa, e avete fatti tanti miracoli per i poveri tribolati;
aiutatemi fatemi uscire da questo pericolo, fatemi tornar salva con mia
madre, Madre del Signore; e fo voto a voi di rimaner vergine; rinunzio

per sempre a quel mio poveretto, per non esser mai d'altri che vostra6.

Anche per l'episodio dell'innominato, se le fonti storiche sono
chiaramente indicate dall'autore (alla Historia patria del Ripamonti
si aggiunge in questo caso la Vita di Federico Borromeo del Rivola),
del tutto incerte rimangono le fonti della sua inventio narrativa.
Possiamo così conoscere il vero nome del personaggio che si cela
sotto la sigla dell'innominato (cioè Bernardino Visconti), ma
ignoriamo l'archetipo letterario a cui Manzoni si è ispirato nella sua
creazione artistica. I modelli infatti finora suggeriti (quello romantico
dei Masnadieri di Schiller, o quello folclorico di Roberto il Diavolo)
si presentano come scarsamente congruenti e convincenti. Io vorrei
proporre invece, anche per la figura e la storia dell'innominato, un
modello medievale contiguo a quello proposto per la monaca di
Monza: un altro conte pieux della Francia del XIII secolo, cioè Le
Chevalier au Barisei, la cui diffusione è stata certo meno vasta di
quella riservata alla Sacristine, ma la cui forza di penetrazione nella
mente e nella fantasia dei lettori medievali e moderni è stata
altrettanto profonda7. Come nell'episodio manzoniano anche in
questo racconto c'è un cavaliere arrogante e feroce, che domina dal
suo castello situato «entre Normandie et Bretagne» (Manzoni dice che
il castello dell'innominato si trovava in una località del Milanese
«confinante col territorio bergamasco, che allora era [...] stato
veneto») tutta la regione circostante, seminando terrore e distrazione
attorno a sé. Come poi l'innominato, già questo cavaliere medievale
non ha nessuna paura né degli uomini né di Dio, e la sua vita è

Manzoni, / Promessi Sposi, op. cit., cap. XXI, p. 309.

Il testo è stato edito da Felix Lecoy: Le Chevalier au Barisei. Conte pieux du XIII
siècle, Paris, Champion, 1973; si veda anche la traduzione italiana a cura di
Franco Romanelli: // cavaliere e l'eremita, Parma, Pratiche, 1987.



LA BIBLIOTECA DEL SARTO 127

dedita ad esaurire l'intero campionario del male che l'uomo può
compiere, risultando così la perfetta incarnazione di quello che Jolies
chiamerebbe l'anti-santo8. Un venerdì santo, però, egli si lascia
convincere dai suoi compagni a visitare un eremita che vive nella
foresta, «un mout saint home» (prefigurazione del cardinale Borromeo),

per fare la confessione annuale. All'inizio il cavaliere deride i

proponimenti di resipiscenza dei suoi compagni, ma poi accetta, più
per fastidio che per altro, di confessare tutti i suoi peccati, senza però
volersi sottoporre a nessuna delle penitenze che l'eremita gli dice di
fare. Finalmente si impegna a fare una penitenza che egli ritiene
piccolissima: quella di riempire un barisel ('bariletto') di acqua, e di
portarlo al santo eremita. È proprio qui che inizia l'aventure spirituale
del protagonista: egli non riesce infatti a far entrare una sola goccia
d'acqua nel bariletto; eppure ha dato la sua parola di cavaliere, si è

impegnato a compiere quell'azione. Ciò che provoca la decisione,
dovuta certo a orgoglio e ostinazione, ma fondamentale nel processo
di rinnovamento spirituale, di abbandonare tutto e di intraprendere
una peregrinatio nel mondo cristiano alla ricerca dell'acqua che può
riempire il bariletto. È in questo modo che il cavaliere comincia a

spogliarsi dell'homo vetus e a rivestirsi dell'homo novus. Dopo che
è passato esattamente un anno dal giorno della confessione il
cavaliere, divenuto irriconoscibile per gli stenti e la fatica connessi

con la sua quête, ritoma dall'eremita col bariletto legato al collo per
ammettere la sua sconfitta, la sua incapacità di mantenere la parola
data. L'eremita, colpito da quello che gli appare come il segno di una
maledizione eterna, piange per la sorte tragica di quell'anima che gli
è stata data in cura, e invoca su di essa la misericordia divina. Il
cavaliere, colpito a sua volta da questo gesto disinteressato di
compassione dell'eremita, comincia allora a cercare dentro di sé

quello che non è riuscito a trovare fuori di sé, a temperare il suo
cuore indurito dall'orgoglio con l'umiltà e la pietà per se stesso. A
questo punto avviene il miracolo, quello che Manzoni chiamerà il

Si veda il capitolo dedicato alla «Légende» nelle Formes simples di André Jolies

(Paris, Seuil, 1972, pp. 27-54, alle pp. 46-49).



128 MICHELANGELO PICONE

«giocondo prodigio» della conversione: dal cuore del cavaliere
toccato dalla grazia divina sale agli occhi una lacrima di vera
contrizione, che da sola basta a riempire il bariletto appeso al suo
collo. Come non ricordare a questo proposito il «dirotto pianto»
dell'innominato che chiude l'incontro col cardinale, così come la
lacrima caduta nel bariletto sigilla l'incontro del cavaliere con
l'eremita?

A misura che queste parole uscivan dal suo labbro, il volto, lo sguardo,
ogni moto ne spirava il senso. La faccia del suo ascoltatore, di stravolta
e convulsa, si fece da principio attonita e intenta; poi si compose a una
commozione profonda e meno angosciosa; i suoi occhi, che dall'infanzia

più non conoscevan lacrime, si gonfiarono; quando le parole furon
cessate, si coprì il viso con le mani, e diede in un dirotto pianto, che

fu come l'ultima e più chiara risposta9.

Il vero miracolo della grazia, nel vecchio conte pieux medievale
così come nel romanzo moderno, consiste proprio nel trovare dentro
di sé la fans sursum fluens, la metaforica acqua della lacrima
riparatrice che dal basso del cuore indurito dal peccato sale verso
l'alto degli occhi che già vedono la luce della redenzione divina.

Una domanda sorge spontanea a conclusione delle nostre rapide,
e certo frettolose, osservazioni sugli archetipi narrativi medievali di
questi due episodi basilari nella costruzione macrostratturale dei
Promessi Sposi: dove e quando Manzoni ha potuto leggere La
légende de la sacristine e Le Chevalier au Bariseli La risposta più
sbrigativa potrebbe essere quella di dire che Manzoni non aveva
bisogno di leggere queste storie da nessuna parte, dato che esse in
qualche modo appartengono alla memoria collettiva del mondo
cristiano occidentale, costituiscono cioè un modello narrativo
profondissimo che affonda le sue radici nella cultura ereditaria e per
così dire genetica dell'uomo europeo. Io credo però che Manzoni
abbia avuto modo di entrare in contatto diretto con queste due storie
medievali: basta pensare che esse si trovano riprodotte in forma

/ Promessi Sposi, cap. XXIII, ed. cit., p. 328.



LA BIBLIOTECA DEL SARTO 129

ridotta e modernizzata all'interno dei cinque tomi che formano la

grande raccolta di Fabliaux et contes curata nel 1781 da Le Grand

d'Aussy, e che poi vengono stampate nella loro veste poetica e

linguistica originaria nei Fabliaux et contes curati prima da Barbazan
e poi da Barbazan-Méon10. Quest'ultima edizione, uscita nel 1808,
nell'anno quindi in cui inizia uno dei soggiorni parigini più lunghi e

fecondi del giovane Manzoni, non può non avere attirato l'attenzione
di uno scrittore calamitato per tante ragioni verso la cultura medievale.

Intermediario dell'incontro di Manzoni con la narrativa oitanica
sarà stato sicuramente l'amico fraterno Claude Fauriel, raffinato e

dotto conoscitore di quella letteratura. Fauriel diventerebbe così, oltre
che l'interlocutore privilegiato di Manzoni in questioni teoriche di
poetica dei generi letterari, anche il suggeritore occulto di concrete
scelte tematiche e narrative, il consigliere del colore medievale da

sovrapporre al «dilavato autografo» dell'Anonimo secentesco11.

Michelangelo PICONE

Università di Zurigo

Per la ricostruzione storica di queste raccolte si rinvia a G.J. Wilson, A

Medievalist in the XVIII Century: Le Grand d'Aussy and the «Fabliaux et

Contes», The Hague, Nijhoff, 1975.

Sulla presenza modellizzante della cultura francese nell'opera manzoniana, oltre
a Michelangelo Picone, // mito della Francia in Manzoni, Roma, Bulzoni, 1974

e a Mario Sansone, Manzoni francese. 1805-1810: dall'Illuminismo al Romanticismo,

Roma-Bari, Laterza, 1993, si veda il recente studio di Irene Botta,
«Manzoni e Fauriel: un dialogo europeo», Annali manzoniani, n.s., Ili, 1999, pp.
51-94.




	La biblioteca del sarto el sfondo leggendario dei "Promessi Sposi"

