Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 52 (2006)

Artikel: La "fiction théorique" : regard sur une frontiére

Autor: Imperiali, Christophe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-270169

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-270169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA « FICTION THEORIQUE » :
REGARD SUR UNE FRONTIERE

« Mon prochain livre prouvera qu’il ne peut pas y avoir de théorie
littéraire ! ». C’est Joyce qui parle, évoquant probablement Finne-
gan’s wake. 11 dit cela a un psychanalyste de Trieste, qui avait été son
éleve a la « Berlitz School » de cette ville lorsqu’il y enseignait
I’anglais, et ces paroles nous sont rapportées par Octave Mannoni
dans son ouvrage intitulé Fictions freudiennes...'

Que ce titre rassure donc les joyciens : ce n’est pas vraiment Joyce
qui a dit cela. C’est-a-dire : si, c’est Joyce, mais ce n’est pas le vrai
Joyce.

D’ailleurs Mannoni ne nous cache pas son forfait et avoue d’entrée
de jeu, dans une sorte d’avant-propos titré « blurb » :

Ici sont proposées des fictions, ou fantaisies, qui, a 1’occasion, se
donnent pour risibles, du moins a qui ose rire. Qui n’oserait pourrait en
faire une lecture sérieuse si, par malchance, cela lui convenait mieux.
Toutefois les uns et les autres doivent étre avisés que ce sont des €tres
imaginaires qui, sans le moindre souci de vérité historique, usurpent ici
des noms connus comme Dora, Freud, Gross, Joyce et d’autres?.

Et si I’auteur prend la peine de préciser cela aussi clairement, c’est
que tout le reste du texte se présente comme une succession de
documents prétendument authentiques, compilés et traduits par « le
transcripteur soigneux ou le traducteur scrupuleux » a qui la qua-
triecme de couverture attribue 1'ouvrage. Ce transcripteur pousse le
scrupule (vous savez : ce petit caillou dans la chaussure) jusqu’a

' Octave Mannoni, Fictions freudiennes, Paris, Seuil (« Le champ freudien »),

1978, p. 53.
2 Ibid, p. 9.



98 CHRISTOPHE IMPERIALI

truffer son texte de notes du traducteur, qui rendent le double sens
d’un terme allemand, le régionalisme triestin employé, ou encore
rétablissent le texte original d’une citation erronée de Dante. Et
pourtant, de fait, il n’y a pas de traduction : Mannoni écrit en francais
et il va de soi que ses sources, toutes fictives, n’ont pas a étre
traduites.

Pour le dire en un mot : ce « blurb » fonctionne comme un
exemple parfait de ce que Jean-Marie Schaeffer appelle un contrat de
« feintise ludique partagée »*. On nous dit, sur le seuil : « tout ce
que vous allez lire est fiction ; tenez-le vous pour dit, et passons aux
choses sérieuses ». Car la fiction est chose sérieuse, comme tient
encore a le rappeler la quatrieme de couverture : « Et qu’on n’aille
surtout pas me dire que le divertissement fait obstacle au sérieux ».
Mais cette fiction sérieuse ressemble si fort a la réalité, tant par la
vraisemblance de ce qui est relaté que par le mode méme de cette
relation, que le paratexte est tout a fait indispensable pour que le
lecteur sache, une fois pour toutes, & quoi s’en tenir quant a ce qu’il
lit.

La méme année que ces Fictions freudiennes (1978) parait
également un ouvrage de Jacques Roubaud intitulé Graal fiction. Ces
deux textes ont en commun de se cantonner, de fagcon aussi ludique
que troublante, sur ce terrain mal défini qui est a la frontiére de la
fiction et de la théorie. C’est ce terrain qui sera I’objet de la présente
étude : a partir du texte de Roubaud, sur lequel je ne m’attarderai que
le temps de montrer qu’il pose un probléme de catégorisation bien
réel (et nullement fictif), je chercherai a baliser le champ spécifique
de la critique littéraire, me demandant dans quelle mesure une part de
fictionnalité pourrait y étre inhérente. Pour ce faire, je proposerai un
rapide détour par les usages que diverses sciences humaines font de
la notion de fiction, parce qu’il me semble que les analyses littéraires
de la fiction se préoccupent assez peu de corpus critiques, et que ces

> Jean-Marie Schaeffer, Pourquoi la fiction ?, Paris, Seuil (« Poétique »), 1999.



LA « FICTION THEORIQUE » 99

corpus nécessitent d’autres moyens d’approche que ceux qu’on peut
pratiquer pour le roman.

Les « fictions théoriques » de Roubaud

Revenons-en donc a notre année 1978 : au contraire de 1’ouvrage
de Mannoni, celui de Roubaud semble tout faire pour éviter de poser
un contrat de lecture explicite. Si le paratexte du premier remplissait
parfaitement sa fonction de fixation d’un horizon de lecture pragmati-
que, celui de Graal fiction est beaucoup plus ambigu. Le livre
s’ouvre sur une page de présentation :

Texte Original en Prose Frangaise contenant : du Conte, du Récit, de
la @éorie, des Révélations inédites sur :

la Signification Profonde et les circonstances Véritables de la Composi-
tion des Romans traitant de :

Merlin et Viviane, Lancelot et Gueniévre [etc.]*.

Nous nous trouvons d’emblée devant un texte dont la définition est
équivoque. Si nous laissons de c6té le petit jeu de pastiche suggérant
une enquéte de presse a scandale ou des révélations €sotériques, nous
demeurons pourtant, a ce stade, incapables de conclure un pacte de
lecture. La table des matiéres ne nous aidera pas, qui passe d’une
premiére section intitulée « conte » A une cinquiéme qui porte le titre
intriguant de « fictions théoriques ».

La fiction parait prendre le dessus dans les premi€res pages,
notamment lorsque Roubaud nous affirme qu’il a résolu le mystére
du Graal, dont les secrets dangereux seront révélés tout au long des
26 volumes de ce Graal fiction, dont nous n’avons bien entendu que
le « premier ».

Mais en poursuivant la lecture, nous ne pouvons qu’étre frappés
par I’érudition théorique d’un auteur qui a une connaissance trés
approfondie aussi bien des sources médiévales que de la littérature

4

Jacques Roubaud, Graal fiction, Paris, Gallimard (« nrf »), p. 7.



100 CHRISTOPHE IMPERIALI

critique. Les « fictions théoriques », en particulier, ne nous surpren-
draient nullement si nous les lisions dans les colonnes de Romania ou
d’une autre revue critique, et la part de fiction qui les habite est loin
de s’imposer au regard. La posture générale face a la matiére abordée
est bel et bien celle du critique : les textes médiévaux ne sont pas
simplement considérés comme des histoires dont on peut s’inspirer,
mais ils sont placés dans une historicité précise, qui inclut également
des questions philologiques de tradition manuscrite, de traits
dialectaux, etc. Par ailleurs, Roubaud s’appuie sur bon nombre de
travaux critiques récents et entre en dialogue avec plusieurs médiévis-
tes sur leur terrain, qui est essentiellement théorique. Si le titre de
« fiction théorique » ne nous mettait la puce a I’oreille, sans doute
I’idée ne nous viendrait-elle méme pas de mettre en cause le statut de
ce texte.

Mais pourtant, ce titre est sous nos yeux, et il faut bien le prendre
en considération. En quoi ces textes méritent-ils d’étre appelés
« fictions » ? Certes, les hypothéses qui y sont formulées ne coulent
pas de source, mais elles sont construites piece a piece, dans une
succession de déductions présentées comme logiques et qui prennent
directement appui sur les textes et sur la critique antérieure. Cette
facon de fonctionner est celle de toutes les constructions critiques de
cet ordre, et c’est peut-€tre un premier élément qui parait les
distinguer de constructions fictionnelles : dans les premicres, il faut
prouver, tandis qu’il suffit de montrer dans les secondes.

Le doctorant qui se confronterait a cette matiére pourrait donc, sur
cette base, se détourner d’un titre provocateur et se résoudre sans
arriére-pensée a classer Graal fiction dans la catégorie « B. Textes
critiques » de sa bibliographie de thése, bien qu’il elit d’abord fait
I’erreur, influencé par le titre et par le nom de 1’auteur, de le classer
dans la catégorie « A. Sources ».

Mais quelque chose, tout de méme, le retient : peut-on faire fi si
légérement d’un titre et d’un espace social de publication (un volume
nrf Gallimard n’est pas un article de Romania) ? Et le voila, pris
d’un soudain scrupule, qui remet I’ouvrage sur le métier, au péril,
peut-tre, de sa tranquillité intellectuelle. Car a présent, le poison est



LA « FICTION THEORIQUE » : 101

dans le fruit : c’est une frontiére réputée imperméable qui menace de
prendre I’eau, et les sécurisantes cases bibliographiques consacrées
qui risquent de s’effondrer ou de se dissoudre.

Pourtant, il ne peut plus reculer — question de probité. Tout au plus
pourra-t-il publier quelque part, sous forme d’article théorique, un pan
de son autobiographie scientifique...

Pourquoi « fiction » ?

Voila donc le probléme, tel qu’il apparait 4 ce stade : un texte qui
a toutes les apparences de I’article scientifique et qui se rattacherait
donc sans difficulté & la sphére de la critique littéraire s’affiche
pourtant comme une fiction. Fiction « théorique », certes, mais fiction
tout de méme. Ecarter cette étiquette, c’est passer 3 coté d’une des
dimensions importantes de ce texte, et sans doute de la plus subversi-
ve. Mais, a I’opposé, accepter sans broncher ce rattachement ne va
pas sans soulever d’autres difficultés : on pourrait bien prendre de la
hauteur et reconnaitre qu’en effet, ce texte est une pure fiction, dans
la mesure ot rien de ce qui y est avancé n’est proprement vérifiable,
dans la positivité des faits. Mais de 1d a considérer tout discours
spéculatif (voire méme tout discours, la distance du mot a la chose
ne pouvant étre comblée d’aucune maniére) comme fiction, il n’y a
qu’un pas.

Nous sentons pourtant bien la différence irréductible de nature qui
existe entre un conte de fées et un article de quotidien. Cette
différence, nous sentons qu’elle repose essentiellement sur le type de
rapport a la réalité. Nous savons que ce n’est pas dans la réalité que
le grand méchant loup tire la chevillette pour que choie la bobinette,
tandis que nous supposons que les événements relatés dans les articles
de journaux sérieux décrivent un état de la réalité du monde.

Mais comme nous I’avons entrevu, il y a tout une série de textes
dont le statut référentiel est plus ambigu : dans un texte comme celui
de Mannoni, il faut que le contrat de lecture soit posé explicitement
pour barrer la route a 1’illusion mensongére qui pourrait nous porter
a croire que tout cela est vrai.



102 CHRISTOPHE IMPERIALI

Schaeffer insiste sur le fait que ce qui distingue principalement la
fiction de I’illusion, au sens commun du terme, c’est que, dans le cas
de la fiction, nous sommes toujours conscients qu’il ne s’agit pas de
la réalité, ce qui bloque le processus d’immersion en deca de la
croyance :

[...] dans le cas de I’immersion fictionnelle, je sais en quelque sorte par
définition — c’est-a-dire par le simple fait de 1’accord de feintise
ludique partagée — que j’ai affaire 2 un semblant. Cela suffit pour
bloquer le passage des mimeémes vécus en état d’immersion au module
mental qui, en ’absence de ce « frein moteur » pragmatique, les

traiterait comme les représentations qu’ils se bornent 2 imiter’,

Si ce dispositif mis en place par Schaeffer peut fonctionner
relativement bien dans le cadre de textes narratifs (un conte aussi bien
qu’un article de presse), il n’est pourtant pas évident qu’il permette
d’aborder des textes comme les « fictions théoriques » de Roubaud
ou, plus généralement, des textes & vocation critique. A tout le moins
faudrait-il spécifier certains termes et se demander ce qu’il en est,
dans de tels textes, des notions de croyance ou de vérité. On pourra
supposer que I’exhibition de sources attestées, la mention de travaux
critiques bien réels et consultables dans les revues autorisées, ou
encore la construction méme du propos, scandée par des articulations
logiques et des justifications de tout argument avancé, sont autant
d’éléments qui ouvrent plutét un horizon de lecture du cété de la
confiance, ou du moins d’un rapport a son objet qui soit guidé par un
certain principe de vérité. En tous les cas, nous sommes bien loin, a
priori, d’un contrat de feintise ludique : le critique cherche a dégager,
d’une certaine maniére, une vérité du texte.

5 Jean-Marie Schaeffer, op. cit., p. 192.



LA « FICTION THEORIQUE » 103

Quelle vérité ?

Tout petits, nous apprenons a séparer fiction et réalité : nous
comprenons bien vite que le risque que nous courons de croiser le
grand méchant loup au coin d’un bois est minime, et nous acquérons
rapidement cette faculté a ce que Schaeffer appelle « I’autostimulation
mimétique ». Ainsi, depuis le « il était une fois » de notre prime
enfance, nous savons ce qu’est un pacte de « feintise ludique
partagée ».

Mais si un texte ne commence ni par « il était une fois », ni méme
par « la marquise sortit a cinq heures », mais plutdt par « Mesdames,
Mesdemoiselles, Messieurs, [...] En présentant devant vous voici déja
longtemps quelques réflexions sur les problémes généalogiques de la
famille des gardiens du Graal, [...] »°, sommes-nous, dans ce cas,
habilités a dégainer derechef la vieille question : « est-ce que ce
qu’on nous dit ici est bien vrai » ?

Il est possible d’imaginer la précaution (totalement inutile) qui
consisterait a vérifier que ladite marquise n’est pas vraiment sortie a
cette heure, puisqu’elle n’a pas vraiment existé. Dans ce cas, nous
sommes donc d’emblée dans la feintise ludique. Mais il semble plus
difficile de mesurer a I’aune d’un principe de vérité les propos tenus
par Roubaud sur la famille des gardiens du Graal. En effet, si les
gardiens du Graal ont en commun avec la marquise de n’avoir jamais
existé, la question de la croyance ne porte pas, entre les deux textes
considérés, sur le méme type de « réalit€ ». Dans les textes de
Chrétien de Troyes ou de Robert de Boron, la référentialité des
gardiens du Graal peut étre interrogée dans les mémes termes que
celle de la marquise ; mais chez Roubaud, la question est tout autre :
les gardiens du Graal ont existé. Ils ont existé dans les textes de
Chrétien de Troyes ou de Robert de Boron. Autrement dit, la
« Vérité » que nous pouvons chercher 2 mesurer n’est pas la méme
selon que le texte considéré est un texte narratif primaire ou un texte

¢ Jacques Roubaud, op. cit., p. 186.



104 CHRISTOPHE IMPERIALI

secondaire. Dans le premier cas, I’univers référentiel est le monde ;
dans le second cas, c’est un autre texte, un texte primaire.

Pour pouvoir estimer que Roubaud dit vrai, il ne faut donc
nullement supposer que les gardiens du Graal ont réellement existé ;
il suffirait de pouvoir démontrer que ce qu’il dit est vérifiable sur la
base des textes qui sont ses sources.

Et c’est 13, bien siir, que nous butons a nouveau sur le cceur du
probléme : une preuve de cet ordre ne pourra jamais €tre administrée,
puisqu’il est entendu que l’'idée d’une vérité unique d’un texte ne
saurait étre qu'une vue de I’esprit, une chimeére — en un mot : une
fiction...

Une démarche tendant a accéder a cette vérité unique du texte a
travers des outils qui se veulent aussi scientifiques que possible
pourrait donc fort bien, a priori, correspondre a 1’étiquette de
« fiction théorique ».

Extensions du « monde possible »

En réfléchissant de plus prés au type d’univers décrit dans les
textes, plusieurs théoriciens de la fiction littéraire ont contribué a
développer la notion de « monde possible ».

Cette notion, qui renoue implicitement avec le sens étymologique
du mot « fiction », donne a voir une image de l’artiste comme
faconnant un monde de ses mains. Un monde différent de celui dans
lequel nous vivons, méme s’il peut y ressembler en tout point ; un
monde que ’on supposera doté de ses structures et de ses lois
internes, méme si la plupart demeurent cachées ou implicites a la
lecture ; un monde qu’il s’agira donc, pour chaque lecteur, de
recomposer dans I’acte de lecture.

Je voudrais maintenant replacer quelques enjeux importants de
cette notion de monde possible dans le champ littéraire, puis I’ utiliser
comme outil d’investigation dans un rapide tour d’horizon qui nous
permettra d’observer la fagon dont différentes sciences humaines
intégrent, a leur facon, une réflexion sur la fictionnalité dans leurs
constructions épistémologiques.



LA « FICTION THEORIQUE » 105
Incomplétude

Le point sur lequel il me parait le plus important d’insister par
rapport a ces mondes possibles est I’incomplétude essentielle qui les
caractérise. Au contraire du monde réel, dans lequel nous nous
mouvons librement, forts de nos organes perceptifs divers, le monde
possible d’un texte littéraire est tout entier circonscrit par les seuls
mots de ce texte. Rien ne saurait y exister en dehors d’eux. Mais cela
n’implique pas pour autant que nous nous en tenions, dans la
représentation mentale que nous nous faisons de ce monde, aux seuls
éléments énoncés par le texte. Un exemple treés éloquent de cela est
fourni par les fréres Strougatski, dans leur roman Le Lundi commence
un samedi. Le narrateur de ce récit peut accéder a des mondes
romanesques grice a une machine a voyager dans le « temps décrit »,
et on le voit s’étonner de certains habillements qu’il y rencontre :

[...] des souliers jaunes et une cravate a fleurs (sans pantalon, sans
chemise ni méme linge de corps), d’élégantes chaussures enfilées sur
des pieds nus. Les passants ne réagissaient pas, moi j’étais trés géné,
et puis je me souvins que certains auteurs ont 1’habitude d’écrire des
phrases de ce genre : « La porte s’ouvrit, un homme élancé et musclé,
en casquette et lunettes noires se montra dans 1’encadrement »'.

Lorsque nous lisons, nous ne cessons de compléter les représenta-
tions que le texte nous livre. Ce n’est pas parce qu’on ne nous décrit
que des souliers et une cravate que nous allons nous représenter un
homme qui ne porte aucun autre vétement ; ce n’est pas parce qu’on
ne nous dit rien de la grand-meére d’Emma Bovary que nous allons
supposer qu’elle n’en a pas, ni méme suspendre notre faculté de nous
prononcer sur ce point.

7 Cité dans Richard Saint-Gelais, « La Fiction 2 travers l’intertexte : pour une

théorie de la transfictionnalité », in Alexandre Gefen / René Audet (éds.),
Frontiéres de la fiction, Québec, Nota Bene (« Fabula »), 2001, pp. 61-62.



106 CHRISTOPHE IMPERIALI

Nous passons donc notre temps de lecture a compléter, en partant
du principe par défaut que ce qui n’est pas décrit doit étre « nor-
mal », ¢’est-a-dire que le monde narratif est, sauf avis contraire, une
réplique de notre monde. Umberto Eco cite I’exemple d’un début de
roman de science-fiction, ou est mentionné un robinet d’eau douce.
De par I'incongruité, a priori, de cette précision (il va de soi, pour
nous, qu’'un robinet délivre de I’eau douce, et il est donc inutile de le
préciser), nous devons supposer que nous sommes dans un monde ou
les choses ne sont pas telles, ce que nous n’aurions évidemment
jamais eu I’idée d’imaginer si rien ne nous y avait invité®. Eco parle
de « petits mondes » pour désigner ces mondes narratifs, qu’il met en
regard des « mondes maximaux » que le lecteur cherche plus ou
moins assidiiment & composer a partir de sa lecture.

Pierre Bayard, de son c6té, parle de « monde intermédiaire » pour
désigner cet espace subjectif constitué¢ par chaque lecture entre le
monde réel et les « fragments de monde » que nous livre le texte :

[L’Jincomplétude du monde de I’ceuvre incite a supposer qu’il existe
autour de chacune, produit par le caractére limité des énoncés et
I’impossibilité d’augmenter le nombre d’informations disponibles, tout
un monde intermédiaire — dont une part est consciente et une part
inconsciente — a propos duquel les supputations du lecteur se dévelop-

pent afin que 1'ceuvre, complétée, puisse atteindre A 1I’autonomie®.
L’enquéte critique

Cette réflexion prend place dans un ouvrage qui, lui aussi, se
développe autour de la frontieére difficile qui sépare la théorie de la
fiction. Cette frontiére est d’ailleurs a la fois son lieu de déploiement
et une part importante de sa problématique, puisque tout le propos est

®  Voir Umberto Eco, Les Limites de l'interprétation, Paris, Grasset, 1992 [Milano,
1990], p. 226 sqq.

Pierre Bayard, Qui a tué Roger Ackroyd ?, Paris, Minuit (« Paradoxe »), 1998,
p- 129.



LA « FICTION THEORIQUE » 107

construit autour d’une contre-enquéte que propose Bayard, qui tend
a démontrer que la maniére dont Hercule Poirot résout I’énigme du
Meurtre de Roger Ackroyd, chez Agatha Christie, tient du délire
interprétatif, et que le meurtrier n’est pas celui que désigne le céleébre
détective. La brillante démonstration de Bayard repose sur un
paralléle explicitement assumé entre la démarche du détective et celle
du critique :

[...] c’est prendre le risque de construire nous-méme une lecture
délirante, puisque c’est procéder a une démarche identique a celle de
Poirot, consistant, comme il le fait tout au long du livre, & rechercher

minutieusement des indices, a interpréter des faits et & organiser nos

déductions en une construction d’ensemble harmonieuse'°.

Et a propos de ces indices, il précise plus loin :

L’indice est moins un signe déja présent qu’un signe qui se constitue
aprés coup dans le mouvement herméneutique de |’interprétation,
laquelle, en proposant un sens définitif, hiérarchise les données et
construit A rebours une structure textuelle plausible!.

Inutile de préciser qu’il existe une profonde différence de nature
entre Poirot et Bayard vis-a-vis de leur objet : Poirot méne I’enquéte
au sein de 'univers ou se présente 1’énigme, tandis que Bayard ne
dispose pour toute mati¢re que des « fragments de monde » que lui
livre le texte. Cela implique des différences trés sérieuses, & commen-
cer par le fait que Poirot peut aller vérifier les comptes du docteur
Sheppard ou se renseigner sur le nombre de paires de chaussures que
Ralph Paton a prises dans ses bagages, ce que Bayard ne saurait
évidemment faire. En revanche, Bayard dispose d’un élément qui
n’est pas (en tous cas pas explicitement) dans I’attirail de Poirot : il
connait les « lois du genre » et sait, par exemple, que dans un roman

0 Ibid., p. 15.
" Ibid., p. 89.



108 CHRISTOPHE IMPERIALI

policier I’assassin ne peut pas €tre un vagabond de passage, qu’il faut
que ce soit un personnage central du récit, et qu’il doit paraitre
innocent, pour que la révélation de sa culpabilité dans les derniéres
pages produise I’effet escompté.

Pourtant, en dépit de ces différences (sur lesquelles nous revien-
drons), ces deux démarches présentent un projet commun : le
détective et le critique, de leurs positions hétérogenes, cherchent tous
deux a résoudre une énigme, a déchiffrer un état de fait pour doter
une série d’événements d’une cohérence et d’une intelligibilité
maximales. Car s’il est évident que le texte présente un monde
fondamentalement incomplet, il faut noter que le monde dans lequel
nous vivons se présente bien souvent a nous comme fragmentaire,
incohérent, et donc nécessitant un travail d’interprétation pour faire
sens. C’est évidemment le cas d’une énigme policiére ; mais tout
événement, tout objet réel, peut se présenter comme un signe a
déchiffrer.

Certes, I’objet sur lequel portent les efforts herméneutiques de nos
deux enquéteurs n’est pas de méme nature, et leurs outils d’investiga-
tion, de ce fait, divergent également. Dans un cas, c’est un pan du
monde « réel » qu’on cherche a doter d’une plus grande cohérence,
tandis que dans l'autre, c’est 2 un texte (pris comme « monde
possible ») qu’il s’agit de donner une meilleure intelligibilit€. Du
coup, Poirot cherche a expliquer comment les choses ont bien pu se
passer pour que tout soit explicable, tandis que Bayard essaie de
combler des lacunes logiques qui lui paraissent miner la démonstra-
tion de Poirot, de sorte a doter le monde possible du roman d’une
meilleure cohérence. Dans les deux cas, I’interpréte ajoute une couche
de sens a une entité percue comme incompléte puisque manquant de
cohérence.

Un des éléments qui autorise cette analogie, c’est donc que le
monde possible du roman n’est pas le seul 4 nous apparaitre
fragmentaire. Le monde dans lequel nous vivons peut nous étre
fortement inintelligible au méme titre qu'un monde romanesque
donné. Certes, une différence ontologique forte subsiste entre ces
deux mondes, |’'un étant complet tandis que 1’autre est fragmentaire,



LA « FICTION THEORIQUE » 109

de fait. Mais d’un point de vue phénoménologique, cette frontiére
pourtant indiscutable tend a s’estomper.

Raconter I’Histoire / une histoire

A ce propos, arrétons-nous un instant sur une expérience intéres-
sante tentée par quelques historiens sous le titre d’« histoire virtuel-
le » ou « histoire contrefactuelle ». Un recueil édité en 1998 sous la
direction de Niall Ferguson et intitulé Virtual History' rassemble
diverses études dont les titres commencent systématiquement par
« what if... ». Que se serait-il passé si telle ou telle chose s’était ou
ne s’était pas produite ? Le nez de Cléopitre...

Dans la préface, Ferguson problématise la question du détermi-
nisme historique : un historien peut-il prétendre maitriser suffisam-
ment les lois cachées qui dictent I’évolution de nos sociétés pour
pouvoir construire des hypothéses solides a partir d’un donné, qu’il
soit réel ou contrefactuel ? Une telle position concerne sans doute
assez indirectement les historiens de 1’ Antiquité, mais n’est-ce pas un
des principaux objets de I’histoire économique que de sonder les
mécanismes sur lesquels reposent les « lois du marché », de fagon a
anticiper ce dont demain sera fait ?

Dans le recueil Virtual History, le caractere scientifique de la
démarche déductive n’empéche pas les auteurs de reconnaitre qu’ils
produisent de pures fictions. Il n’est d’ailleurs guere possible de lire
ces textes autrement, le ressort du « what if... » faisant volontaire-
ment dérailler le train de I'histoire en un point précis pour lui faire
parcourir des espaces qui n’appartiennent plus au monde réel et ne
sont donc plus du ressort de I’histoire, & strictement parler. « Espaces
qui n’appartiennent plus au monde réel », ¢’est-a-dire, pour étre plus
précis, « qui ne se présentent plus comme susceptibles de lui
appartenir demain, puisque les choses se sont passées autrement, mais
qui, un jour, ont bien pu étre pressentis comme 1’hypothése la plus

12" Niall Ferguson (éd.), Virtual History : Alternatives and Counterfactuals, London,
Papermac, 1998.



110 CHRISTOPHE IMPERIALI

vraisemblable ». En effet, les rédacteurs ont adopté comme principe
de ne construire que des élaborations qui, au moment du « déraille-
ment » occasionné pour les besoins de la fiction, auraient pu étre des
perspectives tout a fait sérieuses. Ils font, en quelque sorte, de
I’histoire prospective a posteriori — ce qui revient a dire qu’ils
écrivent une fiction, sous la marque du conditionnel passé. Ils
sondent, a nouveau, un « monde possible », dont ils savent, mainte-
nant, qu’il n’a pas ét€ ni ne sera jamais réalisé.

Relier des points

Mais ce n’est pas que lorsqu’ils s’adonnent a I’histoire contrefac-
tuelle, ou méme a I’histoire prospective, que les historiens ont maille
a partir avec cette notion de « monde possible ». Le travail de tout
historien n’est-il pas comparable a ces jeux pour enfants qui consis-
tent a relier entre eux des points afin d’obtenir une maison, un chat
ou un avion ? Dans de telles structures, plus les points sont nombreux
et resserrés, plus il est aisé de produire entre eux un tracé net et sir.
En pareil cas, on peut supposer que tous ceux qui tenteront I’exercice
obtiendront presque exactement le méme dessin ; il n’y a guére de
place ici pour I’hypothése. Mais plus ces points s’éloignent les uns
des autres, plus le travail de reconstitution d’un dessin cohérent
(toujours dans I’'idée d’une complétude de sens, de la constitution
d’une forme intelligible) nécessitera d’effort. Cet effort sera de nature
interprétative et fonctionnera donc par hypotheses.

Prenons pour exemple symptomatique de cette position 1’archéolo-
gue qui doit tenter de se forger (ou de forger pour ses lecteurs — j’y
reviendrai) une image intelligible d’une civilisation disparue depuis
deux ou trois millénaires. Son objectif ultime serait de reconstituer
une image fideéle de ce monde, de son fonctionnement social et
institutionnel, de ses arts, de sa religion, de sa vision de ’homme,
etc. — et les pieces de cet immense puzzle sont les quelques tessons
de céramique qu’il parviendra a dégager de la terre... L historien,
toutes proportions gardées, travaille également selon un tel modele.



LA « FICTION THEORIQUE » 111

Archéologie de la psyché

Mais I’historien n’est pas le seul a partager ce type de préoccupa-
tions avec 1’archéologue :

En présence de I'imperfection de mes résultats analytiques, il ne me
restait qu’a suivre I’exemple de ces chercheurs qui ont le bonheur de
ramener au jour, aprés un long ensevelissement, les restes inestimables,
bien que mutilés, de 1’antiquité. D’aprés les meilleurs modeles
empruntés a d’autres analyses, j’ai complété ce qui était incomplet,
mais, comme un archéologue consciencieux, je n’ai pas négligé, dans
chaque cas, de faire connaitre ce que j’ajoutais aux parties authentiques.

C’est Sigmund Freud qui parle ici de sa résolution du cas Dora®,
convoquant le modele de I’archéologue qui n’a jamais cessé de le
passionner et avec lequel il s’est toujours senti de profondes affini-
tés'*. Pour le psychanalyste, il s’agit donc aussi, si ’on veut, de
reconstituer la cohérence et de saisir le fonctionnement d’un monde
particuliérement secret : 1’inconscient. Dans ce cas, le « monde
possible » considéré se rapproche plus de celui qui intéresse le
critique littéraire que celui sur lequel travaille I’historien, dans la
mesure ou ce monde n’a pas de réalité tangible hors de la langue, le
discours étant la principale voie d’acces a I’inconscient dans le cadre
de la cure analytique. Pour le psychanalyste comme pour le critique
littéraire, le lieu de contact avec le monde étudié est un discours.

A ce stade de notre réflexion, il apparait de plus en plus clairement
que ce n’est pas I’existence d’une vérité unique a propos du monde
sur lequel s’exercent des spéculations qui crée une rupture entre deux
groupes distincts — dont 1’un pourrait étre de I’ordre de la science et
I’autre de la fiction. Le caractére potentiellement vérifiable de la
« vérité » archéologique ou historique ne constitue pas une différence

' Sigmund Freud, Cing psychanalyses, Paris, PUF, 1954, pp. 5-6.

" Voir Malcolm Bowie, Freud, Proust et Lacan. La théorie comme fiction, trad. de
I’anglais par J.-M. Rabaté, Paris, Denoél (« L’espace analytique »), 1988
[Cambridge University Press, 1987], pp. 38 sqq. ou pp. 235-236.



112 CHRISTOPHE IMPERIALI

de nature entre le travail de 1’archéologue ou de I’historien et celui
du psychanalyste ou du critique littéraire, puisque, en fin de compte,
ils se trouvent tous devant un méme type de monde fragmentaire dont
ils doivent reconstruire la cohérence.

Il est donc temps d’exprimer clairement 1’hypothése qui est en
filigrane derriére tous ces exemples : les uns comme les autres se
livreraient, dans le mouvement qui les porte a doter leur objet
d’observation d’une complétude et d’une intelligibilité supérieures, a
une activité de nature fictionnelle. Mais dans tous les cas, cette
construction mentale que je qualifie de fictionnelle est orientée par
une finalité heuristique : tous cherchent a& construire la meilleure
approximation possible de leur objet, par nature lacunaire (faute de
quoi leur travail n’aurait pas lieu d’étre). Fictions donc, mais fictions
fonciérement théoriques...

Fiction anthropologique

« Ainsi, comprendre revient a voir des connexions en inventant des
membres intermédiaires, et & imaginer des mondes possibles »".
Cette phrase de Francis Affergan synthétise a merveille I’ensemble
des nos précédentes réflexions ; I’'idée qu’elle exprime apparait, en
quelque sorte, comme le dénominateur commun des diverses
approches considérées jusqu’a présent : psychanalyse, archéologie,
histoire, et critique littéraire. Dans tous ces cas, je vois en effet une
démarche commune qui vise a la compréhension, et qui utilise
I’invention'® comme un outil indispensable a cette fin.

' Prancis Affergan, « Textualisation et métaphorisation du discours anthropologi-
que », Communications no 58, L’Ecriture des sciences de I’homme, Paris, Seuil,
1994, p. 35.

16 Ce terme d'invention exprime cela parfaitement, puisque son histoire le fait
participer a la fois du trouver et de I’imaginer. Plus que fiction, ol ne transparait
que la facture, invention désigne ce type trés particulier de vérité propre a un
« monde possible » : une vérité que nous recherchons tout en sachant qu’elle
n’existe pas a proprement parler — c’est-a-dire qu’elle n’existe pas en dehors du
fait que nous la cherchons, mais qu’elle est néanmoins une hypothése indispen-
sable 2 cette recherche...



LA « FICTION THEORIQUE » 113

Cette phrase ne se rapporte pourtant a aucun des quatre domaines
évoqués jusqu’a présent ; elle s’inscrit dans une réflexion trés riche
sur la notion de fiction telle qu’elle se manifeste dans le champ
anthropologique. Bien que cela ne fasse que confirmer les pistes déja
esquissées, je cite encore Affergan pour montrer la logique propre de
son argumentaire :

[...] en anthropologie, I’objet est toujours mis en scéne, contextuel-
lement construit et reconstruit, [...] et donc mis en intrigue, interconnec-
té, sélectionné, disposé en séquences, bref, configuré. La tache de
I’anthropologue se dédouble : construire un texte et, par voie de

conséquence, métaphoriser un donné'’.

Cette mise en intrigue sur laquelle insiste Affergan tient largement
a la communicabilité des observations ethnologiques. L’anthropologue
se doit de présenter a ses lecteurs un monde aussi intelligible que
possible. Cela le porte fatalement a cette reconfiguration qui se
double, selon Affergan, d’une forte dose de métaphorisation qui
éloigne graduellement le propos du discours factuel pour le tirer du
c6té de la fiction',

A nouveau, le monde étudié est marqué, du point de vue de
I’anthropologue, par I’incomplétude et, en tant que tel, il est difficile
a appréhender. Le travail de celui qui 1’analyse est donc, ici encore,
de le compléter aussi minutieusement que possible pour le rendre
accessible a d’autres ; le compléter « en inventant des membres
intermédiaires ».

" Ibid,

' «[...] une construction artificielle, une élaboration schématique, une fabrique
expérimentale » (Francis Affergan, La Pluralité des mondes, Paris, Albin Michel,
1997, p. 11) : cette définition atteste qu’il parle bel et bien de la méme « fiction »
que nous, et pas simplement d’une narrativisation qui rendrait son propos trés
voisin de celui que Ricoeur développe sur 1’histoire, notamment dans Temps et
récit. 11 faut, 2 mon sens, se garder de rabattre ces deux notions I’une sur 1’autre.



114 CHRISTOPHE IMPERIALI

Réécriture, continuation et commentaire

Aprés ce tour d’horizon qui nous aura permis de dégager un
fonctionnement « fictionnel » commun a plusieurs sciences humaines,
revenons-en a la littérature.

Au-dela des différents paralléles esquissés jusqu’a présent entre
plusieurs disciplines, je voudrais ajouter un trait qui concerne en
propre la critique littéraire et qui la distingue des autres domaines que
nous avons passés en revue : la matiére dont elle est constituée est la
méme que celle qui forme son objet de recherche. Je veux dire par
1a que la critique littéraire produit des textes qui réfléchissent sur des
textes. Comment, dés lors, ne pas imaginer qu’il se crée une zone
d’indétermination générique ou 1’observateur et 1’ observé risquent de
se perdre dans un jeu de miroirs plus ou moins conscient ? C’est ce
que suggeére Michel Charles, lorsque, ayant qualifi€é le discours
critique de discours intermédiaire entre science et fiction, il précise :

On dira en effet, reformulant ici, sur un autre plan, I’idée d’un discours
intermédiaire, que I’ensemble des discours secondaires reléve sinon
d’un art moyen, du moins d’une science moyenne : il sont pris entre la
volonté de dire ce qui est — et de le faire connaitre — et le désir de
construire une fiction. Et si méme il n’y avait pas ce désir [...], il y
aurait au moins I’impossibilité d’échapper 2 la puissance fictionnelle du
langage et a 1’effet de conaturalité du discours primaire et du discours

secondaire'®.

Ainsi, I’attraction de la fiction serait un élément avec lequel devrait
composer tout discours critique. La vision de Charles rejoint
parfaitement en cela les considérations d’un essayiste comme Caillois,
qui voit manifestement 1’attraction fictionnelle comme une tentation

' Michel Charles, L’Arbre et la source, Paris, Seuil (« Poétique »), 1985, p. 33.



LA « FICTION THEORIQUE » 115

dont il faut se méfier, comme un risque de dérive a conjurer autant
que possible®.

Cette force d’attraction exercée par la fiction sur le discours
critique est d’ailleurs un aspect que 1’on s’étonne de voir presque
totalement laissé de c6té par Genette lorsqu’il passe en revue les
différents types de « littérature au second degré »*'. Dans Palimpses-
tes, la question du « métatexte » (c’est-a-dire du « discours sur », de
la relation critique) est traitée trés rapidement par le narratologue, qui
ne lui consacre que quelques lignes dans sa typologie initiale avant
de n’y revenir qu’en toute fin de volume, d’une fagcon qui ne saurait
convaincre tout a fait. Il rappelle d’abord que la métatextualité « n’est
jamais en principe de I’ordre de la fiction narrative ou dramatique,
alors que I’hypertexte est presque toujours fictionnel, fiction dérivée
d’une autre fiction ou d’un récit d’événement réel. C’est une donnée
de fait, d’ailleurs, et non de droit »**, précise-t-il, avant de donner
I’exemple d’un hypertexte non-fictionnel (un pastiche de Kant), puis
d’avancer encore : « le métatexte, lui, est non-fictionnel par essen-
ce ». 1l est étonnant de relever autant d’a-peu-prés dans la langue
toujours limpide et précise de Genette : le métatexte est-il non-
fictionnel « par essence », ou sa non-fictionnalité est-elle une
« donnée de fait » ?

Genette se contente, en I’occurrence, d’écarter la question (ce
qu’on lui pardonne aisément, au vu de I’ampleur de ce qu’il embrasse
déja...) ; mais il précise encore, tout de méme : « I’hypertexte a
toujours peu ou prou valeur de métatexte : le pastiche ou la charge

% Voir Marielle Macé, « Fables pensives. Les effets de la fiction dans quelques
essais méditatifs », in Frontiéres de la fiction, op. cit., p. 322.

J'appelle ainsi, conformément au sous-titre donné par Genette a ses Palimpsestes,
toute littérature qui ne prend sa pleine mesure que dans le rapport qu’elle
entretient A un texte antérieur.

Gérard Genette, Palimpsestes. L’écriture au second degré, Paris, Seuil (« Poéti-
que »), 1982, p. 450 (c’est moi qui souligne). Je rappelle (en simplifiant un peu)
que Genette appelle « hypotexte » le texte source sur lequel s’appuie un texte
secondaire, lequel est appelé « métatexte » s’il est de nature purement commenta-
tive ou « hypertexte » s’il est lui-méme un texte littéraire (voir ibid., pp. 8-12).

21

22



116 CHRISTOPHE IMPERIALI

sont toujours de la ‘critique en acte’, Vendredi est évidemment (entre
autres) un commentaire de Robinson Crusoé »*. L’éminent prous-
tien qu’est Genette ne pouvait certes pas manquer cette dimension du
pastiche, mais on peut tout de méme s’étonner, du coup, qu’il ne
songe pas a sonder plus avant la porosité de cette frontiére entre
hypertexte a vocation métatextuelle (donc fictionnel) et métatexte
« pur » (donc non-fictionnel). Car le seul critére qui permettrait a
cette frontiere d’€tre imperméable serait la distinction nette entre
fiction et non-fiction : le commentaire purement non-fictionnel serait
métatexte, tandis que le commentaire fictionnel (ne serait-ce qu’un
tout petit peu) serait hypertexte a vocation plus ou moins métatextuel-
le... Mais si nous poursuivons le raisonnement élaboré dans les pages
qui préceédent, nous ne pouvons que constater que cette distinction est
loin d’aller de soi. Si la frontiére entre littératures primaire et
secondaire devait s’effondrer, alors celle qui sépare I’hypertexte
commentatif du métatexte la suivrait logiquement dans sa chute?,

Or, je voudrais a présent, en guise de conclusion et pour tirer les
conséquences qui paraissent découler naturellement du parcours que
nous venons d’entreprendre, postuler qu’en effet cette frontiére est
poreuse ; qu’elle sépare des éléments en vertu de criteres quantitatifs
et non qualitatifs. Autrement dit, que ce n’est pas par nature que
I’hypertexte et le métatexte différent, mais par leur degré de fiction-
nalité, et qu’il n’y a pas de solution de continuité entre ces deux
catégories.

Mais du coup, il faut poursuivre sur cette voie et se demander si
ces catégories conservent leur raison d’étre en dépit de cette remise
en cause de leurs frontieres. Le geste qui porterait a remettre un texte
sur le métier ne serait-il pas le méme dans les deux cas, les moyens
seuls distinguant le commentaire de la réécriture ? C’est en tous cas
ce que suggere Michel Butor :

B Ibid., p. 450.

 Je précise que je ne considére ici que 1’ensemble de la littérature « au second
degré », quelle que soit par ailleurs la distance qu’elle manifeste vis-a-vis de toute
vocation commentative et son degré d’émancipation par rapport a son hypotexte.



LA « FICTION THEORIQUE » 117

[...] critique et invention se révélant comme deux aspects d’une méme
activité, leur opposition en deux genres différents disparait au profit de
I’organisation de formes nouvelles®.

Et cette activité dont parle Butor, c’est la continuation, qui est
impliquée par le sentiment, commun aux deux types de « continua-
teurs », qu’il reste quelque chose a dire pour compléter I’ceuvre.

Faire de la critique, c’est toujours considérer que le texte dont on parle
n’est pas suffisant a lui seul, qu’il faut lui ajouter quelques pages ou
quelques milliers, donc qu’il n’est qu’'un fragment d’une ceuvre plus
claire, plus riche, plus intéressante, formée de lui-méme et de ce qu’on
en aura dit®,

Marc Escola va dans le méme sens lorsqu’il précise, en radicalisant
le propos :

[...] il n’est finalement de légitimité pour le discours critique que de
postuler confusément cet inachévement de I’ceuvre [...]. D’un paradoxe
I’autre : si le commentaire se voue a justifier 1’ceuvre telle qu’elle est
(parfaite et essentielle), il postule en méme temps une forme d’insuffi-
sance ou d’incomplétude du texte?’,

Butor et Escola s’entendent pour décrire la « bonne » ceuvre
inachevée comme une ceuvre dont les lignes de force sont suffisam-
ment bien tracées pour inviter naturellement 1’ceil a les suivre au-dela
méme des limites que la publication impose a 1’ceuvre. Escola voit
dans les llluminations de Rimbaud « le meilleur exemple (mais aussi
I’un des tout premiers pour la littérature francaise) de textes ainsi

¥ Michel Butor, « La critique et I'invention », Répertoire III, Paris, Minuit

(« Critique »), 1968, p. 17.

* Ibid., p. 16.

7 Marc Escola, « Existe-t-il des ceuvres que 1’on puisse dire achevées ? », article
en ligne, dans la section « atelier » du site www.fabula.org, consulté le 11
septembre 2006.




118 CHRISTOPHE IMPERIALI

concus comme des ‘fragments’ faisant signe vers une totalité
absente »%,

Achever le Conte du Graal

Pour ma part, je voudrais conclure cet article sur un autre exemple
qui me parait tout aussi €clairant que celui des Illuminations, mais
bien antérieur — un exemple qui nous rameénera, thématiquement, de
Rimbaud a Roubaud, & notre point de départ : le Conte du Graal de
Chrétien de Troyes.

Bien que ce texte soit trés généralement considéré comme
inachevé, on a pourtant pu suggérer de fagon fort séduisante qu’il
I’était peut-€tre volontairement, et Denis Hiie n’hésite pas a imaginer
Chrétien comme « I’inventeur conscient d’une nouvelle chausse-trape
littéraire : 1’ceuvre inachevée »*. Quoi qu’il en soit de cette
question, il est certain que les lignes tracées par Chrétien étaient
suffisamment suggestives pour inviter a la continuation, puisqu’un
demi-siécle aprés I’inachévement en question, le volume de 1’ouvrage
avait quasiment décuplé, sous les plumes d’au moins quatre continua-
teurs différents. Et je ne parle pas ici des réécritures en prose ni des
adaptations dans d’autres langues, trés nombreuses également. Bien
des questions restaient en suspens, auxquelles les divers continuateurs
se devaient d’apporter leurs réponses : Perceval reviendrait-il au
chiateau du Graal et parviendrait-il a guérir le roi méhaignié ? Lui
succeéderait-il ? Ou alors retournerait-il auprés de Blanchefleur ?

Comment celui qui réécrit ou qui continue un tel texte choisit-il la
réponse qu’il apportera a ces questions ? Dans ses options entrera
sans doute une certaine dose de fidélité : il se demandera ce qui serait
le plus logique, le plus conforme a ce qu’il peut percevoir du plan
initial du roman. Il sera certainement aussi guidé dans son choix par
ses motivations plus personnelles : il pourra tirer le texte d’un c6té

B Ibid.
¥ Denis Hiie (éd.), « Introduction », in Polyphonie du Graal, Orléans, Paradigme
(« Medievalia »), 1998, p. 7.



LA « FICTION THEORIQUE » 119

plus moral, ou plus chevaleresque, etc. Dans tous les cas, il fera ce
choix dans son for intérieur, et produira par écrit le résultat de ses
réflexions : la fin de I’histoire qui était restée inachevée.

Qu’en est-il, a présent, des critiques qui se sont penchés sur ce
texte ? Ils sont nombreux a avoir tenté, forts de leurs ingénieuses
constructions théoriques, d’échafauder les plans de ce qu’aurait pu
&tre la fin du récit®™®. Contrairement aux continuateurs, qui cachent
I’essentiel de I’argumentaire pour ne donner a voir que le résultat
narratif, les critiques montrent surtout 1’appareil logique qui leur
permet d’avancer pas a pas jusqu’a la formulation d’une hypothése
plausible pour la fin du texte. Mais la démarche générale n’est-elle
pas de méme nature ? La différence n’est-elle pas une question
d’expression ou de moyens, plutdt que de conception ou de fin ?

Ne pas tarir sa source...

Par ce questionnement, mon objectif n’était pas de contester toute
validité aux séparations habituellement reconnues et de tout faire
basculer dans la fiction. Mais il me semble qu’on peut obtenir une
vision plus fine de ces catégorisations en prenant conscience de leurs
limites. Admettre qu’il y a une part de fiction dans toute construction
théorique prenant pour objet un texte et que, a I’inverse, il entre dans
toute fiction « au second degré » une part de construction théorique
me parait étre un moyen d’éviter un cloisonnement trop sévére qui
empéche parfois d’interroger un texte pour ce qu’il est, sans réduction

3 Voir par exemple J.-G. Gouttebroze, Qui perd gagne, Le Perceval de Chrétien de
Troyes comme représentation de 1’Oedipe inversé, Nice, Centre d’Ftudes
Médiévales de Nice (« Textes et Essais »), 1983, p. 158 ; Philippe Ménard,
« Problémes et mystéres du Conte du Graal, un essai d’interprétation », in
Polyphonie du Graal, op. cit., p. 65 ; Antoinette Saly, « La récurrence des motifs
en symétrie inverse et la structure du Perceval », ibid., p. 156 ; Robert-Léon
Wagner, Sorcier et magicien. Etude sur le vocabulaire de la magie, Paris, Droz,
1939, p. 82 ; Jessie L. Weston, The Legend of Sir Perceval. Studies upon its
Origin, Development and Position in the Arthurian Cycle, Geneéve, Slatkine
reprints, 1975 [London, 1906-1909], p. 120 sqq.



120 CHRISTOPHE IMPERIALI

d’étiquette. Lire Vendredi comme un commentaire de Robinson
Crusoé, par exemple, mais aussi lire les constructions de Roubaud sur
les romans du Graal comme une invention nouvelle qui vient ajouter
une strate au mythe qu’il commente. Comme le dit Jean-Charles
Huchet, « le travail critique cesse de mettre le mythe a-distance ; il
s’y incorpore et participe a ’activité mythique et mythifiante qu’il
relance tout en la réfléchissant »*'. S’il ne faisait que dégager une
vérité scientifique incontestable, le travail critique ne relancerait rien ;
il tarirait au contraire sa source en absorbant toute la part de mystére
ou git I’éternelle faculté de renouvellement du mythe. Peut-étre, en
ce sens, la théorie littéraire doit-elle une part de sa pérennité au fait
qu’elle est bien souvent, peu ou prou, « fiction théorique ».

Que conclure de tout cela, sinon que, comme disait « Joyce », « il
ne peut pas y avoir de [pure] théorie littéraire », car toute théorie
littéraire cache dans ses soutes un passager clandestin parfois
suffisamment discret pour échapper aux contrfles de frontiére : la
fiction.

Christophe IMPERIALI
Université de Lausanne

'« Le Mythe du Tristan primitif et les Folies Tristan », in Danielle Buschinger

(éd.), Tristan et Iseult, mythe européen et mondial. Actes du colloque des 10,11
et 12 janvier 1986, Goppingen, Kiimmerle, 1987, p. 145.



	La "fiction théorique" : regard sur une frontière

