Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 49 (2005)

Artikel: Der unzeitgemasse Denker und der verlorene Mensch : Joaquin
Arderius im Schatten Nietsches

Autor: Leuenberger, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-269578

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-269578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER UNZEITGEMASSE DENKER
_ UND DER VERLORENE MENSCH.
JOAQUIN ARDERfUS IM SCHATTEN NIETZSCHES

Ungewohnlich und kompromisslos gestalten sich bei Friedrich
Nietzsche gleichermassen die zwischenmenschlichen Beziehungen,
der berufliche Werdegang und das philosophische Denkgebiude.
Engeren Kontakt unterhilt er nur mit wenigen und allzu oft opfert er
seine Freundschaften einer iibergeordneten Weltanschauung. Auch
wissenschaftlich ist der Denker, der mit fiinfundzwanzig Jahren —ohne
Promotion und Habilitation— zum Professor der klassischen Philologie
in Basel ernannt wird, bald isoliert. Sein philosophisches Jugendwerk,
Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der Musik (1872), polari-
siert durch die Neuinterpretation der griechischen Kultur und stosst
bei den Philologen auf heftige Ablehnung. Nietzsche briiskiert nicht
nur Friedrich Wilhelm Ritschl, seinen ehemaligen Professoren und
Forderer, sondern auch die deutsche Gelehrtenwelt und zerstdrt im
Grunde seine junge Karriere als respektierter Philologe und Univer-
sitdtswissenschaftler bereits mit dieser ersten Publikation.

Der tragische Bruch ermdoglicht es ihm aber, in seinem unruhigen
Leben, das geprigt ist von Krankheit, Einsamkeit und dem sicheren
Gefiihl, seiner Zeit voraus zu sein und deshalb nicht verstanden zu
werden, ein einzigartiges Schrifttum zu erschaffen, das seine
Aktualitit weit iiber seine Epoche hinaus behalten wird. Die Hinter-
lassenschaft ist umfassend und besteht —neben den im engeren Sinne
literarischen Arbeiten— aus philosophischen Schriften, zahlreichen
Fragmenten und einem weitreichenden Briefverkehr. Die Texte sind
auch mehr als hundert Jahre nach dem Tod des Denkers noch aktuell,
seine kontroversen Denkanstdsse aus der Philosophie nicht mehr
wegzudenken.

Das verschachtelte Denkgebidude, das stets mehr Entwurf als
fertiger Plan ist, bedarf einer sorgfiltigen Lektiire; das beliebte und



118 DANIEL LEUENBERGER

fast beliebige, vom Kontext geloste Zitieren von treffenden Sinn-
spriichen sagt wenig aus iiber das wahre Wesen Nietzsches, der sich
mit unzihligen Fragen des menschlichen Daseins immer wieder neu
beschiftigt hat und nicht selten zu divergenten Aussagen iiber ein und
denselben Gegenstand gelangt ist. Werkimmanente Unvereinbarkeiten
erkldren sich nicht nur aus der kontinuierlichen Weiterentwicklung
der Philosophie, sondern auch aus der dringenden, mit fortschreiten-
dem Alter zunehmend ungeziigelten Arbeitsmethode, die sich hinter
der aphoristischen Mitteilungsform verbirgt.

Rukser bezeichnet Nietzsche mit Recht nicht als Systematiker,
sondern als problembezogenen Denker. Widerspriiche liegen also in
der Eigenheit des philosophischen Zugangs begriindet, in dem der
Philosoph "[...] die Probleme nicht durch eine vorzeitige glatte
Synthese verschiitten wollte und deshalb die Positionen nebeneinander
fortbestehen liess"'. Zum methodischen Denken der Kantischen
Schule besteht eine klare Abgrenzung: "Sdmtliche Werke Nietzsches
[...] entziehen sich einer Systematisierung. Ihre Besonderheit, das, was
sie am meisten als Werke Nietzsches charakterisiert, ist die Tatsache,
dass sie «offene» Werke sind, dass sie die Befreiung des Geistes
suchen und nicht seine Katechisierung [...]"% Das soll nicht heissen,
Nietzsche verweigere sich klaren Aussagen; er zeichnet sich im
Gegenteil durch Bestimmtheit aus: Er steht ein fiir ein klares Nein zur
Idealisierung der Vergangenheit, zur Romantik, zur christlichen Moral
und zu allem Metaphysischen. Hingegen formuliert er ein eindeutiges
Ja zum Nihilismus, zur bedingungslosen Freiheit, zum Leben als
Ausdruck des Willens zur Macht und zur Befreiung des Menschen
aus seiner versklavten Existenz:

Su radical desculpabilizacién de la voluntad, su implacable critica de la
ontologia moral de Occidente, su llamada a una forma distinta y, en

' Udo Rukser, Nietzsche in der Hispania. Ein Beitrag zur hispanischen Kultur~ und
Geistesgeschichte, Bern, Miinchen, Francke Verlag, 1962, S. 64.

2 Mazzino Montinari, Nietzsche, Friedrich. Eine Einfiihrung, Berlin, New York, de
Gruyter, 1991, S. 80.



JOAQUIN ARDER{US IM SCHATTEN NIETZSCHES 119

cualquier caso, superior de vitalidad, su desenmascaramiento de los
idolos que durante siglos han abrigado y a la vez vaciado a los hombres,
su abrasadora llamada de atencién sobre el inminente advenimiento del
nihilismo —«el més inhé6spito de todos los huéspedes»— en cuanto
consumacién consciente del proceso de construccién de nuestra cultura
y, en fin, su infinita capacidad de seduccién determinarian en medida
nada desdefiable el hacer de Musil y del joven Gide, de Azorin y de
Baroja, de Thomas Mann y de Max Weber en alguno de sus registros
fundamentales. Todos ellos —y la lista no acaba en absoluto con sus
nombres— tomaron buena nota del legado de Nietzsche, de su decisiva
constatacién de la ruptura del todo y del ajuste de cuentas que ese

fenémeno epocal iba a traer consigo’.

Nietzsches Gedankengut wird im ausgehenden neunzehnten und
frihen zwanzigsten Jahrhundert auch auf der iberischen Halbinsel
bereitwillig rezipiert. Die Krise der 98er Generation, der Pessimismus,
der das kulturelle Erbe Europas als Last empfinden ldsst, die
existenzielle Bedrohung des Menschen und der moralische und
religiose Werteverlust bilden den Hintergrund, vor dem Nietzsche, der
stimmgewaltig gegen alles Riickwirtsgerichtete, Bewahrende und
gegen jegliches Mittelmass wettert, gelesen wird. Sein Gedankengut
beeinflusst zu einem Zeitpunkt, an dem es an den europdischen
Universititen noch keinen Eingang gefunden hat, die Kunstschaffen-
den verschiedener Disziplinen bereits massgeblich. "Auch in Spanien
sind es nicht die Philosophen und Professoren gewesen, die sich um
Nietzsche gekiimmert haben, sondern die jungen Literaten und
Schriftsteller"*. Ansprechend sind sowohl seine kithnen Gedanken als
auch die Eloquenz, mit der sie vorgetragen werden. Durch seine
Absage an die biirgerliche Moral und an das Christentum sowie durch
seine Skepsis gegeniiber der Wissenschaft und den durch sie
eingeleiteten Fortschritt wird Nietzsche zu einer der wichtigsten
Stimmen des europdischen Kulturraumes, die auch von Intellektuel-

3 Jacobo Mufioz, "La Europa de Nietzsche", in Francisco José Martin (Hg.), Las
Novelas de 1902, Madrid, Biblioteca Nueva, 2003, S. 27-28.
* Rukser, Nietzsche in der Hispania, op. cit., S. 30.



120 DANIEL LEUENBERGER

len, Philosophen und Wissenschaftlemn nicht mehr iiberhért werden
kann; sie vermogen sich der Radikalitidt seines Denkens nicht mehr
zu entziehen.

Die Vertreter der 98er Generation lernen die Philosophie erstmals
niher kennen durch die Studie La philosophie de Nietzsche des
franzosischen Germanisten Henri Lichtenberger’. 1897 kehrt zudem
ein iiberzeugter Anhéinger Nietzsches aus Kuba in die Hauptstadt
Spaniens zuriick: Ramiro de Maeztu, der in seinen jungen Jahren
sowohl von der Proklamation "Gott ist tot" als auch von der Idee des
"freien Geistes" fasziniert ist. Von dieser Stunde weg polarisiert
Nietzsche die spanischen Intellektuellen: Wer das 19. Jahrhundert
positiv bewertet oder gar idealisiert, verachtet ihn, Anhinger von
Erneuerung oder Umbruch dagegen neigen sich ihm zu, sie sehen in
ihm eine Quelle der Hoffnung und erkennen seinen Status als
avantgardistischen Denker und Ikonoklasten an. Miguel de Unamuno
steht ihm zwischen Faszination und Ablehnung gegeniiber, die klare
Handschrift Nietzsches in Unamunos Werk deckt sich hingegen nicht
mit den Selbstaussagen des Spaniers, der zwar wie Nietzsche das
Vulgire verachtet, aber etwa in der Religionsfrage eine ginzlich
andere Grundhaltung einnimmt. Zusammen mit Pio Baroja am
stirksten von Nietzsche beeinflusst ist der erwidhnte de Maeztu. Als
begeisterter Anhidnger des Philosophen wird der Theoretiker der 98er
Generation gelegentlich auch "un Nietzsche espafiol" genannt. Erst als
reiferer Mann klammert er sich wieder an seinen katholischen
Glauben und an ein konservatives Weltbild, stellt sich gegen die

5 "Anunciado ya en enero de 1898 en la Revista Contempordnea, pronto habfa de
difundirse su lectura entre los intelectuales espafioles que segufan atentos las
evoluciones del pensamiento contemporédneo. Los principales representantes del
«98» concuerdan en reconocer que fue la nitida y mesurada sintesis de Lichtenber-
ger la que les proporcioné su primer contacto fecundo con la obra de Nietzsche.
Gonzalo Sobejano, Nietzsche en Esparia, Madrid, Gredos, 1967, S. 50-51. Die
Wirkung ist betrichtlich: "Die Jungen wittern in ihm eine neue Kraft, eine Art
Heilsbringer; sein Vitalismus schien die Energie zu sein, die dem Leben einen
neuen Sinn geben, die Kultur, Philosophie und Bildung erneuern konne", Rukser,
Nietzsche in der Hispania, op. cit., S. 263.



JOAQUIN ARDERIUS IM SCHATTEN NIETZSCHES 121

Republik und macht sich stark fiir die Kirche. Auch Azorin verhehlt
nicht seine Bewunderung fiir Werk und Person des Deutschen. Eine
kritischere Position nimmt Antonio Machado ein: Er lehnt die gottes—
und kirchenverachtende des Deutschen Haltung ab, bewundert aber
den Anti-Moralisten, Psychologen und Schriftsteller Nietzsche. Am
schwichsten wird bei der Generation 98 der metaphysische Teil von
Nietzsches Lehre aufgenommen. Weniger esoterisch und Kklarer
verstindlich als die "Lehre von der ewigen Wiederkehr des Gleichen”
ist die Ablehnung der Religion oder allgemeiner die Hinterfragung
von Autorititen. Unamuno ist Atheist, ebenso Machado; Baroja und
Azorin schweigen zum Thema Gott. An seine Stelle tritt das
glorifizierte Individuum, dessen ureigenste Interessen iiber alle
anderen Werte gestellt werden. Doch nicht nur die grossen Namen
stehen dem Neuen offen gegeniiber, manche bedeutende und weniger
bedeutende Schriftsteller dieser Generation entwerfen in ihrer
Literatur Skizzen von Ubermenschen nach nietzscheanem Vorbild.
Was die Erhohung des Ichs und den Stellenwert &sthetischer Werte
betrifft, lassen sich auch Ubereinstimmungen mit dem Modernismus
ausmachen, jener Reaktionsbewegung gegen die unmittelbare
kulturelle Vergangenheit, die sich auszeichnet durch Auserlesenheit
von Wort und Bild, durch Suggestionskraft, Erhabenheit und dem
Streben nach Harmonie®. Die Generation von 1914 nimmt das
Schonheitsideal der Modermisten auf, ebenso die kritische Haltung der
98er, aber sie teilt mit diesen weder die anarchistischen Bestrebungen
noch den Pessimismus. Daher ist Nietzsche fiir sie weniger zentral,
die Beschiftigung mit seinem philosophischen Gedankengut schwin-
det, dafiir wird nun seine schriftstellerische Leistung héher gewertet.
José Ortega y Gasset ist der Denker dieser Zeit, auf den Nietzsche
wohl am stirksten gewirkt hat. Der spanische Kulturphilosoph, der
mit den deutschen Verhiltnissen aus eigener Erfahrung bestens
vertraut ist, bringt anfinglich grosse Sympathie fiir das elitire Denken

® Figal sieht ihn als Schlisselfigur fitr das Selbstverstdandnis der Moderne. Mehr
dazu in Glinter Figal, Nietzsche. Eine philosophische Einfiihrung, Stuttgart,
Reclam, 1999, S. 13.



122 DANIEL LEUENBERGER

Nietzsches auf; im Lauf der Jahre entwickelt er eine kritischere, wenn
auch nicht ablehnende Haltung. Mit Ortega teilt Eugenio D’Ors das
Gefiihl, am Beginn einer neuen Zeit zu stehen. D’Ors ist ein Gegner
des Asketismus und der Romantik; mit seiner Ablehnung des 19.
Jahrhunderts stimmt er mit Ortega und Nietzsche iiberein. Von
Ramén Gémez de la Serna schliesslich stammt die prignante Aus-
sage: "Hoy no se puede escribir una pagina ignorando a Nietzsche"’.
Er sieht Nietzsche als Repridsentanten eines Zeitgeistes von nicht zu
unterschitzendem Rang.

Rukser lenkt den Blick auf den Nihrboden, auf dem Nietzsches
Leistung erst moglich wurde und hebt seine Bedeutung fiir eine
bestimmte Zeit und Generation hervor: "Es kommt nicht so sehr auf
bestimmte Thesen Nietzsches an, als darauf, dass er dieser Generation
die Fragwiirdigkeit des konventionellen Humanismus bewusst machte
und den Menschen die vermeintliche Sicherheit und das Vertrauen ins
Universum nahm"®. Die Aussage erfasst die Situation der 27er
Generation: Prisent sind in ihr nicht mehr so sehr konkret fassbare
Thesen, sondern vielmehr die mittlerweile weit verbreitete un-
tergriindige Geisteshaltung. Nicht alle Schriftsteller kennen Nietzsche
sehr gut und entsprechend spiegelt ihr Werk nicht seine Philosophie,
sondern bloss Bruchstiicke daraus’. Diese Generation, die ihren
Bekanntheitsgrad den grossen Lyrikern verdankt, hat sich distanziert
von der Krise der 98er Generation, der Umgang mit der literarischen
Tradition ist respektvoll und weder im politischen noch im isthe-

7 Ramén Gémez de la Serna, Una teoria personal del arte. Antologta de textos de
estética y teoria del arte (hg. von Ana Martinez—Collado), Madrid, Editorial
Tecnos, 1988, S. 58.

® Rukser, Nietzsche in der Hispania, op. cit., S. 263.

% "Lo que entre 1926 y 1936 se publicé en Espafia en torno a Nietzsche es escaso,
esporddico y marginal. No ocupa Nietzsche, por ese tiempo, primer plano de
atencién", Sobejano, Nietzsche en Espafia, op. cit, S. 628. Sobejano sicht
nietzscheane Einfliisse in den Werken der folgenden Autoren der 27er Generation:
Rosa Chacel, Benjamin Jarnés, Ramén J. Sender, José Bergamin, Rafael Dieste,
Ermesto Giménez Caballero, Ramiro Ledesma Ramos, Onésimo Redondo, José
Antonio Primo de Rivera.



JOAQUIN ARDERI{US IM SCHATTEN NIETZSCHES 123

tischen Bereich werden mehr Briicken abgebrochen. Die relative
Einheit der Gruppe ist von kurzer Dauer: Soziale Spannungen, die
Radikalisierung des politischen Umfeldes sowie Abnutzungserschei-
nungen des ausschliesslichen Spiels mit &dsthetischen Formen fiihren
vom "entmenschlichten" zuriick zum "menschlichen" Kunstbegriff,
der fithrende Platz der historischen Avantgarde wird durch eine neue,
"rehumanisierte” Literatur abgelost, in der Nietzsches Philosophie des
willensstarken freien Geistes entweder von einem sozialen Menschen-
und Weltbild verdringt oder aber missbriuchlich fiir nationalistische
Anliegen entfremdet und missbraucht wird.

Literaturgeschichtlich weniger Beachtung als die Poesie der 27er
Generation findet das Genre des Romans, das zeitgleich von einer
kleinen Gruppe von Autoren gepflegt wird. Besonders bemerkenswert
unter den Romanciers ist eine kleine Gruppe, die -nach einem
Vorschlag von Victor Fuentes— als die "andere 27er Generation"
bezeichnet wird und Joaquin Arderius, Andrés Carranque de Rios,
José€ Diaz Ferndndez und Ramén J. Sender einschliesst. Aus soziolo-
gischer und kulturwissenschaftlicher Sicht stehen ihre Romane nicht
hinter der Lyrik zuriick, sie spiegeln die Gesellschaft, ihre Anliegen,
ihre Befindlichkeit und nicht zuletzt ihren philosophischen Unterbau.
Die Autorengruppe schreibt nicht vom elfenbeinernen Turm aus. Sie
kennt die Hirten des Lebens, des Krieges, der Urbanisierung und der
Arbeitslosigkeit aus eigener Erfahrung; ihre Themen, die pessimistis-
che Prigung und die Suche nach Alternativen geben davon ein-
driicklich Zeugnis.

Am deutlichsten sichtbar ist die Beeinflussung durch Nietzsche bei
Joaquin Arderius. Der Spanier wird am 5. Mai 1885 in Lorca, in der
Provinz Murcia, in eine gutbiirgerliche Familie geboren und besucht
zuerst die Escuelas Cristianas in Lorca, dann das Real Colegio de las
Escuelas Pias in Madrid. 1906 geht er nach Belgien, wo er ein
Ingenieurstudium beginnt; wichtiger als die Fachausbildung wird fiir
ihn wihrend dieser Zeit aber der Kontakt mit den unterschiedlichen
Zeitstromungen Europas: "El novelista inicia sus contactos en Lieja
con los exiliados rusos, especialmente anarquistas y nihilistas, y



124 DANIEL LEUENBERGER

posteriormente con otras corrientes inconformistas de la Europa
prebélica"'’. Ohne die akademische Karriere zu beenden, kehrt er in
die spanische Hauptstadt zuriick, wo er sich fortan seinen journalis-
tischen und schriftstellerischen Arbeiten widmet. Uber den nationalen
Bekanntheitsgrad des heute Vergessenen und seinen Ruf als kritischer
Intellektueller geben Presseartikel und Rezensionen hinlidnglich
Auskunft''. In der oppositionellen Offentlichkeitsarbeit findet er
seine Bestimmung:

Durante la dictadura tiene un papel destacado en las actividades de
oposicién al Gobierno. Forma parte del grupo de intelectuales que
intenta derribar al régimen mediante una incansable labor de critica y
denuncia, a base de articulos, panfletos y cualquier clase de actividad

que les fuese posible realizar [...]"%.

Seine Beitrige in Zeitungen und Zeitschriften bringen Arderius
wiederholt Repressalien ein. Des ungeachtet arbeitet er in wichtigen
literarischen Zeitschriften und Zeitungen wie Post—Guerra, La

19 José Mula Acosta, La narrativa de Joaquin Arderfus. Constantes de una
evolucién: del expresionismo al nuevo romanticismo, Murcia, Universidad de
Murcia, 1990, S. IX.

! Hier eine Passage aus La Libertad vom 17-VII-1929: "Pero Joaquin Arderfus no
es s6lo un novelista de grandes posibilidades y esperanzas: es un hombre. Un
hombre de su pueblo y de su época, sensible a sus deberes ciudadanos. No es el
literato recluido en su torre con un gesto grotesco de enfitica superioridad
intelectual; es el hombre clavado en las inquietudes y vicisitudes de la calle. No
pertenece a esa juventud que cree que vanguardismo equivale a excentricidades
literarias, a perversiones de esteta, a aristocratismo formulario y femenino, a
inhibicién absoluta de las altas y exigentes responsabilidades politicas, no; Joaquin
Arderfus pertenece a esa otra juventud que ha adquirido categorfa en Europa y
para la cual la jerarquia de la inteligencia se acredita por la actividad civil.
Juventud que en literatura y en ciencias, en la citedra y en el foro, va ocupando
los primeros puestos, y que ve su permanencia en estos puestos como una tribuna
de mayor eficacia y mayor exigencia para la intervencién en la vida publica”,
zitiert nach José Esteban / Gonzalo Santonja (Hgg.), Los novelistas sociales
espanioles (1928-1936). Antologia, Barcelona, Anthropos, 1988, S. 74-75.

2 Mula Acosta, La narrativa de Joaquin Arderius, op. cit, S. 9.



JOAQUIN ARDERIUS IM SCHATTEN NIETZSCHES 125

Libertad, Octubre und Tensor mit; auch an der Griindung der
Ediciones Oriente ist er beteiligt. 1930 ruft er zusammen mit Antonio
Espina und José Diaz Fernindez die auf soziale und politische
Belange ausgerichtete Zeitschrift Nueva Espafia ins Leben, eine
Publikation, die zum Sprachrohr der Avanzada wird. Nachdem die
Republik Realitdt geworden ist, kritisiert er die nach wie vor
unbehobenen Missstinde im Land scharf und wird Mitglied der
kommunistischen Partei. Beim Ausbruch des Spanischen Biirgerkrie-
ges ergreift er trotzdem emeut Partei fiir die Republikaner, so dass er
nach Kriegsende ins Exil gezwungen wird.

Seine literarische Hinterlassenschaft besteht aus elf Romanen, drei
Kurzgeschichten und zwei Biographien. Im Alter von dreissig Jahren
verdffentlicht er unter dem Titel Mis mendigos (1915) seinen ersten
Band mit Erzihlfragmenten. Darauf folgen Asi me fecundé Zaratustra
(1923), Yo, y tres mujeres (1924), Ojo de brasa (1925), La duquesa
de Nit (1926), La espuela (1927) sowie Los principes iguales (1928).
El baiio de la muerta (1928), Los amadores de Manqueses (1929)
und Lumpenproletariado (1931) umfassen nur wenige Seiten,
wihrend Justo el Evangélico (1929), El comedor de la Pension
Venecia (1930), Campesinos (1931) und schliesslich Crimen (1934)
wiederum umfangreiche Werke sind. Biographisch sind Vida de
Fermin Galdn (1931), das in Zusammenarbeit mit José Diaz
Fernandez entsteht, sowie Don Juan de Austria (1944), sein Exilwerk.

Bei dieser Gelegenheit wird uns das Frithwerk interessieren, denn
insbesondere vom Erstlingswerk bis Mitte der zwanziger Jahre steht
Arderius unter dem Einfluss des deutschen Philosophen. Die Suche
nach einem von den moralischen und religiosen Fesseln befreiten
Menschen, der sein Schicksal trotz widriger Umsténde selbst in die
Hand nimmt, bleibt wihrend dieser Zeit prisent. Stets neu themati-
siert der Autor das Streben eines exaltierten Individuums nach
Selbstbestimmung, welche das Abwerfen gesellschaftlicher Konven-
tionen und die Negierung verbindlicher moralischer Grundwerte
bedingt. Darin, dass die Figuren mit ihren hochgesteckten Zielen
Schiffbruch erleiden, spiegelt sich der Geist der Zeit, die, wie
Nietzsche selber erkannt hat, noch nicht reif ist fiir das Neue. Was



126 DANIEL LEUENBERGER

Rusker allgemein fiir die hispanische Literatur formuliert, kénnte
treffender nicht gesagt werden fiir Arderius:

Uberall wird die Begegnung mit der Welt Nietzsches zum Wendepunkt
im Leben der Hauptfiguren, die auf ihre Weise versuchen, "gefihrlich
zu leben" und Amoralitit {iberlegen zu praktizieren. Bezeichnenderweise
scheitern sie alle an dieser Aufgabe, und zwar versagen sie, weil sie
Psychopathen sind, die nun, wie nie zuvor, in die spanische Literatur
einziehen. Darin zeigt sich ein Grundzug der Epoche: die biirgerlichen
Intellektuellen sind von der Krise, in der sie aufgewachsen sind,
innerlich zermiirbt, ja zerstort, so dass sie zu einer wahren Erneuerung
nicht fahig sind. Das gibt vielen Biichern einen tragischen Aspekt: die
Erneuerung, fiir die man sich begeistert hatte, gelingt nicht, kann nicht
gelingen, weil die Vitalitdt des spanischen Menschen, auf die man nun

den Scheinwerfer richtet, zu sehr geschwicht ist!>.

"Gefihrlich" lebende Hauptfiguren, die wie Nietzsche leidenschaf-
tlich nach einem intensiveren Leben suchen, moral- und gewissenlose
Akteure finden sich in Mis mendigos'. Der Roman fokussiert auf
den Einzelgédnger, den "verlorenen Menschen” (Arderius spricht vom
ex hombre), und sucht in ihm die Eigenschaften des potentiellen
Ubermenschen, weil er sich —da er nichts zu verlieren hat- wie kaum
ein Angehoriger einer anderen Gesellschaftsschicht, frei von kulturel-
len oder religiosen Zwéngen, direkt von seinen eigensten und
urspriinglichsten Bediirfnissen leiten lassen kann. In seiner Eigen-
schaft ist er unbéndig und stark; nicht eine humanistische Bildung,
sondern ein enger Naturbezug zeichnet ihn aus. Vielfiltig sind Inhalte
und Themen: Das Landleben kontrastiert mit der Verdorbenheit der

'3 Rukser, Nietzsche in der Hispania, op. cit., S. 265.

' Joaquin Arderfus, Mis mendigos, Madrid, Imprenta hispano-alemana, 1915. Der
Roman, der in einer Epoche formaler und inhaltlicher Experimente erscheint,
bildet keinen thematisch verbundenen zusammenhingenden Text. Ein Prolog bildet
zusammen mit sechs inhaltlich, nicht aber formal unabhingigen Teilen ein stark
von der Lyrik beeinflusstes Gewebe. Die Bezeichnung "Kapitel" ist als Vereinfa-
chung anzusehen.



JOAQUIN ARDER{US IM SCHATTEN NIETZSCHES 127

Stadt; Agierende sind sowohl Morder, Selbstmorder, Prostituierte, als
auch Landarbeiter und Fischer. Innerhalb der Erzihlungen mischen
sich die Stimmen von Figuren mit Ausserungen personifizierter
Konzepte wie "Liebe", "Hass" oder "Tod". Jede der Geschichten dreht
sich um grundlegende Fragen wie jene nach der Rolle des Menschen
in der Gesellschaft, nach seinem Bezug zum Tod, nach dem Sinn des
Lebens, nach der Suche von dauerhaften Werten und nach der
Selbstbehauptung des Individuums.

Die Erzihlhaltung ist bereits im ersten Kapitel von Nietzsches Also
sprach Zarathustra inspiriert. Wie im deutschen Vorbild blickt der
Erzidhler von "Los superdioses y el abilico" vom Berg herunter auf
eine elende Zivilisation, auf die Aldea de la Abulia, seine Position ist
tiberhoben iiber die Masse, die Nihe zum Himmel verleiht ihm
Vitalitdt. Aber auch auf thematischer und symbolischer Ebene finden
sich Ubereinstimmungen. Der spanische Erzihler beleuchtet hier den
Wanderer mit seiner Bewunderung fiir die Sonne, den Himmel, die
Luft, den Adler im Flug und verweist dort auf den Siedler im Tal,
den Kraftlosen, der sich nicht wagt, seinen Flecken zu verlassen, um
zu neuen Zielen aufzubrechen. Der resignierte, geistig tote Mensch
steht dem lebendigen gegeniiber, dessen physischer Durst, der als
Verlangen nach geistiger Sittigung zu interpretieren ist, ihn priadesti-
niert fiir den Kreis der Auserwihlten. Der freie Geist, der sein
Schicksal selber zu gestalten fihig ist, der sich befreit von den
herkémmlichen Tugenden wie Fleiss, Gehorsam und Ehrfurcht, von
Moral und Religion, steht einer erstarrten Mittelméssigkeit gegeniiber,
iiberlegen und mitleidlos, aber nicht grausam:

Fiir den Mittelmissigen ist mittelméssig sein ein Gliick; die Meister-
schaft in einem, die Spezialitit ein natiirlicher Instinkt. Es wiirde eines
tieferen Geistes vollkommen unwlirdig sein, in der Mittelmassigkeit an
sich schon einen Einwand zu sehn. Sie ist selbst die erste Notwendigkeit
dafiir, dass es Ausnahmen geben darf: eine hohe Kultur ist durch sie
bedingt. Wenn der Ausnahme-Mensch gerade die Mittelméssigen mit



128 DANIEL LEUENBERGER

zarteren Fingern handhabt, als sich und seinesgleichen, so ist dies nicht
bloss Hoflichkeit des Herzens — es ist einfach seine Pflicht...!3

Auch in den folgenden Kapiteln von Mis mendigos wird der
philosophische Einfluss deutlich, der Blick auf einige der Untertitel
moge als Andeutung geniigen: "El verdadero redentor" entwirft die
Vision eines neuen Menschen, eines Christus, der aber im Gegensatz
zum biblischen Pendant zu erhaben ist, sich von fremder Hand
verletzen zu lassen. Christliche Demut ist durch Stolz ersetzt und
Gehorsam durch Widerstand. "Una noche en el mar" spricht tiber das
Téten ohne Motiv, ohne Schuldgefiihl und ohne Strafe und "Los
romanticos de la muerte" tiber menschliches Leid und Todessehn-
sucht. "Una visién del sol" kiindet von der Positionierung und vom
Stellenwert des ehrgeizigen Individuums in der Gesellschaft, wihrend
in "El amor" parabelhaft der geknechtete Mensch dem freien Adler
gegeniiber gestellt wird. Hier dominiert allerdings der Pessimismus,
das Kapitel schliesst mit den Worten: "Padeceréis eternamente. La
misién del hombre es la de sufrir, como la del fuego es la de
quemar"’®,

Noch deutlicher ist der Einfluss in Asi me fecundé Zaratustra.
Recuerdo de una ex mujer ausgeprigt'. Arderius stellt in seinem
zweiten Roman einen direkten Bezug zu Nietzsches Zarathustra her,
wo der titelgebende Held seine Heimat verldsst, sich in das Gebirge
zuriickzieht und erst nach zehn Jahren der Meditation zu den
Menschen zuriickkehrt, um sie an seiner Weisheit teilhaben zu lassen,
sich dann aber wieder in die freiwillige Isolation zu begeben. Sein
Hauptthema ist der Mensch, der sich von Gott befreit und in
mehreren Verwandlungen zum Ubermenschen reift, ein Zustand, der
sich durch vollkommene Freiheit, Stirke und Vitalitit auszeichnet.

¥ Friedrich Nietzsche, Der Antichrist, in Werke, hg. von Karl Schlechta, Berlin,
Hanser Verlag, 2000, S. 8012.

16 Arderfus, Mis mendigos, op. cit., S. 91

1" Joaquin Arderfus, Asf me fecundé Zaratustra. Recuerdo de una ex mujer, Madrid,
Sucesores de Rivadeneyra, 1923.



JOAQUIN ARDERIUS IM SCHATTEN NIETZSCHES 129

Der intertextuelle Zusammenhang etabliert sich iiber den Inhalt und
den die Bibelsprache parodisierenden Stil; verbindend wirkt zusitzlich
die Prisenz michtiger nietzscheaner Symbole. Arderius lisst eine alte,
einsame und exzentrische Frau ihre Lebensgeschichte erzihlen. In
diesem Riickblick wendet sie sich an einen imagindren Zuhérer.
Damit ist die traditionelle Rahmenhandlung geschaffen, in welche die
in ihrer Struktur einfach gehaltene Erzihlung eingebettet ist. Streng
chronologisch werden wesentliche Momente und Epochen wachgeru-
fen. Wiederum ist die Fokussierung augenfillig: Die Erzihlerin lebt
zuriickgezogen auf einem Berg, wo sie vor ihrer Hohle sitzt und ihre
Augen niedersinken ldsst auf das Tal und dann ihre Erkenntnisse, die
in der Einsamkeit gereift sind, mitzuteilen beginnt. Eine unbarmher-
zige Kindheit und ein hartes Leben haben Rosario in die Prostitution
getrieben, wo sie, begehrt, doch innerlich kalt und unberiihrt, ihr
Dasein fristet, bis sie eines Tages Nietzsches Also sprach Zarathustra
zu lesen beginnt.

Ante sus imigenes geniales, y al influjo de doctrina tan en armonia con
mi naturaleza, los ojos de mi espiritu iban descubriendo el justo
sentimiento de la vida. Cada linea que pasaba me mostraba el secreto
con més precisién, lo mismo que el graduador de un telescopio va
intensificando los relieves de un mundo remoto. La filosofia de
Zaratustra llegaba a mi alma, ultrajada por la moral social, como un
canto de suprema justicia.

Mi espiritu se irgui6, atraido, semejante a un perro que lo llamaran por
su nombre [...]"5.

Zum ersten Mal in jhrem Leben ist sie in ihrem Innersten bewegt,
es ist ihr, als erwache sie aus einem langen Schlaf. Die Worte des
Philosophen bestitigen ihr auch den Nutzen und die Legitimation
eines nicht durch falsche Moral instrumentalisierten Egoismus, der an
die Stelle von Feigheit und Unterwiirfigkeit tritt. Gierig saugt sie die
Botschaft in sich auf:

'8 Arderius, Asf me fecundé Zaratustra, op. cit., S. 88.



130 DANIEL LEUENBERGER

Das scheue Misstrauen gilt ihr gering, und jeder, wer Schwiire statt
Blicke und Hénde will: auch alle allzu misstrauische Weisheit, denn
solche ist feiger Seelen Art.

Geringer noch gilt ihr der Schnell-Gefillige, der Hiindische, der gleich
auf dem Riicken liegt, der Demiitige; und auch Weisheit gibt es, die
demiitig und hiindisch und fromm und schnell-gefillig ist.

Verhasst ist ihr gar und ein Ekel, wer nie sich wehren will, wer giftigen
Speichel und bose Blicke hinunterschluckt, der Allzu-Geduldige, Alles-
Dulder, Allgeniigsame: das ndmlich ist die knechtische Art.

Ob einer vor Gottern und gottlichen Fusstritten knechtisch ist, ob vor
Menschen und bléden Menschen-Meinungen: alle Knechts-Art speit sie
an, diese selige Selbstsucht!

Schlecht: so heifdt sie alles, was geknickt und knickerisch-knechtisch ist,
unfreie Zwinker- Augen, gedriickte Herzen, und jene falsche nachgebende
Art, welche mit breiten feigen Lippen kiisst'®.

Die Lektiire weckt in ihr aber auch den Wunsch nach Unsterblich-
keit, nach der Verewigung in einem Kind, einem "neuen", freien
Menschen. Zarathustra spricht direkt in ihr Herz:

Ich will, dass dein Sieg und deine Freiheit sich nach einem Kinde sehne.
Lebendige Denkmale sollst du bauen deinem Siege und deiner Be-
freiung.

Uber dich sollst du hinausbauen. Aber erst musst du mir selber gebaut
sein, rechtwinklig an Leib und Seele.

Nicht nur fort sollst du dich pflanzen, sondern hinauf! Dazu helfe dir der
Garten der Ehe!®

Von diesem Tag an wichst in ihr die Liebe, aber auch eine wilde
Leidenschaft fiir ihren Partner. Sie rafft sich auf und nimmt, gemiss
der Anweisung, ihr Schicksal in die eigenen Hédnde und strebt nach
der Veredelung, die durch ihre Mutterrolle gekrént werden soll. Vom

1% Nietzsche, Also sprach Zarathustra, op. cit., S. 6637.
2 Ibid., S. 6444.



JOAQUIN ARDERI{US IM SCHATTEN NIETZSCHES 131

gefiigigen Geschopf strebt sie nun danach, harte Schépferin zu
werden im Sinne Nietzsches, so wie sie es gelesen hat:

Die Schaffenden nédmlich sind hart. Und Seligkeit muss es euch diinken,
eure Hand auf Jahrtausende zu driicken wie auf Wachs, —

- Seligkeit, auf dem Willen von Jahrtausenden zu schreiben wie auf
Erz, - hirter als Erz, edler als Erz. Ganz hart ist allein das Edelste.

Diese neue Tafel, o meine Briider, stelle ich iiber euch: werdet hart!?!

Sie erkennt in ihrer Lektiire: Gut ist nicht der sozial denkende und
handelnde Mensch; Barmherzigkeit, Mitleid und Nivellierung von
Unterschieden bedeuten stets Schwiche. "Gut" sind fiir Nietzsche die
Wilden, Starken, Riicksichtslosen, die sich von jedem sozialen Zwang
befreit fithlen®. Als Bild dient ihm das Raubtier (Adler, Schlange
und Lowe), welches die biblische Metapher des Schafes ablost.

Fiir die Darstellung der Leidenschaftlichkeit, die Rosario wihrend
ihres ganzen Lebens auszeichnet, hat sich ihr Schopfer bei Nietzsche
inspiriert, der das Ungebindigte und Vitale sucht. In der Liebe
beschreibt er die Frau als kompromissloser und fanatischer als den
Mann?. Der Reifeprozess und die Intensitit der Gefiihle werden

2 Ibid, S. 6677.

2 "Die Sozialisten erstreben Nutzen und Glilck als hochsten Besitz anstelle des
Kulturverlangens des freien Individuums und Geistes. Sie begehren fiir moglichst
viele Menschen ein Wohlleben und zerstdren damit den Boden, aus dem der
michtige Einzelne wichst", Karl Brose, Nietzsche: Geschichtsphilosoph, Politiker
und Soziologe, Essen, Die Blaue Eule, 1994, S. 177-178.

2 "Was das Weib unter Liebe versteht, ist klar genug: vollkommne Hingabe (mcht
nur Hingebung) mit Seele und Leib, ohne jede Riicksicht, jeden Vorbehalt, mit
Scham und Schrecken vielmehr vor dem Gedanken einer verklausulierten, an
Bedingungen gekniipften Hingabe. In dieser Abwesenheit von Bedingungen 1ist
eben seine Liebe ein Glaube: das Weib hat keinen anderen. — Der Mann, wenn er
ein Weib liebt, will von ihm eben diese Liebe, ist folglich fiir seine Person selbst
am entferntesten von der Voraussetzung der weiblichen Liebe; gesetzt aber, dass
es auch Minner geben sollte, denen ihrerseits das Verlangen nach vollkommner
Hingebung nicht fremd ist, nun, so sind das eben — keine Ménner. Ein Mann, der
liebt wie ein Weib, wird damit Sklave; ein Weib aber, das liebt wie ein Weib,



132 DANIEL LEUENBERGER

jedoch bald gedrosselt durch die Unfruchtbarkeit des Paares. Stets
besessener ist sie vom Begehren nach Nachwuchs, stets frustrierter
tiber dessen Ausbleiben, ist doch die Fortpflanzung das Leben iiber
den eigenen Tod hinaus und Grundlage der ewigen Wiederkehr. Die
damit verbundene Entfremdung in der Partnerschaft treibt ihren Mann
in geistige Umnachtung und schliesslich in den Selbstmord und
Rosario in die Einsamkeit ihrer Berghohle.

Das ganze Werk ist durchtrinkt vom Geist Nietzsches; das Prinzip
des Starken, das riicksichtslos iiber das Schwache herrscht, das
hemmungslose Ausleben des Egoismus und die ginzliche Leugnung
eines die Weltordnung orchestrierenden Gottes sind bestimmende
Elemente in der Psyche der Figuren und der Gestaltung des Stoffes.
Rosario verkdrpert den Menschen auf seiner ewigen Suche nach
Erlésung und nach einem neuen Leben. Der mégliche Ubermensch
wird zwar angedeutet, jedoch nicht in Vollkommenheit ausgebildet:
Die Zeugung des neuen Menschen ist nicht moglich, die Zeit dafiir
noch nicht reif. Darunter hat auch Nietzsche gelitten, der den
Ubermenschen sah, aber auch wusste, dass er mit seinen Einsichten
zu frith kam, dass seine Zeit noch nicht reif dafiir war. Nichts zeigt
dies so deutlich wie der Diskurs des "tollen Menschen" aus der
Frohlichen Wissenschaft:

"Ich komme zu friih", sagte er dann, "ich bin noch nicht an der Zeit.
Dies ungeheure Ereignis ist noch unterwegs und wandert - es ist noch
nicht bis zu den Ohren der Menschen gedrungen. Blitz und Donner

wird damit ein vollkommneres Weib... Die Leidenschaft des Weibes, in ihrem
unbedingten Verzichtleisten auf eigne Rechte, hat gerade zur Voraussetzung, dass
auf der andren Seite nicht ein gleiches Pathos, ein gleiches Verzichtleisten~Wollen
besteht: denn wenn beide aus Liebe auf sich selbst verzichteten, so entstiinde
daraus — nun, ich weiss nicht was, vielleicht ein leerer Raum? — Das Weib will
genommen, angenommen werden als Besitz, will aufgehn in den Begriff «Besitz»,
«besessen»; folglich will es einen, der nimmt, der sich nicht selbst gibt und
weggibt, der umgekehrt vielmehr gerade reicher an «sich» gemacht werden soll
— durch den Zuwachs an Kraft, Gliick, Glaube, als welchen ihm das Weib sich
selbst gibt", Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft, op. cit., S. 6278 f.



JOAQUIN ARDER{US IM SCHATTEN NIETZSCHES 133

brauchen Zeit, das Licht der Gestirne braucht Zeit, Taten brauchen Zeit,

auch nachdem sie getan sind, um gesehn und gehort zu werden"?.

Im Scheitern der Unzeitgemissen begegnen wir dem tiefen
Pessimismus des spanischen Autors: Die Befreiung des Erdenbiirgers
ist nicht in Sichtweite; einen sinnvollen Umgang mit dem Leid gibt
es nicht und weder der Tod noch der Riickzug in die Einsiedelei
versprechen Erldsung.

Auch im nichsten Roman Arderius’ trifft der verlorenen Mensch
auf den unzeitgemissen Denker. Yo y tres mujeres”, von der Kritik
wenig beachtet, unterscheidet sich weder thematisch noch stilistisch
wesentlich von der vorhergehenden Arbeit. Wie der Titel anzeigt,
gehort die erotische Beziehung eines Mannes zu drei unterschied-
lichen Frauen zu den bestimmenden Themen. Mit dieser Auswahl
lanciert unser Autor einen Frontalangriff auf die etablierte Moral, das
Spiessbiirgertum und die Philisterhaften. Parallel zum vorhergehenden
Roman trigt dieser den Untertitel Recuerdos de un ex hombre.
Weitere Ubereinstimmungen mit Asi me fecundé Zaratustra liegen
auf der Hand. Erzihlt dort eine alte Frau riickblickend aus ihrem
Leben, ist es hier ein alter nervenkranker Literat. Wie Rosario hegt
Zapata einen tiefen Hass auf die Gesellschaft, nicht mehr als Mensch,
sondern eben als gewesener, als ex hombre. Auch er wurde infiziert
durch die Lektiire Nietzsches und suchte in seinem Leben die
Verwirklichung des starken und freien Menschen. Wie in Asi me
fecundé Zaratustra sind wichtige Themen dieses Romans die
missgliickte Zeugung eines Ubermenschen und di¢ Suche nach
Perfektion, die fruchtlos bleiben muss. Ergriindet wird auf einer
vertieften Ebene die Psychologie der verlorenen Menschen, die, durch
die sozialen Netze gefallen, in ihrem Uberlebenskampf den Egoismus
in Reinform verkdrpem.

2 Ibid., S. 6072
2 Joaquin Arderfus, Yo, y tres mujeres, Madrid, Editorial Pueyo, 1924.



134 DANIEL LEUENBERGER

Erst 1927, mit La espuela®, neigt sich der Einfluss Nietzsches auf
Arderius dem Ende zu. Dieser Roman ist von grosserer Komplexitiit,
einerseits darum, weil sich die Psychologie der auftretenden Figuren
nicht mehr in ein Schema von schwarz und weiss fassen lisst, aber
auch, weil das dem Autor geldufige Motiv der unerfiillten Sexualitit
und der Suche nach individueller Perfektion mit dem neuen Thema
des politischen Bewusstseins und dem Streben nach sozialer Verin-
derung in Konflikt tritt. Der Einzelkimpfer wird ironisiert, der
nietzscheane Ubermensch bekommt eine licherliche Note, seine Zeit
ist angesichts der dringenden gesellschaftlichen Probleme abgelaufen,
er wird durch die Verantwortung iibernehmende Gruppe abgelost.

Der Titelheld Luis steht im Spannungsfeld zwischen seinem Streben
nach den Idealen Nietzsches, der Revolution gegen die verkrustete
Gesellschaft und seiner schlecht kontrollierten Sexualitit. Aggressi-
vitdt bestimmt sein Verhalten, er ist zutiefst unzufrieden mit sich
selber. "Como un matemdtico que borrara cifras tras una incégnita,
trabajaba por eliminar clases sociales en busca de la perfeccién de la
vida humana. [...] Buscaba la perfeccidn de la vida humana y €l era
imperfecto"?. In der Theorie weiss er seine Ideale zu verwirklichen
und kann doch nicht anders, als seine ganze Energie auf die personli-
chen Probleme zu richten. Luis wird zum Symbol fiir mangelnde
Zielgerichtetheit, an seiner Figur werden Fruchtlosigkeit und
Lihmung als Produkte innerer Zerrissenheit manifestiert. Er wird
konsequent als ein dem Wunschdenken verhafteter Theoretiker
gezeichnet. In noch ungiinstigerem Licht prisentiert sich allerdings
der weibliche Gegenpart Amalia, die in ihrem Eifer naiv und
diimmlich erscheint — ginzlich unfihig, komplexe Zusammenhiinge
zu verstehen. Dieses einseitige, negative Frauenbild findet sich bei
Nietzsche vorgeprigt. Er beschreibt die Frau als kompromissloser und
sklavischer in der Liebe als Minner, aber wegen mangelnder
Sachlichkeit ungeeigneter fiir Politik oder andere hohere Berufungen:

2 Joaquin Arderfus, La espuela, Murcia, Editora Regional de Murcia, 1990 (erste
Ausgabe: Madrid, Sociedad General de Libreria, 1927).
7 Ibid., S. 41.



JOAQUIN ARDER{US IM SCHATTEN NIETZSCHES 135

Konnen die Frauen iiberhaupt gerecht sein, wenn sie so gewohnt sind zu
lieben, gleich fiir oder wider zu empfinden? Daher sind sie auch seltener
filr Sachen, mehr fiir Personen eingenommen: sind sie es aber fiir
Sachen, so werden sie sofort deren Parteigdnger und verderben damit die
reine unschuldige Wirkung derselben. So entsteht eine nicht geringe
Gefahr, wenn ihnen die Politik und einzelne Teile der Wissenschaft,
anvertraut werden (zum Beispiel Geschichte). Denn was wire seltener
als eine Frau, welche wirklich wiisste, was Wissenschaft ist? Die besten
ndhren sogar im Busen gegen sie eine heimliche Geringschitzung, als
ob sie irgendwodurch ihr iiberlegen wiren. Vielleicht kann dies alles

anders werden, einstweilen ist es soZ2.

Die frustrierende Situation der unerfiillten und versklavenden
Leidenschaften lassen den Antihelden ausweichen auf das Gebiet der
imagindren Freiheit: In seiner Fantasie, doch leider nur da, ist er stark
und unabhiingig, ein iiberzeugter Nihilist, stark genug, ohne die
Kriicken einer Religion zu leben und bereit, den Gedanken einer
ewigen Wiederkehr zu ertragen. Manchmal aber kommt es vor, dass
er bei dem Gedanken, es gebe weder Gut noch Schlecht, jede Moral
sei blosse Konvention, iiberaus erschreckt zusammenzuckt:

En el fondo, el poeta, siempre habia sido nihilista.

La revolucién, con martillazos para esculpir la humanidad perfecta,
habia sido un arte al que él se habia abrazado para pasar flotando por la
vida.

Pero sus entrafias eran nihilistas: el mundo es un cdncer que le ha salido
a la Nada, y la verdad est4 en extirparlo.

Convulsiones y convulsiones sociales vendran, y el Odio, la Injusticia
y la Pena, eternamente, seguirin dominando, aunque con distintos trajes
y modalidades.

Algunas veces se le ocurri6 asomarse a la verdad y tuvo que cerrar,
horrorizados, los ojos: no habia virtudes ni pecados, no habia bueno ni
malo, todo era convencionalismo de los hombres para pasar la vida.

Todo era igual®.

2 Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches, op. cit., S. 4665 f.
# Arderfus, La espuela, op. cit., S. 191.



136 DANIEL LEUENBERGER

Luis, der erfolglose Verfasser diffuser Proklamationen, der Mann,
der seine gesellschaftsverédndernden Visionen nur in Triumen auslebt,
wiahrend er den Tag verschlift, lebt seine "Freiheit" auf eigenwillige
Weise aus: "Cudntas veces, en medio de la calle, le agarrd un seno
a alguna mujer que le gustd. Su desaforada lujuria se lo ordend, y él
lo hizo sin hacerle caso a los transetintes". So bescheiden sieht
Luis’ Selbstverwirklichung aus. Schliesslich muss er sich eingestehen:
"iLos ideales son una cosa, pero la vida es otra!"*'. Der Dichter, der
Ubermensch sein wollte, realisiert sich nur in grotesken Aktionen,
wer Adler werden wollte, bleibt als Hahn in seiner kleinen Welt
eingesperrt>.

La espuela ist ein Ubergangswerk: Sind die vorhergehenden Texte
bevolkert von Visioniren, die von ihrer Besessenheit getrieben sind,
wird hier der Bezug zur ausserliterarischen Realitit deutlicher. Als
Werk im Wandel nimmt es viele zum Teil widerspriichliche Ideen
gewissermassen "versuchsweise" auf, ohne sich festzulegen. Gleich-
zeitig manifestiert sich noch immer der Pessimismus der fritheren
Werke, der auch schon die 98er Generation beherrschte und zu
welcher der Hispanist Udo Rukser festhilt: "Man sah nur das
Negative, zog wiitend gegen die Mittelmissigkeit zu Felde, fiihlte
sich aber vom Milieu erdriickt, unfihig, irgend etwas zur Besserung
zu tun"®. Diese Einschitzung charakterisiert treffend auch die
Geisteshaltung des Romanhelden, der sehr wohl seine Wut gegen eine
mediokre Existenz kundtut, die ihn treibenden Kriifte aber nicht
biindeln und einsetzen kann zur Verbesserung der Lage.

Der Roman weist auf viele Missstinde seiner Epoche hin, der
Protagonist aber ist ein Wirrkopf, der je nach Befinden als Kommu-
nist, Demokrat, Sozialist, Revolutionir, Nihilist und Ubermensch
auftritt — mit naiven und romantischen Vorstellungen und immer nur

% Ibid, S. 193.

3 Ibid, S. 211.

32 "Un afio transformados, por la magia del sexo, en un gallo y una gallina entre las
tapias de un corral y consumiéndose bajo el sol de la lujuria”, ibid., S. 136.

3 Rukser, Nietzsche in der Hispania, op. cit., S. 21.



JOAQUIN ARDER{US IM SCHATTEN NIETZSCHES 137

so lange, bis die erotische Leidenschaft ihn ein weiteres Mal domi-
niert. Er verachtet die Bourgeoisie, wendet sich gegen die Besitzen-
den und gegen die Aristokratie. Als Anarchist ist Freiheit und
Unabhingigkeit sein hochstes Ziel, das Urteil anderer soll keinen
Einfluss haben auf seinen emanzipierten Geist. Dass dabei das
Konzept "Gleichheit fiir alle" beschnitten wird, vermag ihn nicht zu
behindern: "jMi ética sigue férrea! ;Yo sigo amindome a mi sobre
todas las cosas y después a la humanidad por igual!"*. Er hofft,
dass sich die Demokratie bald verwirklichen werde, sich selber sieht
er aber als den Ubermenschen Nietzsches, der, auf sich selber
konzentriert, dem {ibrigen Geschehen gleichmiitig und unbeteiligt
gegeniibersteht: "A la humanidad veiala muerta sobre la tierra: ya no
le interesaba. / Sélo €l existia en el mundo: ni ciudades, ni campos,
ni mares, ni siquiera luz que le acompafiaran"®.

Arderius gehort zu einer Generation, die das Ende der spanischen
Kolonialherrschaft, einen langen Krieg in Afrika, wechselnde
Regierungen, zwei Weltkriege, Diktaturen und einen Biirgerkrieg
miterlebt hat und fiir welche in dieser finsteren Zeit transzendentale
Erklirungsmodelle fiir das irdische Leiden versagen. Ohne menschli-
che Geborgenheit und ohne das Vertrauen auf einen iiber allem
stechenden giitigen Gott sucht sich der Autor einen gangbaren Weg
durch das Leben, und diesen Zustand spiegeln auch seine Romane. In
ihnen gehen die Protagonisten ihren Weg allein, isoliert und gefangen
in sich selbst und in ihren Umstéinden. Viele unter ihnen haben keine
Lebensperspektive, bis sie mit Nietzsches Philosophie in Kontakt
treten und versuchen, sich aus eigener Kraft aus dem Chaos zu
erheben und die Anonymitit und Sklaverei abzuschiitteln, um als freie
Geister zu triumphieren. Eine Geistesverwandtschaft zwischen
Nietzsche und Arderius ist evident, aber sie ist nicht unbegrenzt.

Nietzsche konstatiert fiir seine und die nachfolgende Zeit — und das
manifestiert und reflektiert sich im Werk Arderius’ in aller Deutlich-
keit — den Untergang der alten Werte der Philosophie, Religion und

3 Arderfus, La espuela, op. cit., S. 150.
% Ibid, S. 42.



138 DANIEL LEUENBERGER

Wissenschaft. Gott ist tot, Ethik und Moral gelten nicht mehr, da
ihnen das Fundament entzogen wurde, und die Wissenschaft kann
ohne absolutes Bezugssystem keine Beweise fiir ihre Hypothesen
liefern. Wo aber der Philosoph einen Schritt weiter geht und —
Jjenseits von Gut und Bose — nach einer neuen, lebensbejahenden
Geisteshaltung strebt und den nicht einfachen Weg zu dieser
Einstellung aufzuzeigen versucht, gelingt die Uberwindung der
Sinnesleere im literarischen (Euvre nicht. Der Rebell erweist sich als
nicht iiberlebensfidhig und unfruchtbar; er wird abgeldst durch
handelnde Menschen mit einem erwachenden sozialen Bewusstsein
und einer Aufgabe, die sie aus dem Kreis des ewig sich wiederholen-
den Gleichen zu befreien vermag. Die wirre Mischung der Ideale des
Kiinstlers wie sie sich in La espuela und anderen Werken manifestie-
ren wird iiberwunden zugunsten einer klaren Verantwortung des
Einzelnen und eines Vertrauens in die Wirksamkeit vereinter Krifte.
Der Einzelne wird durch das gemeinsame Ziel einer grisseren
Interessengemeinschaft abgeldst. Mit diesem Werk hat sich Arderfus
vom Ubermenschen geldst, denn er bekennt sich in der Folge zum
Sozialismus, zum Arbeiter und zu einer Massenbewegung — Phino-
mene der "Schwiche", fiir die der deutsche "Gesinnungs—Aristokrat”
nur Verachtung iibrig hat. Unveridndert ist allerdings der Nihilismus
im Sinne Nietzsches, der sich aus dem Zerfall des Glaubens und der
alten Werteordnung ergibt und der in letzter Konsequenz eine
existentielle Sinnesleere beinhaltet, die der Autor nicht dauerhaft zu
iiberwiltigen weiss. In Einzelaspekten ergeben sich weitere Ubereins-
timmungen: Bei beiden Denkern gehen Dummbheit, oder gar geistige
Beschrinktheit, Hand in Hand mit jeglicher Form von Gottesglauben.
Von Nietzsche beeinflusst ist auch das Bild jener Frau, die eher
oberfldchlich agiert und der es an tiefem Verstindnis fiir Philosophis-
ches, Historisches und Weltpolitisches fehlt, die in ihrem Besitzans-
pruch innerhalb einer Beziehung aber absolut ist. Arderius verarbeitet,
wie deutlich wurde, nicht nur Inhaltliches, er bedient sich auch der
Symbolik des Deutschen. Sowohl die schroffen Landschaften, Berg
und Tal, die Sonne und die Liifte, als auch die ungebindigten Tiere
werden metaphorisch eingesetzt als Spiegel der Seele, sie stehen fiir



JOAQUIN ARDERIUS IM SCHATTEN NIETZSCHES 139

das kompromisslose menschliche Streben nach Freiheit, fiir die
mitleidlose Stirke und bilden die Antithese zum christlichen Symbol
des Schafes.

Daniel LEUENBERGER
Universitit Bern






	Der unzeitgemässe Denker und der verlorene Mensch : Joaquín Arderíus im Schatten Nietsches

