
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 49 (2005)

Artikel: Der unzeitgemässe Denker und der verlorene Mensch : Joaquín
Arderíus im Schatten Nietsches

Autor: Leuenberger, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-269578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-269578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER UNZEITGEMÄSSE DENKER
UND DER VERLORENE MENSCH.

JOAQUÍN ARDERÍUS IM SCHATTEN NIETZSCHES

Ungewöhnlich und kompromisslos gestalten sich bei Friedrich
Nietzsche gleichermassen die zwischenmenschlichen Beziehungen,
der berufliche Werdegang und das philosophische Denkgebäude.
Engeren Kontakt unterhält er nur mit wenigen und allzu oft opfert er
seine Freundschaften einer übergeordneten Weltanschauung. Auch
wissenschaftlich ist der Denker, der mit fünfundzwanzig Jahren -ohne
Promotion und Habilitation- zum Professor der klassischen Philologie
in Basel ernannt wird, bald isoliert. Sein philosophisches Jugendwerk,
Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik (1872), polarisiert

durch die Neuinterpretation der griechischen Kultur und stösst
bei den Philologen auf heftige Ablehnung. Nietzsche brüskiert nicht
nur Friedrich Wilhelm Ritschi, seinen ehemaligen Professoren und
Förderer, sondern auch die deutsche Gelehrtenwelt und zerstört im
Grunde seine junge Karriere als respektierter Philologe und
Universitätswissenschaftler bereits mit dieser ersten Publikation.

Der tragische Bruch ermöglicht es ihm aber, in seinem unruhigen
Leben, das geprägt ist von Krankheit, Einsamkeit und dem sicheren
Gefühl, seiner Zeit voraus zu sein und deshalb nicht verstanden zu
werden, ein einzigartiges Schrifttum zu erschaffen, das seine

Aktualität weit über seine Epoche hinaus behalten wird. Die
Hinterlassenschaft ist umfassend und besteht -neben den im engeren Sinne
literarischen Arbeiten- aus philosophischen Schriften, zahlreichen

Fragmenten und einem weitreichenden Briefverkehr. Die Texte sind
auch mehr als hundert Jahre nach dem Tod des Denkers noch aktuell,
seine kontroversen Denkanstösse aus der Philosophie nicht mehr

wegzudenken.
Das verschachtelte Denkgebäude, das stets mehr Entwurf als

fertiger Plan ist, bedarf einer sorgfältigen Lektüre; das beliebte und



118 DANTEL LEUENBERGER

fast beliebige, vom Kontext gelöste Zitieren von treffenden
Sinnsprüchen sagt wenig aus über das wahre Wesen Nietzsches, der sich
mit unzähligen Fragen des menschlichen Daseins immer wieder neu
beschäftigt hat und nicht selten zu divergenten Aussagen über ein und
denselben Gegenstand gelangt ist. Werkimmanente Unvereinbarkeiten
erklären sich nicht nur aus der kontinuierlichen Weiterentwicklung
der Philosophie, sondern auch aus der drängenden, mit fortschreitendem

Alter zunehmend ungezügelten Arbeitsmethode, die sich hinter
der aphoristischen Mitteilungsform verbirgt.

Rukser bezeichnet Nietzsche mit Recht nicht als Systematiker,
sondern als problembezogenen Denker. Widersprüche liegen also in
der Eigenheit des philosophischen Zugangs begründet, in dem der
Philosoph "[...] die Probleme nicht durch eine vorzeitige glatte
Synthese verschütten wollte und deshalb die Positionen nebeneinander
fortbestehen liess"1. Zum methodischen Denken der Kantischen
Schule besteht eine klare Abgrenzung: "Sämtliche Werke Nietzsches
[...] entziehen sich einer Systematisierung. Ihre Besonderheit, das, was
sie am meisten als Werke Nietzsches charakterisiert, ist die Tatsache,
dass sie «offene» Werke sind, dass sie die Befreiung des Geistes
suchen und nicht seine Katechisierung [...]"2. Das soll nicht heissen,
Nietzsche verweigere sich klaren Aussagen; er zeichnet sich im
Gegenteil durch Bestimmtheit aus: Er steht ein für ein klares Nein zur
Idealisierung der Vergangenheit, zur Romantik, zur christlichen Moral
und zu allem Metaphysischen. Hingegen formuliert er ein eindeutiges
Ja zum Nihilismus, zur bedingungslosen Freiheit, zum Leben als

Ausdruck des Willens zur Macht und zur Befreiung des Menschen

aus seiner versklavten Existenz:

Su radical desculpabilización de la voluntad, su implacable crítica de la

ontologia moral de Occidente, su llamada a una forma distinta y, en

i Udo Rukser, Nietzsche in der Hispania. Ein Beitrag zur hispanischen Kultur- und

Geistesgeschichte, Bern, München, Francke Verlag, 1962, S. 64.

Mazzino Montinari, Nietzsche, Friedrich. Eine Einführung, Berlin, New York, de

Gruyter, 1991, S. 80.



JOAQUÍN ARDERI'US IM SCHATTEN NIETZSCHES 119

cualquier caso, superior de vitalidad, su desenmascaramiento de los
ídolos que durante siglos han abrigado y a la vez vaciado a los hombres,
su abrasadora llamada de atención sobre el inminente advenimiento del
nihilismo -«el más inhóspito de todos los huéspedes»- en cuanto
consumación consciente del proceso de construcción de nuestra cultura

y, en fin, su infinita capacidad de seducción determinarían en medida
nada desdeñable el hacer de Musil y del joven Gide, de Azorín y de

Baroja, de Thomas Mann y de Max Weber en alguno de sus registros
fundamentales. Todos ellos -y la lista no acaba en absoluto con sus
nombres- tomaron buena nota del legado de Nietzsche, de su decisiva
constatación de la ruptura del todo y del ajuste de cuentas que ese

fenómeno epocal iba a traer consigo3.

Nietzsches Gedankengut wird im ausgehenden neunzehnten und
frühen zwanzigsten Jahrhundert auch auf der iberischen Halbinsel
bereitwillig rezipiert. Die Krise der 98er Generation, der Pessimismus,
der das kulturelle Erbe Europas als Last empfinden lässt, die
existenzielle Bedrohung des Menschen und der moralische und

religiöse Werteverlust bilden den Hintergrund, vor dem Nietzsche, der

stimmgewaltig gegen alles Rückwärtsgerichtete, Bewahrende und

gegen jegliches Mittelmass wettert, gelesen wird. Sein Gedankengut
beeinflusst zu einem Zeitpunkt, an dem es an den europäischen
Universitäten noch keinen Eingang gefunden hat, die Kunstschaffenden

verschiedener Disziplinen bereits massgeblich. "Auch in Spanien
sind es nicht die Philosophen und Professoren gewesen, die sich um
Nietzsche gekümmert haben, sondern die jungen Literaten und
Schriftsteller"4. Ansprechend sind sowohl seine kühnen Gedanken als

auch die Eloquenz, mit der sie vorgetragen werden. Durch seine

Absage an die bürgerliche Moral und an das Christentum sowie durch
seine Skepsis gegenüber der Wissenschaft und den durch sie

eingeleiteten Fortschritt wird Nietzsche zu einer der wichtigsten
Stimmen des europäischen Kulturraumes, die auch von Intellektuel-

3 Jacobo Muñoz, "La Europa de Nietzsche", in Francisco José Martín (Hg.), Las

Novelas de 1902, Madrid, Biblioteca Nueva, 2003, S. 27-28.
4 Rukser, Nietzsche in der Hispania, op. cit., S. 30.



120 DANIEL LEUENBERGER

len, Philosophen und Wissenschaftlern nicht mehr überhört werden
kann; sie vermögen sich der Radikalität seines Denkens nicht mehr
zu entziehen.

Die Vertreter der 98er Generation lernen die Philosophie erstmals
näher kennen durch die Studie La philosophie de Nietzsche des
französischen Germanisten Henri Lichtenberger5. 1897 kehrt zudem
ein überzeugter Anhänger Nietzsches aus Kuba in die Hauptstadt
Spaniens zurück: Ramiro de Maeztu, der in seinen jungen Jahren
sowohl von der Proklamation "Gott ist tot" als auch von der Idee des

"freien Geistes" fasziniert ist. Von dieser Stunde weg polarisiert
Nietzsche die spanischen Intellektuellen: Wer das 19. Jahrhundert
positiv bewertet oder gar idealisiert, verachtet ihn, Anhänger von
Erneuerung oder Umbruch dagegen neigen sich ihm zu, sie sehen in
ihm eine Quelle der Hoffnung und erkennen seinen Status als

avantgardistischen Denker und Ikonoklasten an. Miguel de Unamuno
steht ihm zwischen Faszination und Ablehnung gegenüber, die klare
Handschrift Nietzsches in Unamunos Werk deckt sich hingegen nicht
mit den Selbstaussagen des Spaniers, der zwar wie Nietzsche das

Vulgäre verachtet, aber etwa in der Religionsfrage eine gänzlich
andere Grundhaltung einnimmt. Zusammen mit Pío Baroja am
stärksten von Nietzsche beeinflusst ist der erwähnte de Maeztu. Als
begeisterter Anhänger des Philosophen wird der Theoretiker der 98er
Generation gelegentlich auch "un Nietzsche español" genannt. Erst als

reiferer Mann klammert er sich wieder an seinen katholischen
Glauben und an ein konservatives Weltbild, stellt sich gegen die

5 "Anunciado ya en enero de 1898 en la Revista Contemporánea, pronto había de

difundirse su lectura entre los intelectuales españoles que seguían atentos las

evoluciones del pensamiento contemporáneo. Los principales representantes del
«98» concuerdan en reconocer que fue la nítida y mesurada síntesis de Lichtenberger

la que les proporcionó su primer contacto fecundo con la obra de Nietzsche.
Gonzalo Sobejano, Nietzsche en España, Madrid, Gredos, 1967, S. 50-51. Die

Wirkung ist beträchtlich: "Die Jungen wittern in ihm eine neue Kraft, eine Art
Heilsbringer; sein Vitalismus schien die Energie zu sein, die dem Leben einen

neuen Sinn geben, die Kultur, Philosophie und Bildung erneuern könne", Rukser,
Nietzsche in der Hispania, op. cit., S. 263.



JOAQUÍN ARDERÍUS IM SCHATTEN NIETZSCHES 121

Republik und macht sich stark für die Kirche. Auch Azorín verhehlt
nicht seine Bewunderung für Werk und Person des Deutschen. Eine
kritischere Position nimmt Antonio Machado ein: Er lehnt die gottes-
und kirchenverachtende des Deutschen Haltung ab, bewundert aber
den Anti-Moralisten, Psychologen und Schriftsteller Nietzsche. Am
schwächsten wird bei der Generation 98 der metaphysische Teil von
Nietzsches Lehre aufgenommen. Weniger esoterisch und klarer
verständlich als die "Lehre von der ewigen Wiederkehr des Gleichen"
ist die Ablehnung der Religion oder allgemeiner die Hinterfragung
von Autoritäten. Unamuno ist Atheist, ebenso Machado; Baroja und
Azorín schweigen zum Thema Gott. An seine Stelle tritt das

glorifizierte Individuum, dessen ureigenste Interessen über alle
anderen Werte gestellt werden. Doch nicht nur die grossen Namen
stehen dem Neuen offen gegenüber, manche bedeutende und weniger
bedeutende Schriftsteller dieser Generation entwerfen in ihrer
Literatur Skizzen von Übermenschen nach nietzscheanem Vorbild.
Was die Erhöhung des Ichs und den Stellenwert ästhetischer Werte
betrifft, lassen sich auch Übereinstimmungen mit dem Modernismus
ausmachen, jener Reaktionsbewegung gegen die unmittelbare
kulturelle Vergangenheit, die sich auszeichnet durch Auserlesenheit

von Wort und Bild, durch Suggestionskraft, Erhabenheit und dem
Streben nach Harmonie6. Die Generation von 1914 nimmt das

Schönheitsideal der Modernisten auf, ebenso die kritische Haltung der
98er, aber sie teilt mit diesen weder die anarchistischen Bestrebungen
noch den Pessimismus. Daher ist Nietzsche für sie weniger zentral,
die Beschäftigung mit seinem philosophischen Gedankengut schwindet,

dafür wird nun seine schriftstellerische Leistung höher gewertet.
José Ortega y Gasset ist der Denker dieser Zeit, auf den Nietzsche
wohl am stärksten gewirkt hat. Der spanische Kulturphilosoph, der
mit den deutschen Verhältnissen aus eigener Erfahrung bestens

vertraut ist, bringt anfänglich grosse Sympathie für das elitäre Denken

6 Figal sieht ihn als Schlüsselfigur für das Selbstverständnis der Moderne. Mehr
dazu in Günter Figal, Nietzsche. Eine philosophische Einführung, Stuttgart,
Reclam, 1999, S. 13.



122 DANIEL LEUENBERGER

Nietzsches auf; im Lauf der Jahre entwickelt er eine kritischere, wenn
auch nicht ablehnende Haltung. Mit Ortega teilt Eugenio D'Ors das

Gefühl, am Beginn einer neuen Zeit zu stehen. D'Ors ist ein Gegner
des Asketismus und der Romantik; mit seiner Ablehnung des 19.

Jahrhunderts stimmt er mit Ortega und Nietzsche überein. Von
Ramón Gómez de la Sema schliesslich stammt die prägnante
Aussage: "Hoy no se puede escribir una página ignorando a Nietzsche"7.

Er sieht Nietzsche als Repräsentanten eines Zeitgeistes von nicht zu
unterschätzendem Rang.

Rukser lenkt den Blick auf den Nährboden, auf dem Nietzsches
Leistung erst möglich wurde und hebt seine Bedeutung für eine
bestimmte Zeit und Generation hervor: "Es kommt nicht so sehr auf
bestimmte Thesen Nietzsches an, als darauf, dass er dieser Generation
die Fragwürdigkeit des konventionellen Humanismus bewusst machte
und den Menschen die vermeintliche Sicherheit und das Vertrauen ins
Universum nahm"8. Die Aussage erfasst die Situation der 27er
Generation: Präsent sind in ihr nicht mehr so sehr konkret fassbare

Thesen, sondern vielmehr die mittlerweile weit verbreitete
untergründige Geisteshaltung. Nicht alle Schriftsteller kennen Nietzsche
sehr gut und entsprechend spiegelt ihr Werk nicht seine Philosophie,
sondern bloss Bruchstücke daraus9. Diese Generation, die ihren
Bekanntheitsgrad den grossen Lyrikern verdankt, hat sich distanziert
von der Krise der 98er Generation, der Umgang mit der literarischen
Tradition ist respektvoll und weder im politischen noch im ästhe-

Ramón Gómez de la Serna, Una teoria personal del arte. Antología de textos de

estética y teoría del arte (hg. von Ana Martínez-Collado), Madrid, Editorial
Tecnos, 1988, S. 58.

Rukser, Nietzsche in der Híspanla, op. cit., S. 263.

"Lo que entre 1926 y 1936 se publicó en España en torno a Nietzsche es escaso,

esporádico y marginal. No ocupa Nietzsche, por ese tiempo, primer plano de

atención", Sobejano, Nietzsche en España, op. cit., S. 628. Sobejano sieht

nietzscheane Einflüsse in den Werken der folgenden Autoren der 27er Generation:

Rosa Chacel, Benjamin Jarnés, Ramón J. Sender, José Bergamín, Rafael Dieste,
Ernesto Giménez Caballero, Ramiro Ledesma Ramos, Onésimo Redondo, José

Antonio Primo de Rivera.



JOAQUIN ARDERIUS IM SCHATTEN NIETZSCHES 123

tischen Bereich werden mehr Brücken abgebrochen. Die relative
Einheit der Gruppe ist von kurzer Dauer: Soziale Spannungen, die
Radikalisierung des politischen Umfeldes sowie Abnutzungserscheinungen

des ausschliesslichen Spiels mit ästhetischen Formen führen
vom "entmenschlichten" zurück zum "menschlichen" Kunstbegriff,
der führende Platz der historischen Avantgarde wird durch eine neue,
"rehumanisierte" Literatur abgelöst, in der Nietzsches Philosophie des
willensstarken freien Geistes entweder von einem sozialen Menschen-
und Weltbild verdrängt oder aber missbräuchlich für nationalistische
Anliegen entfremdet und missbraucht wird.

Literaturgeschichtlich weniger Beachtung als die Poesie der 27er
Generation findet das Genre des Romans, das zeitgleich von einer
kleinen Gruppe von Autoren gepflegt wird. Besonders bemerkenswert
unter den Romanciers ist eine kleine Gruppe, die -nach einem
Vorschlag von Víctor Fuentes- als die "andere 27er Generation"
bezeichnet wird und Joaquín Arderíus, Andrés Carranque de Ríos,
José Díaz Fernández und Ramón J. Sender einschliesst. Aus soziologischer

und kulturwissenschaftlicher Sicht stehen ihre Romane nicht
hinter der Lyrik zurück, sie spiegeln die Gesellschaft, ihre Anliegen,
ihre Befindlichkeit und nicht zuletzt ihren philosophischen Unterbau.
Die Autorengruppe schreibt nicht vom elfenbeinernen Turm aus. Sie
kennt die Härten des Lebens, des Krieges, der Urbanisierung und der

Arbeitslosigkeit aus eigener Erfahrung; ihre Themen, die pessimistische

Prägung und die Suche nach Alternativen geben davon
eindrücklich Zeugnis.

Am deutlichsten sichtbar ist die Beeinflussung durch Nietzsche bei
Joaquín Arderíus. Der Spanier wird am 5. Mai 1885 in Lorca, in der
Provinz Murcia, in eine gutbürgerliche Familie geboren und besucht

zuerst die Escuelas Cristianas in Lorca, dann das Real Colegio de las
Escuelas Pías in Madrid. 1906 geht er nach Belgien, wo er ein

Ingenieurstudium beginnt; wichtiger als die Fachausbildung wird für
ihn während dieser Zeit aber der Kontakt mit den unterschiedlichen

Zeitströmungen Europas: "El novelista inicia sus contactos en Lieja
con los exiliados rusos, especialmente anarquistas y nihilistas, y



124 DANIEL LEUENBERGER

posteriormente con otras corrientes inconformistas de la Europa
prebélica"10. Ohne die akademische Karriere zu beenden, kehrt er in
die spanische Hauptstadt zurück, wo er sich fortan seinen journalistischen

und schriftstellerischen Arbeiten widmet. Über den nationalen
Bekanntheitsgrad des heute Vergessenen und seinen Ruf als kritischer
Intellektueller geben Presseartikel und Rezensionen hinlänglich
Auskunft11. In der oppositionellen Öffentlichkeitsarbeit findet er
seine Bestimmung:

Durante la dictadura tiene un papel destacado en las actividades de

oposición al Gobierno. Forma parte del grupo de intelectuales que
intenta derribar al régimen mediante una incansable labor de crítica y
denuncia, a base de artículos, panfletos y cualquier clase de actividad

que les fuese posible realizar [...]12.

Seine Beiträge in Zeitungen und Zeitschriften bringen Arderíus
wiederholt Repressalien ein. Des ungeachtet arbeitet er in wichtigen
literarischen Zeitschriften und Zeitungen wie Post-Guerra, La

10 José Mula Acosta, La narrativa de Joaquín Arderíus. Constantes de una
evolución: del expresionismo al nuevo romanticismo, Murcia, Universidad de

Murcia, 1990, S. IX.
11 Hier eine Passage aus La Libertad vom 17-VII-1929: "Pero Joaquín Arderíus no

es sólo un novelista de grandes posibilidades y esperanzas: es un hombre. Un
hombre de su pueblo y de su época, sensible a sus deberes ciudadanos. No es el

literato recluido en su torre con un gesto grotesco de enfática superioridad
intelectual; es el hombre clavado en las inquietudes y vicisitudes de la calle. No

pertenece a esa juventud que cree que vanguardismo equivale a excentricidades

literarias, a perversiones de esteta, a aristocratismo formulario y femenino, a

inhibición absoluta de las altas y exigentes responsabilidades políticas, no; Joaquín
Arderíus pertenece a esa otra juventud que ha adquirido categoría en Europa y
para la cual la jerarquía de la inteligencia se acredita por la actividad civil.
Juventud que en literatura y en ciencias, en la cátedra y en el foro, va ocupando
los primeros puestos, y que ve su permanencia en estos puestos como una tribuna
de mayor eficacia y mayor exigencia para la intervención en la vida pública",
zitiert nach José Esteban / Gonzalo Santonja (Hgg.), Los novelistas sociales

españoles (1928-1936). Antología, Barcelona, Anthropos, 1988, S. 74-75.
12 Mula Acosta, La narrativa de Joaquín Arderíus, op. cit., S. 9.



JOAQUÍN ARDERÍUS IM SCHATTEN NIETZSCHES 125

Libertad, Octubre und Tensor mit; auch an der Gründung der
Ediciones Oriente ist er beteiligt. 1930 ruft er zusammen mit Antonio
Espina und José Díaz Fernández die auf soziale und politische
Belange ausgerichtete Zeitschrift Nueva España ins Leben, eine

Publikation, die zum Sprachrohr der Avanzada wird. Nachdem die

Republik Realität geworden ist, kritisiert er die nach wie vor
unbehobenen Missstände im Land scharf und wird Mitglied der
kommunistischen Partei. Beim Ausbruch des Spanischen Bürgerkrieges

ergreift er trotzdem erneut Partei für die Republikaner, so dass er
nach Kriegsende ins Exil gezwungen wird.

Seine literarische Hinterlassenschaft besteht aus elf Romanen, drei
Kurzgeschichten und zwei Biographien. Im Alter von dreissig Jahren
veröffentlicht er unter dem Titel Mis mendigos (1915) seinen ersten
Band mit Erzählfragmenten. Darauf folgen Asímefecundó Zaratustra
(1923), Yo, y tres mujeres (1924), Ojo de brasa (1925), La duquesa
de Nit (1926), La espuela (1927) sowie Los príncipes iguales (1928).
El baño de la muerta (1928), Los amadores de Manqueses (1929)
und Lumpenproletariado (1931) umfassen nur wenige Seiten,
während Justo el Evangélico (1929), El comedor de la Pensión
Venecia (1930), Campesinos (1931) und schliesslich Crimen (1934)
wiederum umfangreiche Werke sind. Biographisch sind Vida de

Fermín Galán (1931), das in Zusammenarbeit mit José Díaz
Fernández entsteht, sowie Don Juan de Austria (1944), sein Exilwerk.

Bei dieser Gelegenheit wird uns das Frühwerk interessieren, denn
insbesondere vom Erstlingswerk bis Mitte der zwanziger Jahre steht
Arderíus unter dem Einfluss des deutschen Philosophen. Die Suche
nach einem von den moralischen und religiösen Fesseln befreiten
Menschen, der sein Schicksal trotz widriger Umstände selbst in die
Hand nimmt, bleibt während dieser Zeit präsent. Stets neu thematisiert

der Autor das Streben eines exaltierten Individuums nach

Selbstbestimmung, welche das Abwerfen gesellschaftlicher Konventionen

und die Negierung verbindlicher moralischer Grundwerte

bedingt. Darin, dass die Figuren mit ihren hochgesteckten Zielen
Schiffbruch erleiden, spiegelt sich der Geist der Zeit, die, wie
Nietzsche selber erkannt hat, noch nicht reif ist für das Neue. Was



126 DANIEL LEUENBERGER

Rusker allgemein für die hispanische Literatur formuliert, könnte
treffender nicht gesagt werden für Arderíus:

Überall wird die Begegnung mit der Welt Nietzsches zum Wendepunkt
im Leben der Hauptfiguren, die auf ihre Weise versuchen, "gefährlich
zu leben" und Amoralität überlegen zu praktizieren. Bezeichnenderweise
scheitern sie alle an dieser Aufgabe, und zwar versagen sie, weil sie

Psychopathen sind, die nun, wie nie zuvor, in die spanische Literatur
einziehen. Darin zeigt sich ein Grundzug der Epoche: die bürgerlichen
Intellektuellen sind von der Krise, in der sie aufgewachsen sind,
innerlich zermürbt, ja zerstört, so dass sie zu einer wahren Erneuerung
nicht fähig sind. Das gibt vielen Büchern einen tragischen Aspekt: die
Erneuerung, für die man sich begeistert hatte, gelingt nicht, kann nicht
gelingen, weil die Vitalität des spanischen Menschen, auf die man nun
den Scheinwerfer richtet, zu sehr geschwächt ist13.

"Gefährlich" lebende Hauptfiguren, die wie Nietzsche leidenschaftlich

nach einem intensiveren Leben suchen, moral- und gewissenlose
Akteure finden sich in Mis mendigos14. Der Roman fokussiert auf
den Einzelgänger, den "verlorenen Menschen" (Arderíus spricht vom
ex hombre), und sucht in ihm die Eigenschaften des potentiellen
Übermenschen, weil er sich -da er nichts zu verlieren hat- wie kaum
ein Angehöriger einer anderen Gesellschaftsschicht, frei von kulturellen

oder religiösen Zwängen, direkt von seinen eigensten und

ursprünglichsten Bedürfnissen leiten lassen kann. In seiner Eigenschaft

ist er unbändig und stark; nicht eine humanistische Bildung,
sondern ein enger Naturbezug zeichnet ihn aus. Vielfältig sind Inhalte
und Themen: Das Landleben kontrastiert mit der Verdorbenheit der

13 Rukser, Nietzsche in der Hispania, op. cit., S. 265.
14

Joaquín Arderíus, Mis mendigos, Madrid, Imprenta hispano-alemana, 1915. Der
Roman, der in einer Epoche formaler und inhaltlicher Experimente erscheint,
bildet keinen thematisch verbundenen zusammenhängenden Text. Ein Prolog bildet
zusammen mit sechs inhaltlich, nicht aber formal unabhängigen Teilen ein stark

von der Lyrik beeinflusstes Gewebe. Die Bezeichnung "Kapitel" ist als Vereinfachung

anzusehen.



JOAQUÍN ARDERÍUS IM SCHATTEN NIETZSCHES 127

Stadt; Agierende sind sowohl Mörder, Selbstmörder, Prostituierte, als
auch Landarbeiter und Fischer. Innerhalb der Erzählungen mischen
sich die Stimmen von Figuren mit Äusserungen personifizierter
Konzepte wie "Liebe", "Hass" oder "Tod". Jede der Geschichten dreht
sich um grundlegende Fragen wie jene nach der Rolle des Menschen
in der Gesellschaft, nach seinem Bezug zum Tod, nach dem Sinn des

Lebens, nach der Suche von dauerhaften Werten und nach der
Selbstbehauptung des Individuums.

Die Erzählhaltung ist bereits im ersten Kapitel von Nietzsches Also
sprach Zarathustra inspiriert. Wie im deutschen Vorbild blickt der
Erzähler von "Los superdioses y el abúlico" vom Berg herunter auf
eine elende Zivilisation, auf die Aldea de la Abulia, seine Position ist
überhoben über die Masse, die Nähe zum Himmel verleiht ihm
Vitalität. Aber auch auf thematischer und symbolischer Ebene finden
sich Übereinstimmungen. Der spanische Erzähler beleuchtet hier den
Wanderer mit seiner Bewunderung für die Sonne, den Himmel, die
Luft, den Adler im Flug und verweist dort auf den Siedler im Tal,
den Kraftlosen, der sich nicht wagt, seinen Flecken zu verlassen, um
zu neuen Zielen aufzubrechen. Der resignierte, geistig tote Mensch
steht dem lebendigen gegenüber, dessen physischer Durst, der als

Verlangen nach geistiger Sättigung zu interpretieren ist, ihn prädestiniert

für den Kreis der Auserwählten. Der freie Geist, der sein
Schicksal selber zu gestalten fähig ist, der sich befreit von den
herkömmlichen Tugenden wie Fleiss, Gehorsam und Ehrfurcht, von
Moral und Religion, steht einer erstarrten Mittelmässigkeit gegenüber,
überlegen und mitleidlos, aber nicht grausam:

Für den Mittelmässigen ist mittelmässig sein ein Glück; die Meisterschaft

in einem, die Spezialität ein natürlicher Instinkt. Es würde eines

tieferen Geistes vollkommen unwürdig sein, in der Mittelmässigkeit an
sich schon einen Einwand zu sehn. Sie ist selbst die erste Notwendigkeit
dafür, dass es Ausnahmen geben darf: eine hohe Kultur ist durch sie

bedingt. Wenn der Ausnahme-Mensch gerade die Mittelmässigen mit



128 DANIEL LEUENBERGER

zarteren Fingern handhabt, als sich und seinesgleichen, so ist dies nicht
bloss Höflichkeit des Herzens - es ist einfach seine Pflicht...15

Auch in den folgenden Kapiteln von Mis mendigos wird der

philosophische Einfluss deutlich, der Blick auf einige der Untertitel
möge als Andeutung genügen: "El verdadero redentor" entwirft die
Vision eines neuen Menschen, eines Christus, der aber im Gegensatz
zum biblischen Pendant zu erhaben ist, sich von fremder Hand
verletzen zu lassen. Christliche Demut ist durch Stolz ersetzt und
Gehorsam durch Widerstand. "Una noche en el mar" spricht über das

Töten ohne Motiv, ohne Schuldgefühl und ohne Strafe und "Los
románticos de la muerte" über menschliches Leid und Todessehnsucht.

"Una vision del sol" kündet von der Positionierung und vom
Stellenwert des ehrgeizigen Individuums in der Gesellschaft, während
in "El amor" parabelhaft der geknechtete Mensch dem freien Adler
gegenüber gestellt wird. Hier dominiert allerdings der Pessimismus,
das Kapitel schliesst mit den Worten: "Padeceréis eternamente. La
misión del hombre es la de sufrir, como la del fuego es la de

quemar"16.
Noch deutlicher ist der Einfluss in Así me fecundó Zaratustra.

Recuerdo de una ex mujer ausgeprägt17. Arderíus stellt in seinem
zweiten Roman einen direkten Bezug zu Nietzsches Zarathustra her,

wo der titelgebende Held seine Heimat verlässt, sich in das Gebirge
zurückzieht und erst nach zehn Jahren der Meditation zu den
Menschen zurückkehrt, um sie an seiner Weisheit teilhaben zu lassen,
sich dann aber wieder in die freiwillige Isolation zu begeben. Sein

Hauptthema ist der Mensch, der sich von Gott befreit und in
mehreren Verwandlungen zum Übermenschen reift, ein Zustand, der
sich durch vollkommene Freiheit, Stärke und Vitalität auszeichnet.

15 Friedrich Nietzsche, Der Antichrist, in Werke, hg. von Karl Schlechta, Berlin,
Hanser Verlag, 2000, S. 8012.

16 Arderíus, Mis mendigos, op. cit., S. 91
17

Joaquín Arderíus, Así me fecundó Zaratustra. Recuerdo de una ex mujer, Madrid,
Sucesores de Rivadeneyra, 1923.



JOAQUIN ARDERÍUS IM SCHATTEN NIETZSCHES 129

Der intertextuelle Zusammenhang etabliert sich über den Inhalt und
den die Bibelsprache parodisierenden Stil; verbindend wirkt zusätzlich
die Präsenz mächtiger nietzscheaner Symbole. Arderíus lässt eine alte,
einsame und exzentrische Frau ihre Lebensgeschichte erzählen. In
diesem Rückblick wendet sie sich an einen imaginären Zuhörer.
Damit ist die traditionelle Rahmenhandlung geschaffen, in welche die
in ihrer Struktur einfach gehaltene Erzählung eingebettet ist. Streng
chronologisch werden wesentliche Momente und Epochen wachgerufen.

Wiederum ist die Fokussierung augenfällig: Die Erzählerin lebt
zurückgezogen auf einem Berg, wo sie vor ihrer Höhle sitzt und ihre
Augen niedersinken lässt auf das Tal und dann ihre Erkenntnisse, die
in der Einsamkeit gereift sind, mitzuteilen beginnt. Eine unbarmherzige

Kindheit und ein hartes Leben haben Rosario in die Prostitution
getrieben, wo sie, begehrt, doch innerlich kalt und unberührt, ihr
Dasein fristet, bis sie eines Tages Nietzsches Also sprach Zarathustra
zu lesen beginnt.

Ante sus imágenes geniales, y al influjo de doctrina tan en armonía con
mi naturaleza, los ojos de mi espíritu iban descubriendo el justo
sentimiento de la vida. Cada línea que pasaba me mostraba el secreto

con más precisión, lo mismo que el graduador de un telescopio va
intensificando los relieves de un mundo remoto. La filosofía de

Zaratustra llegaba a mi alma, ultrajada por la moral social, como un
canto de suprema justicia.
Mi espíritu se irguió, atraído, semejante a un perro que lo llamaran por
su nombre [...]18.

Zum ersten Mal in ihrem Leben ist sie in ihrem Innersten bewegt,
es ist ihr, als erwache sie aus einem langen Schlaf. Die Worte des

Philosophen bestätigen ihr auch den Nutzen und die Legitimation
eines nicht durch falsche Moral instrumentalisierten Egoismus, der an

die Stelle von Feigheit und Unterwürfigkeit tritt. Gierig saugt sie die
Botschaft in sich auf:

18 Arderíus, Así me fecundó Zaratustra, op. cit., S. 88.



130 DANIEL LEUENBERGER

Das scheue Misstrauen gilt ihr gering, und jeder, wer Schwüre statt
Blicke und Hände will: auch alle allzu misstrauische Weisheit, denn
solche ist feiger Seelen Art.
Geringer noch gilt ihr der Schnell-Gefällige, der Hündische, der gleich
auf dem Rücken liegt, der Demütige; und auch Weisheit gibt es, die

demütig und hündisch und fromm und schnell-gefällig ist.
Verhasst ist ihr gar und ein Ekel, wer nie sich wehren will, wer giftigen
Speichel und böse Blicke hinunterschluckt, der Allzu-Geduldige, Alles-
Dulder, Allgenügsame: das nämlich ist die knechtische Art.
Ob einer vor Göttern und göttlichen Fusstritten knechtisch ist, ob vor
Menschen und blöden Menschen-Meinungen: alle Knechts-Art speit sie

an, diese selige Selbstsucht!
Schlecht: so heißt sie alles, was geknickt und knickerisch-knechtisch ist,
unfreie Zwinker-Augen, gedrückte Herzen, und jene falsche nachgebende

Art, welche mit breiten feigen Lippen küsst19.

Die Lektüre weckt in ihr aber auch den Wunsch nach Unsterblichkeit,

nach der Verewigung in einem Kind, einem "neuen", freien
Menschen. Zarathustra spricht direkt in ihr Herz:

Ich will, dass dein Sieg und deine Freiheit sich nach einem Kinde sehne.

Lebendige Denkmale sollst du bauen deinem Siege und deiner
Befreiung.

Über dich sollst du hinausbauen. Aber erst musst du mir selber gebaut
sein, rechtwinklig an Leib und Seele.

Nicht nur fort sollst du dich pflanzen, sondern hinauf! Dazu helfe dir der

Garten der Ehe!20

Von diesem Tag an wächst in ihr die Liebe, aber auch eine wilde
Leidenschaft für ihren Partner. Sie rafft sich auf und nimmt, gemäss
der Anweisung, ihr Schicksal in die eigenen Hände und strebt nach
der Veredelung, die durch ihre Mutterrolle gekrönt werden soll. Vom

19 Nietzsche, Also sprach Zarathustra, op. cit., S. 6637.
20 Ibid, S. 6444.



JOAQUÍN ARDERÍUS IM SCHATTEN NIETZSCHES 131

gefügigen Geschöpf strebt sie nun danach, harte Schöpferin zu
werden im Sinne Nietzsches, so wie sie es gelesen hat:

Die Schaffenden nämlich sind hart. Und Seligkeit muss es euch dünken,
eure Hand auf Jahrtausende zu drücken wie auf Wachs, -
- Seligkeit, auf dem Willen von Jahrtausenden zu schreiben wie auf
Erz, - härter als Erz, edler als Erz. Ganz hart ist allein das Edelste.

Diese neue Tafel, o meine Brüder, stelle ich über euch: werdet hart!21

Sie erkennt in ihrer Lektüre: Gut ist nicht der sozial denkende und
handelnde Mensch; Barmherzigkeit, Mitleid und Nivellierung von
Unterschieden bedeuten stets Schwäche. "Gut" sind für Nietzsche die
Wilden, Starken, Rücksichtslosen, die sich von jedem sozialen Zwang
befreit fühlen22. Als Bild dient ihm das Raubtier (Adler, Schlange
und Löwe), welches die biblische Metapher des Schafes ablöst.

Für die Darstellung der Leidenschaftlichkeit, die Rosario während
ihres ganzen Lebens auszeichnet, hat sich ihr Schöpfer bei Nietzsche
inspiriert, der das Ungebändigte und Vitale sucht. In der Liebe
beschreibt er die Frau als kompromissloser und fanatischer als den
Mann23. Der Reifeprozess und die Intensität der Gefühle werden

21 Ibid., S. 6677.
22 "Die Sozialisten erstreben Nutzen und Glück als höchsten Besitz anstelle des

Kulturverlangens des freien Individuums und Geistes. Sie begehren für möglichst
viele Menschen ein Wohlleben und zerstören damit den Boden, aus dem der

mächtige Einzelne wächst", Karl Brose, Nietzsche: Geschichtsphilosoph, Politiker
und Soziologe, Essen, Die Blaue Eule, 1994, S. 177-178.

23 "Was das Weib unter Liebe versteht, ist klar genug: vollkommne Hingabe (nicht
nur Hingebung) mit Seele und Leib, ohne jede Rücksicht, jeden Vorbehalt, mit
Scham und Schrecken vielmehr vor dem Gedanken einer verklausulierten, an

Bedingungen geknüpften Hingabe. In dieser Abwesenheit von Bedingungen ist
eben seine Liebe ein Glaube: das Weib hat keinen anderen. - Der Mann, wenn er
ein Weib liebt, will von ihm eben diese Liebe, ist folglich für seine Person selbst

am entferntesten von der Voraussetzung der weiblichen Liebe; gesetzt aber, dass

es auch Männer geben sollte, denen ihrerseits das Verlangen nach vollkommner

Hingebung nicht fremd ist, nun, so sind das eben - keine Männer. Ein Mann, der

liebt wie ein Weib, wird damit Sklave; ein Weib aber, das liebt wie ein Weib,



132 DANIEL LEUENBERGER

jedoch bald gedrosselt durch die Unfruchtbarkeit des Paares. Stets
besessener ist sie vom Begehren nach Nachwuchs, stets frustrierter
über dessen Ausbleiben, ist doch die Fortpflanzung das Leben über
den eigenen Tod hinaus und Grundlage der ewigen Wiederkehr. Die
damit verbundene Entfremdung in der Partnerschaft treibt ihren Mann
in geistige Umnachtung und schliesslich in den Selbstmord und
Rosario in die Einsamkeit ihrer Berghöhle.

Das ganze Werk ist durchtränkt vom Geist Nietzsches; das Prinzip
des Starken, das rücksichtslos über das Schwache herrscht, das

hemmungslose Ausleben des Egoismus und die gänzliche Leugnung
eines die Weltordnung orchestrierenden Gottes sind bestimmende
Elemente in der Psyche der Figuren und der Gestaltung des Stoffes.
Rosario verkörpert den Menschen auf seiner ewigen Suche nach

Erlösung und nach einem neuen Leben. Der mögliche Übermensch
wird zwar angedeutet, jedoch nicht in Vollkommenheit ausgebildet:
Die Zeugung des neuen Menschen ist nicht möglich, die Zeit dafür
noch nicht reif. Darunter hat auch Nietzsche gelitten, der den
Übermenschen sah, aber auch wusste, dass er mit seinen Einsichten
zu früh kam, dass seine Zeit noch nicht reif dafür war. Nichts zeigt
dies so deutlich wie der Diskurs des "tollen Menschen" aus der
Fröhlichen Wissenschaft:

"Ich komme zu früh", sagte er dann, "ich bin noch nicht an der Zeit.
Dies ungeheure Ereignis ist noch unterwegs und wandert - es ist noch

nicht bis zu den Ohren der Menschen gedrungen. Blitz und Donner

wird damit ein vollkommneres Weib... Die Leidenschaft des Weibes, in ihrem
unbedingten Verzichtleisten auf eigne Rechte, hat gerade zur Voraussetzung, dass

auf der andren Seite nicht ein gleiches Pathos, ein gleiches Verzichtleisten-Wollen
besteht: denn wenn beide aus Liebe auf sich selbst verzichteten, so entstünde

daraus - nun, ich weiss nicht was, vielleicht ein leerer Raum? - Das Weib will
genommen, angenommen werden als Besitz, will aufgehn in den Begriff «Besitz»,
«besessen»; folglich will es einen, der nimmt, der sich nicht selbst gibt und

weggibt, der umgekehrt vielmehr gerade reicher an «sich» gemacht werden soll

- durch den Zuwachs an Kraft, Glück, Glaube, als welchen ihm das Weib sich
selbst gibt", Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, op. cit., S. 6278 f.



JOAQUIN ARDERÍUS IM SCHATTEN NIETZSCHES 133

brauchen Zeit, das Licht der Gestirne braucht Zeit, Taten brauchen Zeit,
auch nachdem sie getan sind, um gesehn und gehört zu werden"24.

Im Scheitern der Unzeitgemässen begegnen wir dem tiefen
Pessimismus des spanischen Autors: Die Befreiung des Erdenbürgers
ist nicht in Sichtweite; einen sinnvollen Umgang mit dem Leid gibt
es nicht und weder der Tod noch der Rückzug in die Einsiedelei
versprechen Erlösung.

Auch im nächsten Roman Arderíus' trifft der verlorenen Mensch
auf den unzeitgemässen Denker. Yo y tres mujeres25, von der Kritik
wenig beachtet, unterscheidet sich weder thematisch noch stilistisch
wesentlich von der vorhergehenden Arbeit. Wie der Titel anzeigt,
gehört die erotische Beziehung eines Mannes zu drei unterschiedlichen

Frauen zu den bestimmenden Themen. Mit dieser Auswahl
lanciert unser Autor einen Frontalangriff auf die etablierte Moral, das

Spiessbürgertum und die Philisterhaften. Parallel zum vorhergehenden
Roman trägt dieser den Untertitel Recuerdos de un ex hombre.
Weitere Übereinstimmungen mit Así me fecundó Zaratustra liegen
auf der Hand. Erzählt dort eine alte Frau rückblickend aus ihrem
Leben, ist es hier ein alter nervenkranker Literat. Wie Rosario hegt
Zapata einen tiefen Hass auf die Gesellschaft, nicht mehr als Mensch,
sondern eben als gewesener, als ex hombre. Auch er wurde infiziert
durch die Lektüre Nietzsches und suchte in seinem Leben die

Verwirklichung des starken und freien Menschen. Wie in Así me

fecundó Zaratustra sind wichtige Themen dieses Romans die
missglückte Zeugung eines Übermenschen und die Suche nach

Perfektion, die fruchtlos bleiben muss. Ergründet wird auf einer
vertieften Ebene die Psychologie der verlorenen Menschen, die, durch
die sozialen Netze gefallen, in ihrem Überlebenskampf den Egoismus
in Reinform verkörpern.

24 Ibid., S. 6072
25 Joaquín Arderíus, Yo, y tres mujeres, Madrid, Editorial Pueyo, 1924.



134 DANIEL LEUENBERGER

Erst 1927, mit La espuela26, neigt sich der Einfluss Nietzsches auf
Arderíus dem Ende zu. Dieser Roman ist von grösserer Komplexität,
einerseits darum, weil sich die Psychologie der auftretenden Figuren
nicht mehr in ein Schema von schwarz und weiss fassen lässt, aber
auch, weil das dem Autor geläufige Motiv der unerfüllten Sexualität
und der Suche nach individueller Perfektion mit dem neuen Thema
des politischen Bewusstseins und dem Streben nach sozialer
Veränderung in Konflikt tritt. Der Einzelkämpfer wird ironisiert, der
nietzscheane Übermensch bekommt eine lächerliche Note, seine Zeit
ist angesichts der drängenden gesellschaftlichen Probleme abgelaufen,
er wird durch die Verantwortung übernehmende Gruppe abgelöst.

Der Titelheld Luis steht im Spannungsfeld zwischen seinem Streben
nach den Idealen Nietzsches, der Revolution gegen die verkrustete
Gesellschaft und seiner schlecht kontrollierten Sexualität. Aggressivität

bestimmt sein Verhalten, er ist zutiefst unzufrieden mit sich
selber. "Como un matemático que borrara cifras tras una incógnita,
trabajaba por eliminar clases sociales en busca de la perfección de la
vida humana. [...] Buscaba la perfección de la vida humana y él era
imperfecto"27. In der Theorie weiss er seine Ideale zu verwirklichen
und kann doch nicht anders, als seine ganze Energie auf die persönlichen

Probleme zu richten. Luis wird zum Symbol für mangelnde
Zielgerichtetheit, an seiner Figur werden Fruchtlosigkeit und

Lähmung als Produkte innerer Zerrissenheit manifestiert. Er wird
konsequent als ein dem Wunschdenken verhafteter Theoretiker
gezeichnet. In noch ungünstigerem Licht präsentiert sich allerdings
der weibliche Gegenpart Amalia, die in ihrem Eifer naiv und
dümmlich erscheint - gänzlich unfähig, komplexe Zusammenhänge
zu verstehen. Dieses einseitige, negative Frauenbild findet sich bei
Nietzsche vorgeprägt. Er beschreibt die Frau als kompromissloser und
sklavischer in der Liebe als Männer, aber wegen mangelnder
Sachlichkeit ungeeigneter für Politik oder andere höhere Berufungen:

26 Joaquín Arderíus, La espuela. Murcia, Editora Regional de Murcia, 1990 (erste

Ausgabe: Madrid, Sociedad General de Librería, 1927).
27 Ibid., S. 4L



JOAQUÍN ARDERÍUS IM SCHATTEN NIETZSCHES 135

Können die Frauen überhaupt gerecht sein, wenn sie so gewohnt sind zu
lieben, gleich für oder wider zu empfinden? Daher sind sie auch seltener
für Sachen, mehr für Personen eingenommen: sind sie es aber für
Sachen, so werden sie sofort deren Parteigänger und verderben damit die
reine unschuldige Wirkung derselben. So entsteht eine nicht geringe
Gefahr, wenn ihnen die Politik und einzelne Teile der Wissenschaft,
anvertraut werden (zum Beispiel Geschichte). Denn was wäre seltener
als eine Frau, welche wirklich wusste, was Wissenschaft ist? Die besten
nähren sogar im Busen gegen sie eine heimliche Geringschätzung, als
ob sie irgendwodurch ihr überlegen wären. Vielleicht kann dies alles
anders werden, einstweilen ist es so28.

Die frustrierende Situation der unerfüllten und versklavenden
Leidenschaften lassen den Antihelden ausweichen auf das Gebiet der
imaginären Freiheit: In seiner Fantasie, doch leider nur da, ist er stark
und unabhängig, ein überzeugter Nihilist, stark genug, ohne die
Krücken einer Religion zu leben und bereit, den Gedanken einer
ewigen Wiederkehr zu ertragen. Manchmal aber kommt es vor, dass

er bei dem Gedanken, es gebe weder Gut noch Schlecht, jede Moral
sei blosse Konvention, überaus erschreckt zusammenzuckt:

En el fondo, el poeta, siempre había sido nihilista.
La revolución, con martillazos para esculpir la humanidad perfecta,
había sido un arte al que él se había abrazado para pasar flotando por la
vida.
Pero sus entrañas eran nihilistas: el mundo es un cáncer que le ha salido
a la Nada, y la verdad está en extirparlo.
Convulsiones y convulsiones sociales vendrán, y el Odio, la Injusticia
y la Pena, eternamente, seguirán dominando, aunque con distintos trajes

y modalidades.
Algunas veces se le ocurrió asomarse a la verdad y tuvo que cerrar,
horrorizados, los ojos: no había virtudes ni pecados, no había bueno ni
malo, todo era convencionalismo de los hombres para pasar la vida.

Todo era igual29.

28 Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches, op. cit., S. 4665 f.
29 Arderíus, La espuela, op. cit., S. 191.



136 DANIEL LEUENBERGER

Luis, der erfolglose Verfasser diffuser Proklamationen, der Mann,
der seine gesellschaftsverändernden Visionen nur in Träumen auslebt,
während er den Tag verschläft, lebt seine "Freiheit" auf eigenwillige
Weise aus: "Cuántas veces, en medio de la calle, le agarró un seno
a alguna mujer que le gustó. Su desaforada lujuria se lo ordenó, y él
lo hizo sin hacerle caso a los transeúntes"30. So bescheiden sieht
Luis' Selbstverwirklichung aus. Schliesslich muss er sich eingestehen:
"¡Los ideales son una cosa, pero la vida es otra!"31. Der Dichter, der
Übermensch sein wollte, realisiert sich nur in grotesken Aktionen,
wer Adler werden wollte, bleibt als Hahn in seiner kleinen Welt
eingesperrt32.

La espuela ist ein Übergangswerk: Sind die vorhergehenden Texte
bevölkert von Visionären, die von ihrer Besessenheit getrieben sind,
wird hier der Bezug zur ausserliterarischen Realität deutlicher. Als
Werk im Wandel nimmt es viele zum Teil widersprüchliche Ideen

gewissermassen "versuchsweise" auf, ohne sich festzulegen. Gleichzeitig

manifestiert sich noch immer der Pessimismus der früheren
Werke, der auch schon die 98er Generation beherrschte und zu
welcher der Hispanist Udo Rukser festhält: "Man sah nur das

Negative, zog wütend gegen die Mittelmässigkeit zu Felde, fühlte
sich aber vom Milieu erdrückt, unfähig, irgend etwas zur Besserung
zu tun"33. Diese Einschätzung charakterisiert treffend auch die
Geisteshaltung des Romanhelden, der sehr wohl seine Wut gegen eine
mediokre Existenz kundtut, die ihn treibenden Kräfte aber nicht
bündeln und einsetzen kann zur Verbesserung der Lage.

Der Roman weist auf viele Missstände seiner Epoche hin, der

Protagonist aber ist ein Wirrkopf, der je nach Befinden als Kommunist,

Demokrat, Sozialist, Revolutionär, Nihilist und Übermensch

auftritt - mit naiven und romantischen Vorstellungen und immer nur

30 Ibid., S. 193.
31 Ibid., S. 211.
32 "Un año transformados, por la magia del sexo, en un gallo y una gallina entre las

tapias de un corral y consumiéndose bajo el sol de la lujuria", ibid., S. 136.
33 Rukser, Nietzsche in der Híspanla, op. cit., S. 21.



JOAQUÍN ARDERÍUS IM SCHATTEN NIETZSCHES 137

so lange, bis die erotische Leidenschaft ihn ein weiteres Mal dominiert.

Er verachtet die Bourgeoisie, wendet sich gegen die Besitzenden

und gegen die Aristokratie. Als Anarchist ist Freiheit und

Unabhängigkeit sein höchstes Ziel, das Urteil anderer soll keinen
Einfluss haben auf seinen emanzipierten Geist. Dass dabei das

Konzept "Gleichheit für alle" beschnitten wird, vermag ihn nicht zu
behindern: "¡Mi ética sigue férrea! ¡Yo sigo amándome a mí sobre
todas las cosas y después a la humanidad por igual!"34. Er hofft,
dass sich die Demokratie bald verwirklichen werde, sich selber sieht

er aber als den Übermenschen Nietzsches, der, auf sich selber
konzentriert, dem übrigen Geschehen gleichmütig und unbeteiligt
gegenübersteht: "A la humanidad veíala muerta sobre la tierra: ya no
le interesaba. / Sólo él existía en el mundo: ni ciudades, ni campos,
ni mares, ni siquiera luz que le acompañaran"35.

Arderíus gehört zu einer Generation, die das Ende der spanischen
Kolonialherrschaft, einen langen Krieg in Afrika, wechselnde

Regierungen, zwei Weltkriege, Diktaturen und einen Bürgerkrieg
miterlebt hat und für welche in dieser finsteren Zeit transzendentale

Erklärungsmodelle für das irdische Leiden versagen. Ohne menschliche

Geborgenheit und ohne das Vertrauen auf einen über allem
stehenden gütigen Gott sucht sich der Autor einen gangbaren Weg
durch das Leben, und diesen Zustand spiegeln auch seine Romane. In
ihnen gehen die Protagonisten ihren Weg allein, isoliert und gefangen
in sich selbst und in ihren Umständen. Viele unter ihnen haben keine
Lebensperspektive, bis sie mit Nietzsches Philosophie in Kontakt
treten und versuchen, sich aus eigener Kraft aus dem Chaos zu
erheben und die Anonymität und Sklaverei abzuschütteln, um als freie
Geister zu triumphieren. Eine Geistesverwandtschaft zwischen
Nietzsche und Arderíus ist evident, aber sie ist nicht unbegrenzt.

Nietzsche konstatiert für seine und die nachfolgende Zeit - und das

manifestiert und reflektiert sich im Werk Arderíus' in aller Deutlichkeit

- den Untergang der alten Werte der Philosophie, Religion und

34 Arderíus, La espuela, op. cit., S. 150.
35 Ibid., S. 42.



138 DANIEL LEUENBERGER

Wissenschaft. Gott ist tot, Ethik und Moral gelten nicht mehr, da
ihnen das Fundament entzogen wurde, und die Wissenschaft kann
ohne absolutes Bezugssystem keine Beweise für ihre Hypothesen
liefern. Wo aber der Philosoph einen Schritt weiter geht und -
jenseits von Gut und Böse - nach einer neuen, lebensbejahenden
Geisteshaltung strebt und den nicht einfachen Weg zu dieser
Einstellung aufzuzeigen versucht, gelingt die Überwindung der
Sinnesleere im literarischen Œuvre nicht. Der Rebell erweist sich als
nicht überlebensfähig und unfruchtbar; er wird abgelöst durch
handelnde Menschen mit einem erwachenden sozialen Bewusstsein
und einer Aufgabe, die sie aus dem Kreis des ewig sich wiederholenden

Gleichen zu befreien vermag. Die wirre Mischung der Ideale des
Künstlers wie sie sich in La espuela und anderen Werken manifestieren

wird überwunden zugunsten einer klaren Verantwortung des
Einzelnen und eines Vertrauens in die Wirksamkeit vereinter Kräfte.
Der Einzelne wird durch das gemeinsame Ziel einer grösseren
Interessengemeinschaft abgelöst. Mit diesem Werk hat sich Arderíus
vom Übermenschen gelöst, denn er bekennt sich in der Folge zum
Sozialismus, zum Arbeiter und zu einer Massenbewegung - Phänomene

der "Schwäche", für die der deutsche "Gesinnungs-Aristokrat"
nur Verachtung übrig hat. Unverändert ist allerdings der Nihilismus
im Sinne Nietzsches, der sich aus dem Zerfall des Glaubens und der
alten Werteordnung ergibt und der in letzter Konsequenz eine
existentielle Sinnesleere beinhaltet, die der Autor nicht dauerhaft zu
überwältigen weiss. In Einzelaspekten ergeben sich weitere
Übereinstimmungen: Bei beiden Denkern gehen Dummheit, oder gar geistige
Beschränktheit, Hand in Hand mit jeglicher Form von Gottesglauben.
Von Nietzsche beeinflusst ist auch das Bild jener Frau, die eher
oberflächlich agiert und der es an tiefem Verständnis für Philosophisches,

Historisches und Weltpolitisches fehlt, die in ihrem Besitzanspruch

innerhalb einer Beziehung aber absolut ist. Arderíus verarbeitet,
wie deutlich wurde, nicht nur Inhaltliches, er bedient sich auch der

Symbolik des Deutschen. Sowohl die schroffen Landschaften, Berg
und Tal, die Sonne und die Lüfte, als auch die ungebändigten Tiere
werden metaphorisch eingesetzt als Spiegel der Seele, sie stehen für



JOAQUÍN ARDERÍUS IM SCHATTEN NIETZSCHES 139

das kompromisslose menschliche Streben nach Freiheit, für die
mitleidlose Stärke und bilden die Antithese zum christlichen Symbol
des Schafes.

Daniel Leuenberger
Universität Bern




	Der unzeitgemässe Denker und der verlorene Mensch : Joaquín Arderíus im Schatten Nietsches

