
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 49 (2005)

Artikel: Zum Verhältnis von Wissenschaft, Religion und Moral im Roman "Le
Disciple" von Paul Bourget

Autor: Bähler, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-269575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-269575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUM VERHÄLTNIS VON WISSENSCHAFT, RELIGION
UND MORAL IM ROMAN

LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET

Das französische Fin de siècle ist durch eine ausgeprägte Wertekrise

weiter Kreise der damaligen Gesellschaft gekennzeichnet. Eine
der grossen Debatten dieser Zeit betrifft die Rolle, welche die
Wissenschaft nicht nur für die praktische, sondern vor allem auch für
die ethische Orientierung sowohl des Individuums als auch der

ganzen Gesellschaft spielen kann und soll. Bestimmt diese Debatte
das geistige Klima in Frankreich schon seit den kühnen Formulierungen

der Prinzipien der positivistischen Philosophie durch Auguste
Comte um 1830, so intensiviert sie sich zunehmend in den siebziger
und achtziger Jahren, in einem Land, dessen bislang weitgehend
intaktes Nationalbewusstsein durch die Niederlage im
deutschfranzösischen Krieg und die blutigen Ereignisse der Commune massiv
erschüttert ist. Welche Werte, so fragt sich die politische und
intellektuelle Oberschicht beunruhigt, können das angeschlagene
Identitätsbewusstsein der französischen Gesellschaft wiederherstellen:
die religiösen oder aber die wissenschaftlichen, wie dies etwa Ernest
Renan 1871 in seiner Réforme intellectuelle et morale forderte
Einen ersten Höhepunkt erreichen die Diskussionen 1889 mit dem
Erscheinen des Romans Le Disciple von Paul Bourget: «[...] le roman
de Bourget apparaît rétrospectivement comme la première œuvre de

l'histoire littéraire à poser clairement le problème de la responsabilité
morale de l'intellectuel, et plus largement de la science»1. Mit nie da

gewesener Heftigkeit werden sie dann aber die öffentliche Meinung
während der Dreyfusaffäre spalten, in der sich Wissenschaftler

Pascale Seys, « Maître ou compüce La philosophie de Taine dans Le Disciple
de Paul Bourget », in Les Ecrivains et leurs lectures philosophiques, textes réunis

par Bruno Curatolo, Paris, L'Harmattan, 1996, S. 35.



50 URSULA BÄHLER

explizit im Namen ihres Berufsethos in die politischen Tagesereignisse

«einmischen» und für Wahrheit und Gerechtigkeit kämpfen2.

*
* *

Paul Bourget, 1852 in Amiens geboren und 1935 in Paris gestorben,

war ein ausgesprochener Vielschreiber, der neben zahlreichen
kultur- und literaturkritischen Aufsätzen nicht weniger als 40 Romane
und auch einige Gedichtbände publiziert hat. Im Bezug auf die
Dekadenzproblematik hat er, so wie beispielsweise auch Huysmans
oder Barres, eine sehr deutliche Entwicklung durchgemacht. In seinen
berühmten Essais de psychologie contemporaine, in Buchform 1883
und 1886 (in zwei Bänden) erschienen, haben wir noch mehrheitlich
den seiner Zeit und deren geistigen Strömungen verpflichteten
Bourget vor uns, den «modernen» Bourget. Die Essais enthalten
Studien zu verschiedenen Schriftstellern und Philosophen, wie
Baudelaire, Flaubert, Renan und Taine, die in Bourgets Augen das

dekadente Lebensgefühl der modernen Generation auf ihre Weise

vorwegnahmen und z. T. auch (mit)bestimmten. In seinen Aufsätzen

liegt dem Kritiker in der Tat daran, die verschiedenen
Dekadenzphänomene seiner Zeit zu erfassen und zu verstehen: Pessimismus,

Nihilismus, exzessives Analysieren von Seelenzuständen,
übertriebener Skeptizismus, Kosmopolitismus und Dilettantismus.
Dabei ist mit Dilettantismus nicht der traditionelle Amateurismus

gemeint, wohl aber eine alles relativierende Geisteshaltung, die sich
auf kein Wertsystem und auf keine Philosophie einlässt, sondern alle
Denksysteme unverbindlich nebeneinander gelten lässt. In dieser

neuen Bedeutung, an deren Ursprung kein anderer als Paul Bourget
steht, ist der Dilettantismus zu einem Schlüsselbegriff in den
Dekadenzdiskussionen des europäischen Fin de siècle geworden.

Die Essais, in denen Bourgets Haltung, wenn auch nicht eigentlich
dekadenzfreundlich, so doch zumindest über weite Strecken beobach-

2 S. u. a. Ursula Bähler, Gaston Paris dreyfusard. Le savant dans la cité, avec une

préface de Michel Zink, Paris, CNRS Editions, 1999.



LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET 51

tend-erklärend und mitfühlend, ja geradezu mitleidend ist, haben

massgeblich zur Bewusstseinsbildung der literarischen Dekadenzbewegung

in Frankreich beigetragen3 und auch deutschsprachige
Dichter und Denker stark geprägt. Zu nennen wären hier etwa
Friedrich Nietzsche, Hermann Bahr, Hugo von Hofmannsthal oder die
Brüder Heinrich und Thomas Mann4.

Nach und nach entwickelt sich Bourget aber in eine radikal
konservative Richtung. Er wird Mitglied der 1894 in Freiburg i. Br.
gegründeten Gobineau-Gesellschaft, ist überzeugter «antidreyfusard»
und Mitglied der «Ligue de la patrie française», bekehrt sich 1901

zum Katholizismus und tritt schliesslich der unter der Führung von
Léon Daudet und Charles Maurras begründeten Action française bei.
Seine zweite Lebens- und Schaffenshälfte ist so durch und durch
katholizistisch, monarchistisch und nationalistisch geprägt5. Diese

Entwicklung hat viel dazu beigetragen, dass der Schriftsteller, seit
1894 immerhin einer der vierzig «immortels», relativ rasch bei der
literarischen Intelligentsja verfemt war und nach und nach fast völlig
in Vergessenheit geraten ist6. Seit einigen Jahren beobachtet man

Dazu Angaben u. a. in Michel Mansuy, Un Moderne, Paul Bourget: De l'enfance
au «Disciple», Besançon, Imprimerie Jacques et Demontrond, 1961 (nouvelle
édition: 1968, «Annales littéraires de l'Université de Besançon», vol. 39) und
Joëlle Stoupy, Maître de l'heure. Die Rezeption Paul Bourgets in der deutschsprachigen

Literatur um 1890. Hermann Bahr, Hugo von Hofmannsthal, Leopold von
Andrian, Heinrich Mann, Thomas Mann und Friedrich Nietzsche, Frankfurt
a.M./Berlin/Bern, Peter Lang, 1996.
S. dazu Stoupy, op. cit. sowie Ulrich Schulz-Buschhaus, «Der Tod des "Dilettanten"

- Ueber Hofmannsthal und Paul Bourget», in Aufstieg und Krise der
Vernunft. Komparatistische Studien zur Literatur der Aufklärung und des Fin-de-
siècle, hrsg. von Michael Rössner und Birgit Wagner, Wien/Köln/Graz, Hermann
Böhlaus Nachf., 1984, S. 181-195.

Zu diesem «zweiten» Bourget s. J.-C. Fewster, «Au Service de l'ordre: Paul

Bourget and the Critical Response to Decadence in Austria and Germany»,

Comparative Literary Studies, 29/3, 1992, S. 259-275.
Zum Prestigeverlust Bourgets muss allerdings auch gesagt werden, dass die

literarischen Qualitäten seiner Romane, v. a. derjenigen seiner zweiten Schaffensperiode,

mehr als nur umstritten sind (s. z. B., besonders kritisch, M.-O. Germain,



52 URSULA BÄHLER

aber ein gewisses Neuinteresse, insbesondere am «ersten» Bourget,
dies v. a. auch im Zusammenhang mit einer breiteren Beschäftigung
mit der Epoche des Fin de siècle insgesamt, deren Lebensgefühl dem
unseren, postmodern geprägten, in vielen Belangen ja nicht unähnlich
ist.

* *

Neben den Essais ist Le Disciple sicher das sowohl literarisch als
auch kulturhistorisch interessanteste Werk Bourgets. Beim folgenden
kurzen Überblick über den Roman beschränke ich mich im Wesentlichen

auf die für meine gewählte Analyseperspektive wichtigen
Elemente, d. h. auf diejenigen, welche das Verhältnis von Wissenschaft,

Religion und Moral betreffen.
In einem pathetisch gehaltenen Vorwort richtet sich der Autor

- oder doch wenigstens eine Instanz Namens Paul Bourget - «à un
jeune homme» (S. XI)7, der zwischen 1864 und 1871 geboren ist und
in dessen Hand er die Zukunft Frankreichs, d. h. nun eben, in erster
Linie, die Überwindung der nach den Ereignissen des «année terrible»
herrschenden Dekadenzstimmung legt. Er fordert diesen jungen Mann
und Leser auf, sich weder einem materialistischen «Struggle-for-life»
noch einem intellektuellen Dilettantismus hinzugeben, sondern für
positive Werte einzustehen. Er selber präsentiert sich explizit als

Moralisten, dies durchaus in der Nachfolge des von ihm über alles

geschätzten Alexandre Dumas fils. Die Literatur wird so ausdrücklich
zu einer Wertevermittlerin, wobei Bourget allerdings die Art und
Weise, wie man die fraglichen Werte im Akt der Interpretation des

folgenden Romans gewinnt, nicht problematisiert. Es scheint, als

seien diese schon bei einer ersten, unmittelbaren Lektüre offensicht-

«Bourget, Paul», in Dictionnaire des écrivains de langue française, A-L, Jean-

Pierre De Beaumarchais, Daniel Couty et Alain Rey, éds., Paris, Larousse, 2001,
S. 243-245).
Die Seitenangaben in Klammern beziehen sich auf Paul Bourget, Le Disciple,
avant-propos de Jean-Christoph Coulot, Paris, Editions de La Table Ronde, 1994.



LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET 53

lieh. Dass dem nicht so ist, beweist allerdings schon allein die
Tatsache, dass der Text ganz verschieden interpretiert wurde, dies

sogar vom Autor selber, wie wir noch sehen werden. Programm
(Vorwort) und Ausführung (Roman) klaffen also auseinander, was der
literarischen Qualität des Textes durchaus nicht abträglich ist, ganz im
Gegenteil. Doch lassen wir es vorerst dabei: Literatur hat in den

Augen Bourgets - und mit dieser Auffassung ist er beileibe nicht
allein8 - einen moralischen Auftrag, nicht nur im Bezug auf das

Individuum, sondern auch im Bezug auf die Nation, neben der
Familie die zweite sinnstiftende Integrations- und Identifi-
kationsgrösse der damaligen Zeit.

Der Roman selber teilt sich in eine Rahmen- und in eine
Binnenerzählung auf.

In der Rahmenerzählung, die unter der Autorität eines «allwissenden»

Erzählers steht, haben wir es zunächst mit einem Psychologen
Namens Adrien Sixte zu tun, dessen Hauptwerke Psychologie de

Dieu, Anatomie de la Volonté und Théorie des passions die These

vertreten, dass alle psychischen Vorgänge, zu denen auch die Idee
eines Gottes oder, allgemeiner, das menschliche Bedürfnis nach einer
transzendenten Macht zählt, sich durch psychologische und letztlich
physiologische Gesetze restlos erklären und damit, mindestens

theoretisch, reproduzieren und gar steuern lassen. Bei aller Überzeichnung

handelt es sich hier um den szientistischen Traum, sämtliche
Phänomene, ob belebter oder unbelebter, menschlicher oder
nichtmenschlicher Natur, vollständig auf Gesetze zurückführen zu können,
den alle Wissenschaften - und gerade auch die sogenannten
Geisteswissenschaften - in der positivistisch geprägten Phase ihrer Entwicklung

träumen.
Adrien Sixte, der nicht nur Psychologe, sondern auch Philosoph

genannt wird - die Grenzen zwischen diesen beiden Disziplinen sind
in der Tat zu dieser Zeit noch fliessend - führt ein sehr zurückgezo-

S. dazu u. a. Antoine Compagnon, Le Démon de la théorie. Littérature et sens

commun, Paris, Seuil, 1998, S. 37 und T. H. Goetz, «Paul Bourget's Le Disciple
and the Text-Reader Relationship», The French Review, LII/1, 1978, S. 56-61.



54 URSULA BÄHLER

genes und peinlich genau organisiertes Leben, nach dem die Leute,
wie vormals bei Kant, die Uhr richten können, bis sein angestammter
Lebensrhythmus jäh unterbrochen wird, allerdings nicht, wie bei
seinem Königsberger Vorgänger, durch eine politische Revolution,
sondern (vielleicht schlimmer) durch das Auftauchen eines selbsternannten

Schülers, des «disciple», der dem Buch den Titel gibt. Dieser
junge Mann namens Robert Greslou hat alle Werke von Sixte mit
Begeisterung gelesen und verinnerlicht.

Die Binnenerzählung des Disciple nun besteht aus einem Bericht,
den Robert zuhanden seines Lehrers aus dem Gefängnis schreibt. In
Anlehnung an das Vorwort, aber auch an die traditionelle Bekenntnisliteratur,

trägt dieser autobiographische Text den Titel «Confession
d'un jeune homme d'aujourd'hui». Robert erzählt darin seine
Lebensgeschichte und erklärt insbesondere, wie es überhaupt dazu gekommen

ist, dass er jetzt im Gefängnis sitzt: Von einem Marquis als
Privatlehrer für seinen kleinen Sohn angestellt, fasste er den Plan, die
Tochter des Hauses, Charlotte, zu verführen, und zwar explizit als
wissenschaftliches Experiment, gestützt auf die Werke von Sixte. Die
diversen von ihm angewandten Strategien, zu der u. a. eine Phase der
«intoxication littéraire», der literarischen Verführung Charlottes durch
ausgesuchte Texte gehörte, führten schliesslich zum Erfolg, die junge
Frau verliebte sich tatsächlich in ihn. Doch entgegen seinem Plan
verlor auch Robert sein Herz an Charlotte. Nach einigen Irrungen und

Wirrungen gab sich diese dem jungen Mann schliesslich hin, jedoch
nicht ohne ihm vorher das Versprechen abgenommen zu haben, mit
ihr gemeinsam in den Tod zu gehen, weil sie durch den vorehelichen
Liebesakt mit einem zudem nicht ihrer sozialen Schicht angehörigen
Mann ihre Ehre verlöre. Nach dem Liebesakt sank die Spannung bei
Greslou allerdings drastisch, und jeder Gedanke an den Tod rückte in
weite Feme. Charlotte, durch den Wortbruch Roberts zutiefst
gedemütigt, beging Selbstmord, nachdem sie in einem Abschiedsbrief
an ihren Bruder, den Grafen André, einem Berufsoffizier der
französischen Armee, den ganzen Hergang der Tragödie geschildert
hatte. Sie hatte nämlich noch in der Liebesnacht bei Robert dessen

wissenschaftliche Notizen entdeckt, in denen er ihren «Fall» schrift-



LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET 55

lieh festgehalten hatte. Niemand ausser André und Robert wusste
jedoch von der Existenz dieses Abschiedsbriefes. Da zunächst keiner
die Wahrheit sagte, André nicht, weil Robert in seinen Augen, wenn
nicht faktisch, so doch moralisch schuldig war, Robert nicht, weil er
Charlottes Ehre nicht beschmutzen wollte, wurde Robert des Mordes
angeklagt und vor Gericht gestellt. - Am Ende seines Berichts, in
welchem er im Bezug auf das, was geschehen ist, zwar Reue zeigt,
eigentlich aber weiterhin davon überzeugt ist, Sixtes Lehre richtig
verstanden zu haben, fleht Robert den Gelehrten an, ihm eine Art
moralische Absolution zu erteilen, da doch alles notwendig so habe
kommen müssen.

Nach dieser «Confession», die von Sixte zeitgleich mit dem
Romanleser rezipiert wird, geht die Rahmenerzählung weiter: André
wünscht Robert den Tod und verbrennt das einzige Beweisstück -
den besagten Abschiedsbrief Charlottes -, das dessen faktische
Unschuld zeigen könnte. An dieser Stelle tritt nun Sixte, von grossen
Schuldgefühlen geplagt, aktiv in Erscheinung: er sendet André einen
kurzen Brief, aus dem hervorgeht, dass er wohl weiss, dass dieser die
Wahrheit kennt. Andrés Ehrenhaftigkeit setzt sich schliesslich durch.
Er sagt vor Gericht die Wahrheit aus, worauf Robert frei gesprochen
wird. Von der moralischen Schuld Roberts nach wie vor überzeugt,
schreitet André jedoch zur Selbstjustiz und richtet Robert in der
darauf folgenden Nacht, nachdem dieser ihm ein Duell verwehrt und
ihn damit sozial gedemütigt hat, mit einem gezielten Kopfschuss. Der
Schuss in den Kopf markiert die Verurteilung des kognitiven Systems
von Robert, der uns die ganze Zeit über als krankhafter Kopfrnensch
erscheint, der sich in ständiger Selbst- und Fremdanalyse übt, sich in
der so entstehenden Multiplizität der Phänomene verliert und kein
emotionales Ordnungszentrum mehr kennt. Wir haben es hier just mit
einem der Dekadenzphänomene zu tun, die Bourget auch in den

Essais wiederholt beschreibt, d. h., abstrakt formuliert, mit dem
Auseinanderfallen des Ganzen in seine Teile bei gleichzeitigem
Verlust eines sinnstiftenden Integrationsprinzips.

Und Sixte Seine erste Reaktion auf Roberts Bericht lässt auf ein
absolut intaktes moralisches Urteilsvermögen schliessen: er taxiert



56 URSULA BÄHLER

dessen Verhalten und Taten spontan als «une criminelle aberration
d'âme», als «la plus monstrueuse, [...] la plus complaisante dépravation»

(S. 316). Angesichts der Frage nach seiner eigenen Verantwortlichkeit

in dieser tragischen Geschichte ist er aber doch zutiefst
verstört. Er tendiert einerseits zur Ansicht, dass seine wissenschaftlichen

Werke von der exzessiven Interpretation seines selbst ernannten
Schülers als gänzlich getrennt betrachtet werden müssen, bricht dann
aber beim Anblick des toten Roberts zusammen und schickt eine Art
Gebet zum Himmel, er, dessen bisheriges Leben und Werk von einer
radikal agnostischen Grundhaltung bestimmt worden war.

*
* *

Die Reaktion auf Le Disciple war immens9: während gut einem
Jahr diskutierte man in verschiedenen Zeitschriften und Tageszeitungen

über den Roman und die von ihm aufgeworfene Hauptfrage nach
der moralischen Verantwortung des Wissenschaftlers in der
Gesellschaft. Dabei wurde Le Disciple meist eindeutig als Thesenroman
gelesen: Bourget, so die gängige Interpretation, habe darin die
Gefahren des Positivismus und der modernen Wissenschaftsgläubigkeit

ausdrücklich aufzeigen und die religiöse Bekehrung als einzigen
Heilsweg aus der dekadenten Gesellschaft präsentieren wollen: weg
von der Wissenschaft, hin zur Religion.

Innerhalb dieser Interpretation identifizierten viele Leser Adrien
Sixte mit Hippolyte Taine, der insbesondere durch seine Werke
Histoire de la littérature anglaise (1863) und De l'intelligence (1872)
berühmt geworden war und dem Bourget in seinen Essais, wie
erwähnt, einen - im Übrigen durchaus wohlwollenden - Aufsatz
gewidmet hatte. Der grosse wissenschaftliche Entwurf Taines bestand

darin, um es hier sehr verkürzt auszudrücken, in Geschichte, Literatur

«Le Disciple connaît un succès aussi retentissant qu'immédiat. Le 8 août, Bourget
confie à Basterot qu'en six semaines Lemerre a vendu 22000 exemplaires, ce qui
est considérable pour l'époque. La critique est à peu près unanime: le Disciple est

un événement littéraire» (Mansuy, op. cit., S. 505).



LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET 57

und Kunst psychologische Grundgesetzmässigkeiten herauszufiltrie-
ren, die er u. a. in der Begriffstrias «race, milieu, moment» systematisch

zu verankern versuchte. Nun findet man in Le Disciple
tatsächlich mehrere Passagen, die eine erste, unmittelbare Identifikation

mit Taine nahelegen. So nimmt Sixte beispielsweise explizit auf
dessen wohl berühmteste Aussage: «le vice et la vertu sont des

produits comme le vitriol et le sucre» explizit Bezug (S. 328).
Allerdings haben in Sixte auch andere Wissenschaftler und Philosophen

ihre Spuren hinterlassen haben (Spinoza, Kant, Darwin,
Spencer...), und in Anbetracht der gängigen, eindimensionalen
Identifikation kann gar nicht genug betont werden, dass Adrien Sixte
keine reale, sondern eine konstruierte Figur ist, die ihren Charakter

primär inner- und nicht ausserliterarisch erhält10.

Die Interpretation des Disciple als ein letztlich monologisch zu
nennender Thesenroman - eine Interpretation, die auch heute noch
durchaus der gängigen Lehrmeinung entspricht11 - scheint mir der
Struktur des Werks nicht gerecht zu werden. In der Tat präsentieren
sich die Dinge bei genauerem Hinschauen als wesentlich komplexer.

Fragt man sich, welches die Hauptmerkmale der von Sixte
vertretenen Wissenschaft sind, so können (1) ein als absolut gesetzter

Cf. dazu auch David C. J. Lee, «Bourget's debt to Herbert Spencer: Le Disciple
and the self-adjusting watch», The Modern Language Review, 95/3, 2000 und

Albert Autin, Le Disciple de Paul Bourget, Paris, Société française d'éditions
littéraires et techniques, 1930, S. 41: «Au cours d'une interview, Bourget s'est
défendu "d'avoir pensé à aucun philosophe en particulier". Il a ajouté n'avoir eu

en vue "qu'un système général construit d'ailleurs a prion avec les idées positives
et déterministes alors prédominantes"»
S. z. B. Philippe Sabot, «Trois figures littéraires du philosophe», Europe, 78/849-

850, 2000, S. 238 oder Anne Amend-Schöchting, Ichkulte. Formen gebündelter
Subjektivität im französischen Fin de Siecle-Äoman, Heidelberg, C. Winter
Universitatsverlag, 2001, S. 249. - Zum problematischen Verhältnis Bourgets zur

Gattung des «Thesenromans» s. z. B. Henri Klerkx, Paul Bourget et ses idées

littéraires, Nimègue-Utrecht, Dekker & Van den Vegt S.A., 1946 und Victor
Brombert, «Bourget and the guilt of the teacher», in id., The Intellectual Hero.
Studies in French Novel, 1880-1955, Philadelphia/New York, J.B. Lippincott
Company, 1960, S. 52-68.



58 URSULA BÄHLER

Determinismus und (2) die Negation eines für die Wissenschaft
unzugänglichen Lebensbereichs genannt werden. Die folgenden Zitate
illustrieren diese beiden Punkte:

[...] le déterminisme le plus complet circule d'une extrémité à l'autre de

ses livres [d. h. von Sixte]. On doit à M. Sixte quelques phrases qui
traduisent avec une extrême énergie cette conviction que tout est
nécessaire dans l'âme, - même l'illusion que nous sommes libres: «Tout
acte», a-t-il écrit, «n'est qu'une addition. Dire qu'il est libre, c'est dire
qu'il y a dans un total plus qu'il n'y a dans les éléments additionnés.
Cela est aussi absurde en psychologie qu'en arithmétique» (S. 21).

On sait que le grand penseur anglais [Spencer] admet que toute réalité

repose sur un arrière-fonds qu'il est impossible de pénétrer ; par suite il
faut, pour employer la formule de Fichte, comprendre cet arrière-fonds
comme incompréhensible. Mais, comme l'atteste fortement le début des

Premiers Principes, pour M. Spencer cet Inconnaissable est réel. Il vit,
puisque nous vivons en lui. De là il n'y a qu'un pas à concevoir que cet
arrière-fonds de toute réalité enveloppe une pensée, puisque notre pensée

en sort, un cœur, puisque notre cœur en dérive. Beaucoup d'excellents
esprits entrevoient du moins dès aujourd'hui une réconciliation probable
de la science et de la religion sur ce terrain de l'Inconnaissable. Pour M.
Sixte c'est là une dernière forme de l'illusion métaphysique et qu'il s'est
acharné à détruire avec une énergie d'argumentation que l'on n'avait pas
admirée à ce degré depuis Kant (S. 19-20).

(1) Die erste These, diejenige des absoluten Determinismus, läuft
in der Kritik des Erzählers auf die Negation der subjektiven Freiheit
und eine daraus resultierende fatalistisch-passive Lebenseinstellung
einerseits und auf die Unmöglichkeit moralischer Urteile andererseits
hinaus: wenn alles in der Natur vorgegeben und notwendig ist, macht
das Reden über Gut und Böse letztlich keinen Sinn. - Folgende
Punkte gilt es nun aber im Bezug auf diesen Problemkomplex
hervorzuheben:

(la) Von Anfang an negiert Sixte in keiner Art und Weise die
Notwendigkeit eines moralischen Codes für die Gesellschaft, nur
delegiert er die Ethik eben an die Gesellschaft (allerdings ohne



LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET 59

weitere Spezifizierung der dafür zuständigen Instanz) und nicht an die
Wissenschaft selber. Noch vor der Lektüre der Confession Roberts
bemerkt Sixte hierzu:

[«]La société ne peut pas se passer de la théorie du Bien et du Mal qui
pour nous [Philosophen] n'a d'autre sens que de marquer un ensemble
de conventions quelquefois utiles, quelquefois puériles» (S. 51).

Sixte plädiert also nicht für eine Wissenschaft ohne Ethik, wohl aber
für eine Trennung der beiden Diskurse. Letztlich verbirgt sich hinter
einer solchen Forderung ein Plädoyer für die Freiheit der Wissenschaft.

Die folgende Aussage des Philosophen nimmt durchaus
Elemente späterer wissenschaftstheoretischer Diskussionen vorweg,
wie sie beispielsweise in den vierziger Jahren des 20. Jahrhunderts
rund um die Atomforschung geführt wurden:

«Quant à rejeter sur une doctrine la responsabilité de l'interprétation
absurde qu'un cerveau mal équilibré donne à cette doctrine, c'est à peu
près comme si on reprochait au chimiste qui a découvert la dynamite les

attentats auxquels cette substance est employée. C'est un argument qui
ne compte pas...» (S. 52).

(Ib) Wie schon angetönt, ist Sixtes spontane Reaktion auf den
Bericht Roberts - so wie im Übrigen auch sein ganzes bisheriges
Leben - moralisch tadellos. Unabhängig von der Theorie, welche er
vertritt, kann ihm in der Lebenspraxis keinerlei ethischer Vorwurf
gemacht werden. Das heisst: selbst wenn seine Theorie moralisch
verwerflich wäre, würde das nicht schon automatisch heissen, dass

der Mensch, der sie vertritt, in der Praxis unmoralisch handelt, wie
dies bei Robert - und zwar ausdrücklich auch in den Augen dessen

«Lehrmeisters» - der Fall ist.

(lc) Ein dritter Punkt scheint mir besonders wichtig zu sein für die
Konstruktion des Romans als ein Bedeutungsganzes, eine Konstruktion,

die sich nicht auf die Bewertungen der Erzählerinstanz beschränken

kann, sondern alle Ebenen des Textes integrieren muss: Nur
Dank der Intervention Sixtes sagt André schliesslich die Wahrheit vor



60 URSULA BÄHLER

Gericht aus. Die traditionelle Kritik stellt den Grafen als ehrenhaften,
geistig und körperlich gesunden Tatmenschen sowohl dem perversen
Kopfmenschen Robert als auch dem lebensfremden Wissenschaftler
Sixte gegenüber12. In dieser dichotomischen Sichtweise geht aber

just unter, dass es letztinstanzlich gerade der Wissenschaftler und
nicht der Offizier ist, der für den moralisch korrekten Ausgang des

Romans sorgt.
(Id) Nicht nur die Wissenschaft, sondern auch die Religion ist

Robert Anlass zu Lüge und krankhafter Selbstanalyse. So erzählt er
selber, wie er in seiner Kindheit die Beichte dazu missbraucht hat,
zumeist erfundene Laster bis ins Kleinste zu sezieren, um sich so
seinem Beichtvater überlegen zu fühlen. Sixte bemerkt hierzu:

«Tant vaut l'âme, tant vaut la doctrine. La preuve en est que ce Robert
Greslou a transformé les pratiques religieuses en un instrument de sa

propre perversité...» (S. 326).

Es kann in der Tat postuliert werden, dass es in erster Linie der
verdorbene Charakter Roberts ist, der dessen déviantes Verhalten
motiviert und erst in zweiter Linie die Doktrin, auf die er, mehr oder

weniger zufällig, stösst.
Sixtes Entwicklung im Bezug auf die Frage des Verhältnisses von

Wissenschaft und Moral besteht in einer entscheidenden Bewusst-
seinswerdung der Komplexität der Zusammenhänge dieser beiden
Diskurse, eine Bewusstseinswerdung, die jedoch den Wert der
Wissenschaft an und für sich nicht negiert, sondern - höchstens -
relativiert. Sixte nimmt seine ethische Verantwortung als gesellschaftliches

Subjekt am Schluss des Romans vollumfänglich wahr, er ist es

gar, der letztlich für den moralischen Ausgang der Geschichte
verantwortlich ist. Diese innere Entwicklung findet ihre äussere

Entsprechung im Aufbrechen des bislang äusserst rigide strukturierten

12 S. z. B. Ulrich Schulz-Buschhaus, «Die Gesellschaft als Opfer des Buchs - Paul

Bourgets Roman Le Disciple», Lendemains, 45, 1987, S. 45.



LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET 61

Tagesablaufs des Philosophen, dessen Lebenswandel damit ebenfalls
komplexer und dadurch auch realitätsnaher wird.

(2) Auch was das zweite Prinzip seiner Lehre angeht, die Verneinung

eines kognitiv nicht erfassbaren Lebensbereichs, macht Sixte
eine entscheidende Entwicklung durch: er sieht am Ende ein - oder
besser gesagt: fühlt unmittelbar -, dass es einen Erfahrungsbereich
gibt, welcher der Wissenschaft unzugänglich bleibt und für das

Identitätsgefühl des Individuums genauso konstitutiv ist wie der
Bereich des kognitiv Fassbaren. Am Totenbett Roberts fühlt er «pour
la première fois [...] sa pensée impuissante à le soutenir». Und weiter:

[...] cet analyste presque inhumain à force de logique s'humiliait,
s'inclinait, s'abîmait devant le mystère impénétrable de la destinée. Les
mots de la seule oraison qu'il se rappelât de sa lointaine enfance: «Notre
Père qui êtes aux cieux...» lui revenaient au cœur. Certes, il ne les

prononçait pas. Peut-être ne les prononceraient-il jamais. Mais s'il existe,
ce Père Céleste vers lequel grands et petits se tournent aux heures
affreuses comme vers le seul secours, n'est-ce pas la plus touchante des

prières que ce besoin de prier Et si ce Père Céleste n'existait pas,
aurions-nous cette faim et cette soif de lui dans ces heures-là - «Tu ne

me chercherais pas si tu ne m'avais pas trouvé !...» A cette minute
même et grâce à cette lucidité de pensée qui accompagne les savants
dans toutes les crises, Adrien Sixte se rappela cette phrase admirable de

Pascal dans son Mystère de Jésus, - et quand la mère se releva, elle put
le voir qui pleurait (S. 359).

Sixtes Entwicklung scheint insgesamt von einem philosophischen
hin zu einem rein wissenschaftlichen Positivismus zu verlaufen. Er
erfahrt die Grenzen der Wissenschaft am eigenen Leib und wird
diese, so ist anzunehmen, fortan anerkennen. Als ausserliterarisches

Beispiel eines solchen Gelehrten könnte man etwa Louis Pasteur

nennen, ein überzeugter Spiritualist, dessen Wissenschaftskonzeption
nichts desto weniger strikt positivistisch war.

Keinesfalls aber deklariert der Roman, wie dies oft behauptet wird,
den Bankrott der Wissenschaft an und für sich. Es wird uns nicht
gesagt, dass Sixte am Schluss die Wissenschaft zu Gunsten der



62 URSULA BÄHLER

Religion aufgibt. Alles, was wir am Ende des Texts erfahren, ist, dass
der Philosoph eine metaphysische Erfahrung macht, deren Natur wohl
mit einer christlichen Gotteserfahrung in direkten Zusammenhang
gebracht wird, gleichzeitig jedoch eigentümlich zweiflerisch bleibt
(«Certes, il ne les [die Worte des Vaterunsers] prononçait pas. Peut-
être ne les prononceraient-il jamais. Mais s'il existe, ce Père Céleste

[...]» Das heisst nun aber nichts anderes, als dass Le Disciple das

genaue Verhältnis zwischen Wissenschaft und Religion offen lässt
oder, besser: einer Diskussion überlässt. Zu dieser Interpretation passt
die Tatsache, dass Bourgets Aussagen über seinen eigenen Roman
diesbezüglich alles andere als eindeutig sind. Spricht er einmal
deutlich von einer «évidence de faillite scientifique»13, so sagt er ein
andermal: «C'est cela qu'il faut mettre dans A. Sixte, c'est l'affirmation,

non pas que la science est chose coupable, mais qu'elle est
chose insuffisante»14.

* *

Le Disciple kann also kaum als ein monologischer Thesenroman
aufgefasst werden, der die christliche Religion als einzigen
gesellschaftlich-moralisch relevanten Diskurs postuliert, so wie dies die
Werke des «zweiten» Bourgets dann zweifelsohne tun. Vielmehr
entwirft dieser Text ein dialogisches Spannungsverhältnis zwischen
den beiden Diskursen Religion und Wissenschaft und ihren je
verschiedenen Wahrheitsansprüchen. Dieser Dialogismus zeigt sich
auch im Gebrauch des religiösen Vokabulars zur Beschreibung der
wissenschaftlichen Welt. So werden etwa Emile Littré und Adrien
Sixte als «Saint[s] Lai'que[s]» (S. 18) bezeichnet, und auch der
Ausdruck «disciple» kann natürlich in beiden Isotopien gelesen

13 Zitiert in Mansuy, op. cit., S. 497. Diese Aussage stammt von 1912, ist also schon

eindeutig dem «zweiten», d. h. dem nationalistischen, konservativen und
katholizistischen Bourget zuzuordnen.

14 Zitiert in ibid., S. 498-499. Diese Aussage stammt von 1888, ist also sicher für die

Interpretation des Romans entscheidender als die spätere, oben zitierte.



LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET 63

werden, als Jünger und als (im Kontext des Werks: wissenschaftlicher)

Schüler.
Das dialogische Verhältnis der Diskurse in Le Disciple ist

allerdings nicht im Sinne einer Bachtinschen, karnevalesken Subversion
der herrschenden Doktrin zu verstehen, sondern, ganz im Gegenteil,
als ein Spannungsverhältnis, dessen Diskussion letztlich im Dienste
des Wiederaufbaus der traditionellen Gesellschaft steht.

Literarische Texte sind wohl seit jeher, vor allem aber seit dem
Zusammenbruch eines allgemeingültigen sinnverbürgenden Weltbildes
am Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit privilegierte Orte von
Diskurskonflikten. Der literarische oder poetische Text erscheint so
als derjenige Diskurs, der die anderen, eine Gesellschaft zu einem
bestimmten Zeitpunkt prägenden Diskurse konfliktuell oder konsensuell

in Szene setzt. Oft steht dahinter die Affirmation genuin
poetischer Werte. Im Fall der «littérature engagée» aber, zu der ich
den Roman Bourgets ohne Zögern zählen würde, scheinen die zur
Diskussion stehenden Werte in erster Linie gesellschaftlicher Natur
zu sein. Im Gegensatz zu den Thesenromanen des späteren Bourgets
geht es jedoch in Le Disciple nicht um die kritische Unterscheidung
zwischen «wahr» und «falsch», sondern um ein spannungsgeladenes
Ausloten der verschiedenen Diskurse, ihrer Werte und
Wahrheitsansprüche15.

Ursula BÄHLER

Universität Zürich

15 Interpretationen wie die folgende scheinen mir deshalb fragwürdig: «Um so

eklatanter wirkt demgegenüber die Sicherheit, mit der Bourget von den Trugbildern

des Buches eine Norm authentischer Wirklichkeit zu unterscheiden

prätendiert. Sie führt in Le Disciple wie mehr noch in den späteren Romanen zu

jenem Balzacschen Ton einer absoluten Erzählerautorität, die mit gleichsam
endgültigen Wertungen und Urteilen über jede Romanfigur zu Gericht sitzt, um
das Wahre vom Falschen, das Gute vom Bösen, das sozial Nützliche vom sozial
Schädlichen zu trennen» (Schulz-Buschhaus, «Die Gesellschaft als Opfer des

Buches», op. cit., S. 55).




	Zum Verhältnis von Wissenschaft, Religion und Moral im Roman "Le Disciple" von Paul Bourget

