Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 49 (2005)

Artikel: Zum Verhaltnis von Wissenschaft, Religion und Moral im Roman "Le
Disciple” von Paul Bourget

Autor: Bahler, Ursula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-269575

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-269575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUM VERHALTNIS VON WISSENSCHAFT, RELIGION
UND MORAL IM ROMAN
LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET

Das franzosische Fin de siécle ist durch eine ausgeprigte Werte-
krise weiter Kreise der damaligen Gesellschaft gekennzeichnet. Eine
der grossen Debatten dieser Zeit betrifft die Rolle, welche die
Wissenschaft nicht nur fiir die praktische, sondern vor allem auch fiir
die ethische Orientierung sowohl des Individuums als auch der
ganzen Gesellschaft spielen kann und soll. Bestimmt diese Debatte
das geistige Klima in Frankreich schon seit den kithnen Formulierun-
gen der Prinzipien der positivistischen Philosophie durch Auguste
Comte um 1830, so intensiviert sie sich zunehmend in den siebziger
und achtziger Jahren, in einem Land, dessen bislang weitgehend
intaktes Nationalbewusstsein durch die Niederlage im deutsch-
franzosischen Krieg und die blutigen Ereignisse der Commune massiv
erschiittert ist. Welche Werte, so fragt sich die politische und
intellektuelle Oberschicht beunruhigt, kénnen das angeschlagene
Identititsbewusstsein der franzosischen Gesellschaft wiederherstellen:
die religidsen oder aber die wissenschaftlichen, wie dies etwa Ernest
Renan 1871 in seiner Réforme intellectuelle et morale forderte ?
Einen ersten Hohepunkt erreichen die Diskussionen 1889 mit dem
Erscheinen des Romans Le Disciple von Paul Bourget: «[...] le roman
de Bourget apparait rétrospectivement comme la premiére ceuvre de
I’histoire littéraire & poser clairement le probléme de la responsabilité
morale de I’intellectuel, et plus largement de la science»'. Mit nie da
gewesener Heftigkeit werden sie dann aber die 6ffentliche Meinung
wihrend der Dreyfusaffire spalten, in der sich Wissenschaftler

! Pascale Seys, « Maitre ou complice ? La philosophie de Taine dans Le Disciple
de Paul Bourget », in Les Ecrivains et leurs lectures philosophiques, textes réunis
par Bruno Curatolo, Paris, L’Harmattan, 1996, S. 35.



50 URSULA BAHLER

explizit im Namen ihres Berufsethos in die politischen Tagesereig-
nisse «einmischen» und fiir Wahrheit und Gerechtigkeit kdmpfen®.

*
* *

Paul Bourget, 1852 in Amiens geboren und 1935 in Paris gestor-
ben, war ein ausgesprochener Vielschreiber, der neben zahlreichen
kultur- und literaturkritischen Aufsitzen nicht weniger als 40 Romane
und auch einige Gedichtbinde publiziert hat. Im Bezug auf die
Dekadenzproblematik hat er, so wie beispielsweise auch Huysmans
oder Barrés, eine sehr deutliche Entwicklung durchgemacht. In seinen
berithmten Essais de psychologie contemporaine, in Buchform 1883
und 1886 (in zwei Binden) erschienen, haben wir noch mehrheitlich
den seiner Zeit und deren geistigen Stromungen verpflichteten
Bourget vor uns, den «modernen» Bourget. Die Essais enthalten
Studien zu verschiedenen Schriftstellern und Philosophen, wie
Baudelaire, Flaubert, Renan und Taine, die in Bourgets Augen das
dekadente Lebensgefithl der modernen Generation auf thre Weise
vorwegnahmen und z. T. auch (mit)bestimmten. In seinen Aufsitzen
liegt dem Kiritiker in der Tat daran, die verschiedenen Deka-
denzphinomene seiner Zeit zu erfassen und zu verstehen: Pessimis-
mus, Nihilismus, exzessives Analysieren von Seelenzustinden,
iibertriebener Skeptizismus, Kosmopolitismus und Dilettantismus.
Dabei ist mit Dilettantismus nicht der traditionelle Amateurismus
gemeint, wohl aber eine alles relativierende Geisteshaltung, die sich
auf kein Wertsystem und auf keine Philosophie einlédsst, sondem alle
Denksysteme unverbindlich nebeneinander gelten ldsst. In dieser
neuen Bedeutung, an deren Ursprung kein anderer als Paul Bourget
steht, ist der Dilettantismus zu einem Schliisselbegriff in den
Dekadenzdiskussionen des europidischen Fin de siécle geworden.

Die Essais, in denen Bourgets Haltung, wenn auch nicht eigentlich
dekadenzfreundlich, so doch zumindest iiber weite Strecken beobach-

2 S. u. a. Ursula Bihler, Gaston Paris dreyfusard. Le savant dans la cité, avec une
préface de Michel Zink, Paris, CNRS Editions, 1999.



LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET 51

tend-erklirend und mitfithlend, ja geradezu mitleidend ist, haben
massgeblich zur Bewusstseinsbildung der literarischen Dekadenzbe-
wegung in Frankreich beigetragen® und auch deutschsprachige
Dichter und Denker stark gepridgt. Zu nennen wiren hier etwa
Friedrich Nietzsche, Hermann Bahr, Hugo von Hofmannsthal oder die
Briider Heinrich und Thomas Mann*.

Nach und nach entwickelt sich Bourget aber in eine radikal
konservative Richtung. Er wird Mitglied der 1894 in Freiburg i. Br.
gegriindeten Gobineau-Gesellschaft, ist iiberzeugter «antidreyfusard»
und Mitglied der «Ligue de la patrie frangaise», bekehrt sich 1901
zum Katholizismus und tritt schliesslich der unter der Fithrung von
Léon Daudet und Charles Maurras begriindeten Action frangaise bei.
Seine zweite Lebens- und Schaffenshilfte ist so durch und durch
katholizistisch, monarchistisch und nationalistisch geprigt’. Diese
Entwicklung hat viel dazu beigetragen, dass der Schriftsteller, seit
1894 immerhin einer der vierzig «immortels», relativ rasch bei der
literarischen Intelligentsja verfemt war und nach und nach fast vollig
in Vergessenheit geraten ist®. Seit einigen Jahren beobachtet man

Dazu Angaben u. a. in Michel Mansuy, Un Moderne, Paul Bourget: De l’enfance
au «Disciple», Besangon, Imprimerie Jacques et Demontrond, 1961 (nouvelle
édition: 1968, «Annales littéraires de 1’Université de Besangon», vol. 39) und
Joélle Stoupy, Maitre de I’heure. Die Rezeption Paul Bourgets in der deutschspra-
chigen Literatur um 1890. Hermann Bahr, Hugo von Hofmannsthal, Leopold von
Andrian, Heinrich Mann, Thomas Mann und Friedrich Nietzsche, Frankfurt
a.M./Berlin/Bern, Peter Lang, 1996.

S. dazu Stoupy, op. cit. sowie Ulrich Schulz-Buschhaus, «Der Tod des "Dilettan-
ten" — Ueber Hofmannsthal und Paul Bourget», in Aufstieg und Krise der
Vernunft. Komparatistische Studien zur Literatur der Aufkldrung und des Fin-de-
siecle, hrsg. von Michael Rossner und Birgit Wagner, Wien/Ko6ln/Graz, Hermann
Bohlaus Nachf., 1984, S. 181-195.

Zu diesem «zweiten» Bourget s. J.-C. Fewster, «Au Service de !’ordre: Paul
Bourget and the Critical Response to Decadence in Austria and Germany»,
Comparative Literary Studies, 29/3, 1992, S. 259-275.

Zum Prestigeverlust Bourgets muss allerdings auch gesagt werden, dass die
literarischen Qualititen seiner Romane, v. a. derjenigen seiner zweiten Schaffens-
periode, mehr als nur umstritten sind (s. z. B., besonders kritisch, M.-O. Germain,



52 URSULA BAHLER

aber ein gewisses Neuinteresse, insbesondere am «ersten» Bourget,
dies v. a. auch im Zusammenhang mit einer breiteren Beschiftigung
mit der Epoche des Fin de siécle insgesamt, deren Lebensgefiihl dem
unseren, postmodern geprégten, in vielen Belangen ja nicht uniihnlich
ist.

* *

Neben den Essais ist Le Disciple sicher das sowohl literarisch als
auch kulturhistorisch interessanteste Werk Bourgets. Beim folgenden
kurzen Uberblick iiber den Roman beschrinke ich mich im Wesentli-
chen auf die fiir meine gewihlte Analyseperspektive wichtigen
Elemente, d. h. auf diejenigen, welche das Verhiltnis von Wissen-
schaft, Religion und Moral betreffen.

In einem pathetisch gehaltenen Vorwort richtet sich der Autor
— oder doch wenigstens eine Instanz Namens Paul Bourget — «3 un
jeune homme» (S. XI)’, der zwischen 1864 und 1871 geboren ist und
in dessen Hand er die Zukunft Frankreichs, d. h. nun eben, in erster
Linie, die Uberwindung der nach den Ereignissen des «année terrible»
herrschenden Dekadenzstimmung legt. Er fordert diesen jungen Mann
und Leser auf, sich weder einem materialistischen «Struggle-for-life»
noch einem intellektuellen Dilettantismus hinzugeben, sondern fiir
positive Werte einzustehen. Er selber prisentiert sich explizit als
Moralisten, dies durchaus in der Nachfolge des von ihm iiber alles
geschitzten Alexandre Dumas fils. Die Literatur wird so ausdriicklich
zu einer Wertevermittlerin, wobei Bourget allerdings die Art und
Weise, wie man die fraglichen Werte im Akt der Interpretation des
folgenden Romans gewinnt, nicht problematisiert. Es scheint, als
seien diese schon bei einer ersten, unmittelbaren Lektiire offensicht-

«Bourget, Paul», in Dictionnaire des écrivains de langue francaise, A-L, Jean-
Pierre De Beaumarchais, Daniel Couty et Alain Rey, éds., Paris, Larousse, 2001,
S. 243-245).

’ Die Seitenangaben in Klammern beziehen sich auf Paul Bourget, Le Disciple,
avant-propos de Jean-Christoph Coulot, Paris, Editions de La Table Ronde, 1994.



LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET 53

lich. Dass dem nicht so ist, beweist allerdings schon allein die
Tatsache, dass der Text ganz verschieden interpretiert wurde, dies
sogar vom Autor selber, wie wir noch sehen werden. Programm
(Vorwort) und Ausfiihrung (Roman) klaffen also auseinander, was der
literarischen Qualitit des Textes durchaus nicht abtriglich ist, ganz im
Gegenteil. Doch lassen wir es vorerst dabei: Literatur hat in den
Augen Bourgets — und mit dieser Auffassung ist er beileibe nicht
allein® — einen moralischen Auftrag, nicht nur im Bezug auf das
Individuum, sondern auch im Bezug auf die Nation, neben der
Familie die zweite sinnstiftende Integrations- und Identifi-
kationsgrosse der damaligen Zeit.

Der Roman selber teilt sich in eine Rahmen- und in eine Binnen-
erzdhlung auf.

In der Rahmenerzihlung, die unter der Autoritit eines «allwissen-
den» Erzihlers steht, haben wir es zunidchst mit einem Psychologen
Namens Adrien Sixte zu tun, dessen Hauptwerke Psychologie de
Dieu, Anatomie de la Volonté und Théorie des passions die These
vertreten, dass alle psychischen Vorginge, zu denen auch die Idee
eines Gottes oder, allgemeiner, das menschliche Bediirfnis nach einer
transzendenten Macht zihlt, sich durch psychologische und letztlich
physiologische Gesetze restlos erkliren und damit, mindestens
theoretisch, reproduzieren und gar steuern lassen. Bei aller Uberzeich-
nung handelt es sich hier um den szientistischen Traum, sé@mtliche
Phinomene, ob belebter oder unbelebter, menschlicher oder nicht-
menschlicher Natur, vollstindig auf Gesetze zuriickfiithren zu kénnen,
den alle Wissenschaften — und gerade auch die sogenannten Geistes-
wissenschaften — in der positivistisch geprigten Phase ihrer Entwick-
lung trdumen.

Adrien Sixte, der nicht nur Psychologe, sondern auch Philosoph
genannt wird — die Grenzen zwischen diesen beiden Disziplinen sind
in der Tat zu dieser Zeit noch fliessend — fiihrt ein sehr zuriickgezo-

8 S. dazu u. a. Antoine Compagnon, Le Démon de la théorie. Littérature et sens
commun, Paris, Seuil, 1998, S. 37 und T. H. Goetz, «Paul Bourget’s Le Disciple
and the Text-Reader Relationship», The French Review, LII/1, 1978, S. 56-61.



54 URSULA BAHLER

genes und peinlich genau organisiertes Leben, nach dem die Leute,
wie vormals bei Kant, die Uhr richten konnen, bis sein angestammter
Lebensrhythmus jih unterbrochen wird, allerdings nicht, wie bei
seinem Konigsberger Vorginger, durch eine politische Revolution,
sondern (vielleicht schlimmer) durch das Auftauchen eines selbster-
nannten Schiilers, des «disciple», der dem Buch den Titel gibt. Dieser
junge Mann namens Robert Greslou hat alle Werke von Sixte mit
Begeisterung gelesen und verinnerlicht.

Die Binnenerzihlung des Disciple nun besteht aus einem Bericht,
den Robert zuhanden seines Lehrers aus dem Gefingnis schreibt. In
Anlehnung an das Vorwort, aber auch an die traditionelle Bekenntnis-
literatur, trigt dieser autobiographische Text den Titel «Confession
d’un jeune homme d’aujourd’hui». Robert erzihlt darin seine Lebens-
geschichte und erklirt insbesondere, wie es iiberhaupt dazu gekom-
men ist, dass er jetzt im Gefingnis sitzt: Von einem Marquis als
Privatlehrer fiir seinen kleinen Sohn angestellt, fasste er den Plan, die
Tochter des Hauses, Charlotte, zu verfiihren, und zwar explizit als
wissenschaftliches Experiment, gestiitzt auf die Werke von Sixte. Die
diversen von ihm angewandten Strategien, zu der u. a. eine Phase der
«intoxication littéraire», der literarischen Verfiihrung Charlottes durch
ausgesuchte Texte gehorte, fithrten schliesslich zum Erfolg, die junge
Frau verliebte sich tatsdchlich in ihn. Doch entgegen seinem Plan
verlor auch Robert sein Herz an Charlotte. Nach einigen Irrungen und
Wirrungen gab sich diese dem jungen Mann schliesslich hin, jedoch
nicht ohne ihm vorher das Versprechen abgenommen zu haben, mit
ihr gemeinsam in den Tod zu gehen, weil sie durch den vorehelichen
Liebesakt mit einem zudem nicht ihrer sozialen Schicht angehérigen
Mann ihre Ehre verlore. Nach dem Liebesakt sank die Spannung bei
Greslou allerdings drastisch, und jeder Gedanke an den Tod riickte in
weite Ferne. Charlotte, durch den Wortbruch Roberts zutiefst
gedemiitigt, beging Selbstmord, nachdem sie in einem Abschiedsbrief
an ihren Bruder, den Grafen André, einem Berufsoffizier der
franzosischen Armee, den ganzen Hergang der Tragddie geschildert
hatte. Sie hatte ndmlich noch in der Liebesnacht bei Robert dessen
wissenschaftliche Notizen entdeckt, in denen er ihren «Fall» schrift-



LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET 55

lich festgehalten hatte. Niemand ausser André und Robert wusste
jedoch von der Existenz dieses Abschiedsbriefes. Da zunéchst keiner
die Wahrheit sagte, André nicht, weil Robert in seinen Augen, wenn
nicht faktisch, so doch moralisch schuldig war, Robert nicht, weil er
Charlottes Ehre nicht beschmutzen wollte, wurde Robert des Mordes
angeklagt und vor Gericht gestellt. — Am Ende seines Berichts, in
welchem er im Bezug auf das, was geschehen ist, zwar Reue zeigt,
eigentlich aber weiterhin davon iiberzeugt ist, Sixtes Lehre richtig
verstanden zu haben, fleht Robert den Gelehrten an, ihm eine Art
moralische Absolution zu erteilen, da doch alles notwendig so habe
kommen miissen.

Nach dieser «Confession», die von Sixte zeitgleich mit dem
Romanleser rezipiert wird, geht die Rahmenerzihlung weiter: André
wiinscht Robert den Tod und verbrennt das einzige Beweisstiick —
den besagten Abschiedsbrief Charlottes —, das dessen faktische
Unschuld zeigen konnte. An dieser Stelle tritt nun Sixte, von grossen
Schuldgefiihlen geplagt, aktiv in Erscheinung: er sendet André einen
kurzen Brief, aus dem hervorgeht, dass er wohl weiss, dass dieser die
Wahrheit kennt. Andrés Ehrenhaftigkeit setzt sich schliesslich durch.
Er sagt vor Gericht die Wahrheit aus, worauf Robert frei gesprochen
wird. Von der moralischen Schuld Roberts nach wie vor iiberzeugt,
schreitet André jedoch zur Selbstjustiz und richtet Robert in der
darauf folgenden Nacht, nachdem dieser ihm ein Duell verwehrt und
ihn damit sozial gedemiitigt hat, mit einem gezielten Kopfschuss. Der
Schuss in den Kopf markiert die Verurteilung des kognitiven Systems
von Robert, der uns die ganze Zeit itber als krankhafter Kopfmensch
erscheint, der sich in stindiger Selbst- und Fremdanalyse iibt, sich in
der so entstehenden Multiplizitit der Phinomene verliert und kein
emotionales Ordnungszentrum mehr kennt. Wir haben es hier just mit
einem der Dekadenzphinomene zu tun, die Bourget auch in den
Essais wiederholt beschreibt, d. h., abstrakt formuliert, mit dem
Auseinanderfallen des Ganzen in seine Teile bei gleichzeitigem
Verlust eines sinnstiftenden Integrationsprinzips.

Und Sixte ? Seine erste Reaktion auf Roberts Bericht ldsst auf ein
absolut intaktes moralisches Urteilsvermdgen schliessen: er taxiert



56 URSULA BAHLER

dessen Verhalten und Taten spontan als «une criminelle aberration
d’dme», als «la plus monstrueuse, [...] la plus complaisante déprava-
tion» (S. 316). Angesichts der Frage nach seiner eigenen Verantwor-
tlichkeit in dieser tragischen Geschichte ist er aber doch zutiefst
verstort. Er tendiert einerseits zur Ansicht, dass seine wissenschaftli-
chen Werke von der exzessiven Interpretation seines selbst ernannten
Schiilers als giéinzlich getrennt betrachtet werden miissen, bricht dann
aber beim Anblick des toten Roberts zusammen und schickt eine Art
Gebet zum Himmel, er, dessen bisheriges Leben und Werk von einer
radikal agnostischen Grundhaltung bestimmt worden war.

*
%k *

Die Reaktion auf Le Disciple war immens’: wihrend gut einem
Jahr diskutierte man in verschiedenen Zeitschriften und Tageszeitun-
gen iiber den Roman und die von ihm aufgeworfene Hauptfrage nach
der moralischen Verantwortung des Wissenschaftlers in der Ge-
sellschaft. Dabei wurde Le Disciple meist eindeutig als Thesenroman
gelesen: Bourget, so die gingige Interpretation, habe darin die
Gefahren des Positivismus und der modernen Wissenschaftsgldubig-
keit ausdriicklich aufzeigen und die religiése Bekehrung als einzigen
Heilsweg aus der dekadenten Gesellschaft prisentieren wollen: weg
von der Wissenschaft, hin zur Religion.

Innerhalb dieser Interpretation identifizierten viele Leser Adrien
Sixte mit Hippolyte Taine, der insbesondere durch seine Werke
Histoire de la littérature anglaise (1863) und De l’intelligence (1872)
beriihmt geworden war und dem Bourget in seinen Essais, wie
erwihnt, einen — im Ubrigen durchaus wohlwollenden — Aufsatz
gewidmet hatte. Der grosse wissenschaftliche Entwurf Taines bestand
darin, um es hier sehr verkiirzt auszudriicken, in Geschichte, Literatur

? «Le Disciple connait un succés aussi retentissant qu’immédiat. Le 8 aofit, Bourget
confie A Basterot qu’en six semaines Lemerre a vendu 22000 exemplaires, ce qui
est considérable pour 1’époque. La critique est 2 peu prés unanime: le Disciple est
un événement littéraire» (Mansuy, op. cit., S. 505).



LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET 57

und Kunst psychologische Grundgesetzmissigkeiten herauszufiltrie-
ren, die er u. a. in der Begriffstrias «race, milieu, moment» systema-
tisch zu verankern versuchte. Nun findet man in Le Disciple
tatsdchlich mehrere Passagen, die eine erste, unmittelbare Identifika-
tion mit Taine nahelegen. So nimmt Sixte beispielsweise explizit auf
dessen wohl berilhmteste Aussage: «le vice et la vertu sont des
produits comme le vitriol et le sucre» explizit Bezug (S. 328).
Allerdings haben in Sixte auch andere Wissenschaftler und Philoso-
phen ihre Spuren hinterlassen haben (Spinoza, Kant, Darwin,
Spencer...), und in Anbetracht der gingigen, eindimensionalen
Identifikation kann gar nicht genug betont werden, dass Adrien Sixte
keine reale, sondern eine konstruierte Figur ist, die ihren Charakter
primir inner- und nicht ausserliterarisch erhalt'.

Die Interpretation des Disciple als ein letztlich monologisch zu
nennender Thesenroman - eine Interpretation, die auch heute noch
durchaus der gingigen Lehrmeinung entspricht'' — scheint mir der
Struktur des Werks nicht gerecht zu werden. In der Tat préisentieren
sich die Dinge bei genauerem Hinschauen als wesentlich komplexer.

Fragt man sich, welches die Hauptmerkmale der von Sixte
vertretenen Wissenschaft sind, so kénnen (1) ein als absolut gesetzter

10 Cf. dazu auch David C. J. Lee, «Bourget’s debt to Herbert Spencer: Le Disciple
and the self-adjusting watch», The Modern Language Review, 95/3, 2000 und
Albert Autin, Le Disciple de Paul Bourget, Paris, Société francaise d’éditions
littéraires et techniques, 1930, S. 41: «Au cours d’une interview, Bourget s’est
défendu “d’avoir pensé 2 aucun philosophe en particulier”. Il a ajouté n’avoir eu
en vue “qu’un systdéme général construit d’ailleurs a priori avec les idées positives
et déterministes alors prédominantes”» .

''S. z. B. Philippe Sabot, «Trois figures littéraires du philosophe», Europe, 78/849-
850, 2000, S. 238 oder Anne Amend-Schichting, Ichkulte. Formen gebiindelter
Subjektivitit im franzosischen Fin de Siécle-Roman, Heidelberg, C. Winter
Universititsverlag, 2001, S. 249. — Zum problematischen Verhiltnis Bourgets zur
Gattung des «Thesenromans» s. z. B. Henri Klerkx, Paul Bourget et ses idées
lirtéraires, Nimégue-Utrecht, Dekker & Van den Vegt S.A., 1946 und Victor
Brombert, «Bourget and the guilt of the teacher», in id., The Intellectual Hero.
Studies in French Novel, 1880-1955, Philadelphia/New York, J.B. Lippincott
Company, 1960, S. 52-68.



58 URSULA BAHLER

Determinismus und (2) die Negation eines fiir die Wissenschaft
unzuginglichen Lebensbereichs genannt werden. Die folgenden Zitate
illustrieren diese beiden Punkte:

[...] le déterminisme le plus complet circule d’une extrémité a I’autre de
ses livres [d. h. von Sixte]. On doit a M. Sixte quelques phrases qui
traduisent avec une extréme énergie cette conviction que tout est
nécessaire dans I’ame, — méme 1'illusion que nous sommes libres: «Tout
acte», a-t-il écrit, «n’est qu’une addition. Dire qu’il est libre, c’est dire
qu’il y a dans un total plus qu’il n’y a dans les éléments additionnés.
Cela est aussi absurde en psychologie qu’en arithmétique» (S. 21).

On sait que le grand penseur anglais [Spencer] admet que toute réalité
repose sur un arriére-fonds qu’il est impossible de pénétrer ; par suite il
faut, pour employer la formule de Fichte, comprendre cet arriére-fonds
comme incompréhensible. Mais, comme 1’atteste fortement le début des
Premiers Principes, pour M. Spencer cet Inconnaissable est réel. Il vit,
puisque nous vivons en lui. De 1a i1 n’y a qu’un pas a concevoir que cet
arriére-fonds de toute réalité enveloppe une pensée, puisque notre pensée
en sort, un cceur, puisque notre cceur en dérive. Beaucoup d’excellents
esprits entrevoient du moins dés aujourd’hui une réconciliation probable
de la science et de la religion sur ce terrain de I’Inconnaissable. Pour M.
Sixte c’est 12 une derniére forme de I'illusion métaphysique et qu’il s’est
acharné a détruire avec une énergie d’argumentation que I’on n’avait pas
admirée a ce degré depuis Kant (S. 19-20).

(1) Die erste These, diejenige des absoluten Determinismus, lduft
in der Kritik des Erzihlers auf die Negation der subjektiven Freiheit
und eine daraus resultierende fatalistisch-passive Lebenseinstellung
einerseits und auf die Unmoglichkeit moralischer Urteile andererseits
hinaus: wenn alles in der Natur vorgegeben und notwendig ist, macht
das Reden iiber Gut und Bose letztlich keinen Sinn. — Folgende
Punkte gilt es nun aber im Bezug auf diesen Problemkomplex
hervorzuheben:

(1a) Von Anfang an negiert Sixte in keiner Art und Weise die
Notwendigkeit eines moralischen Codes fiir die Gesellschaft, nur
delegiert er die Ethik eben an die Gesellschaft (allerdings ohne



LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET 59

weitere Spezifizierung der dafiir zustéindigen Instanz) und nicht an die
Wissenschaft selber. Noch vor der Lektiire der Confession Roberts
bemerkt Sixte hierzu:

[«]La société ne peut pas se passer de la théorie du Bien et du Mal qui
pour nous [Philosophen] n’a d’autre sens que de marquer un ensemble
de conventions quelquefois utiles, quelquefois puériles» (S. 51).

Sixte plddiert also nicht fiir eine Wissenschaft ohne Ethik, wohl aber
fiir eine Trennung der beiden Diskurse. Letztlich verbirgt sich hinter
einer solchen Forderung ein Plddoyer fiir die Freiheit der Wissen-
schaft. Die folgende Aussage des Philosophen nimmt durchaus
Elemente spiterer wissenschaftstheoretischer Diskussionen vorweg,
wie sie beispielsweise in den vierziger Jahren des 20. Jahrhunderts
rund um die Atomforschung gefiihrt wurden:

«Quant a rejeter sur une doctrine la responsabilité de 1’interprétation
absurde qu’un cerveau mal équilibré donne a cette doctrine, c’est a peu
prés comme si on reprochait au chimiste qui a découvert la dynamite les
attentats auxquels cette substance est employée. C’est un argument qui
ne compte pas...» (S. 52).

(1b) Wie schon angetont, ist Sixtes spontane Reaktion auf den
Bericht Roberts — so wie im Ubrigen auch sein ganzes bisheriges
Leben — moralisch tadellos. Unabhingig von der Theorie, welche er
vertritt, kann ihm in der Lebenspraxis keinerlei ethischer Vorwurf
gemacht werden. Das heisst: selbst wenn seine Theorie moralisch
verwerflich wdre, wiirde das nicht schon automatisch heissen, dass
der Mensch, der sie vertritt, in der Praxis unmoralisch handelt, wie
dies bei Robert — und zwar ausdriicklich auch in den Augen dessen
«Lehrmeisters» — der Fall ist.

(1c) Ein dritter Punkt scheint mir besonders wichtig zu sein fiir die
Konstruktion des Romans als ein Bedeutungsganzes, eine Konstruk-
tion, die sich nicht auf die Bewertungen der Erzihlerinstanz beschrin-
ken kann, sondern alle Ebenen des Textes integrieren muss: Nur
Dank der Intervention Sixtes sagt André schliesslich die Wahrheit vor



60 URSULA BAHLER

Gericht aus. Die traditionelle Kritik stellt den Grafen als ehrenhaften,
geistig und korperlich gesunden Tatmenschen sowohl dem perversen
Kopfmenschen Robert als auch dem lebensfremden Wissenschaftler
Sixte gegeniiber'?. In dieser dichotomischen Sichtweise geht aber
just unter, dass es letztinstanzlich gerade der Wissenschaftler und
nicht der Offizier ist, der fiir den moralisch korrekten Ausgang des
Romans sorgt.

(1d) Nicht nur die Wissenschaft, sondern auch die Religion ist
Robert Anlass zu Liige und krankhafter Selbstanalyse. So erzihlt er
selber, wie er in seiner Kindheit die Beichte dazu missbraucht hat,
zumeist erfundene Laster bis ins Kleinste zu sezieren, um sich so
seinem Beichtvater iiberlegen zu fithlen. Sixte bemerkt hierzu:

«Tant vaut I’ame, tant vaut la doctrine. La preuve en est que ce Robert
Greslou a transformé les pratiques religieuses en un instrument de sa
propre perversité...» (S. 326).

Es kann in der Tat postuliert werden, dass es in erster Linie der
verdorbene Charakter Roberts ist, der dessen deviantes Verhalten
motiviert und erst in zweiter Linie die Doktrin, auf die er, mehr oder
weniger zufdllig, stosst.

Sixtes Entwicklung im Bezug auf die Frage des Verhiltnisses von
Wissenschaft und Moral besteht in einer entscheidenden Bewusst-
seinswerdung der Komplexitit der Zusammenhinge dieser beiden
Diskurse, eine Bewusstseinswerdung, die jedoch den Wert der
Wissenschaft an und fiir sich nicht negiert, sondern — hiochstens —
relativiert. Sixte nimmt seine ethische Verantwortung als gesellschaft-
liches Subjekt am Schluss des Romans vollumfinglich wahr, er ist es
gar, der letztlich fir den moralischen Ausgang der Geschichte
verantwortlich ist. Diese innere Entwicklung findet ihre #ussere
Entsprechung im Aufbrechen des bislang dusserst rigide strukturierten

12'S. z. B. Ulrich Schulz-Buschhaus, «Die Gesellschaft als Opfer des Buchs — Paul
Bourgets Roman Le Disciple», Lendemains, 45, 1987, S. 45.



LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET 61

Tagesablaufs des Philosophen, dessen Lebenswandel damit ebenfalls
komplexer und dadurch auch realititsnaher wird.

(2) Auch was das zweite Prinzip seiner Lehre angeht, die Vernei-
nung eines kognitiv nicht erfassbaren Lebensbereichs, macht Sixte
eine entscheidende Entwicklung durch: er sieht am Ende ein — oder
besser gesagt: fiihlt unmittelbar —, dass es einen Erfahrungsbereich
gibt, welcher der Wissenschaft unzuginglich bleibt und fiir das
Identititsgefithl des Individuums genauso konstitutiv ist wie der
Bereich des kognitiv Fassbaren. Am Totenbett Roberts fiihlt er «pour
la premiére fois [...] sa pensée impuissante a le soutenir». Und weiter:

[...] cet analyste presque inhumain a force de logique s’humiliait,
s’inclinait, s’abimait devant le mystére impénétrable de la destinée. Les
mots de la seule oraison qu’il se rappelit de sa lointaine enfance: «Notre
Pére qui étes aux cieux...» lui revenaient au cceur. Certes, il ne les
pronongait pas. Peut-étre ne les prononceraient-il jamais. Mais s’il existe,
ce Pére Céleste vers lequel grands et petits se tournent aux heures
affreuses comme vers le seul secours, n’est-ce pas la plus touchante des
prieres que ce besoin de prier ? Et si ce Pére Céleste n’existait pas,
aurions-nous cette faim et cette soif de lui dans ces heures-1a ? — «Tu ne
me chercherais pas si tu ne m’avais pas trouvé !...» A cette minute
méme et grace a cette lucidité de pensée qui accompagne les savants
dans toutes les crises, Adrien Sixte se rappela cette phrase admirable de
Pascal dans son Mystére de Jésus, — et quand la mére se releva, elle put
le voir qui pleurait ! (S. 359).

Sixtes Entwicklung scheint insgesamt von einem philosophischen
hin zu einem rein wissenschaftlichen Positivismus zu verlaufen. Er
erfahrt die Grenzen der Wissenschaft am eigenen Leib und wird
diese, so ist anzunehmen, fortan anerkennen. Als ausserliterarisches
Beispiel eines solchen Gelehrten konnte man etwa Louis Pasteur
nennen, ein iiberzeugter Spiritualist, dessen Wissenschaftskonzeption
nichts desto weniger strikt positivistisch war.

Keinesfalls aber deklariert der Roman, wie dies oft behauptet wird,
den Bankrott der Wissenschaft an und fiir sich. Es wird uns nicht
gesagt, dass Sixte am Schluss die Wissenschaft zu Gunsten der



62 URSULA BAHLER

Religion aufgibt. Alles, was wir am Ende des Texts erfahren, ist, dass
der Philosoph eine metaphysische Erfahrung macht, deren Natur wohl
mit einer christlichen Gotteserfahrung in direkten Zusammenhang
gebracht wird, gleichzeitig jedoch eigentiimlich zweiflerisch bleibt
(«Certes, il ne les [die Worte des Vaterunsers] pronongait pas. Peut-
étre ne les prononceraient-il jamais. Mais s’il existe, ce Pére Céleste
[...]» ). Das heisst nun aber nichts anderes, als dass Le Disciple das
genaue Verhiltnis zwischen Wissenschaft und Religion offen lisst
oder, besser: einer Diskussion iiberlédsst. Zu dieser Interpretation passt
die Tatsache, dass Bourgets Aussagen iiber seinen eigenen Roman
diesbeziiglich alles andere als eindeutig sind. Spricht er einmal
deutlich von einer «évidence de faillite scientifique»', so sagt er ein
andermal: «C’est cela qu’il faut mettre dans A. Sixte, c’est 1’affirma-
tion, non pas que la science est chose coupable, mais qu’elle est
chose insuffisante»'.

* *

Le Disciple kann also kaum als ein monologischer Thesenroman
aufgefasst werden, der die christliche Religion als einzigen ge-
sellschaftlich-moralisch relevanten Diskurs postuliert, so wie dies die
Werke des «zweiten» Bourgets dann zweifelsohne tun. Vielmehr
entwirft dieser Text ein dialogisches Spannungsverhdltnis zwischen
den beiden Diskursen Religion und Wissenschaft und ihren je
verschiedenen Wahrheitsanspriichen. Dieser Dialogismus zeigt sich
auch im Gebrauch des religiosen Vokabulars zur Beschreibung der
wissenschaftlichen Welt. So werden etwa Emile Littré und Adrien
Sixte als «Saint[s] Laique[s]» (S. 18) bezeichnet, und auch der
Ausdruck «disciple» kann natiirlich in beiden Isotopien gelesen

13 Zitiert in Mansuy, op. cit., S. 497. Diese Aussage stammt von 1912, ist also schon
eindeutig dem «zweiten», d. h. dem nationalistischen, konservativen und
katholizistischen Bourget zuzuordnen.

4 Zitiert in ibid., S. 498-499. Diese Aussage stammt von 1888, ist also sicher fiir die
Interpretation des Romans entscheidender als die spitere, oben zitierte.



LE DISCIPLE VON PAUL BOURGET 63

werden, als Jiinger und als (im Kontext des Werks: wissenschaftli-
cher) Schiiler.

Das dialogische Verhiltnis der Diskurse in Le Disciple ist aller-
dings nicht im Sinne einer Bachtinschen, karnevalesken Subversion
der herrschenden Doktrin zu verstehen, sondern, ganz im Gegenteil,
als ein Spannungsverhiltnis, dessen Diskussion letztlich im Dienste
des Wiederaufbaus der traditionellen Gesellschaft steht.

Literarische Texte sind wohl seit jeher, vor allem aber seit dem
Zusammenbruch eines allgemeingiiltigen sinnverbiirgenden Weltbildes
am Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit privilegierte Orte von
Diskurskonflikten. Der literarische oder poetische Text erscheint so
als derjenige Diskurs, der die anderen, eine Gesellschaft zu einem
bestimmten Zeitpunkt prigenden Diskurse konfliktuell oder konsen-
suell in Szene setzt. Oft steht dahinter die Affirmation genuin
poetischer Werte. Im Fall der «littérature engagée» aber, zu der ich
den Roman Bourgets ohne Zogern zidhlen wiirde, scheinen die zur
Diskussion stehenden Werte in erster Linie gesellschaftlicher Natur
zu sein. Im Gegensatz zu den Thesenromanen des spéteren Bourgets
geht es jedoch in Le Disciple nicht um die kritische Unterscheidung
zwischen «wahr» und «falsch», sondern um ein spannungsgeladenes
Ausloten der verschiedenen Diskurse, ihrer Werte und Wahrheits-
anspriiche”.

Ursula BAHLER
Universitdt Ziirich

5 Interpretationen wie die folgende scheinen mir deshalb fragwirdig: «Um so
eklatanter wirkt demgegeniiber die Sicherheit, mit der Bourget von den Trugbil-
dern des Buches eine Norm authentischer Wirklichkeit zu unterscheiden
pratendiert. Sie fithrt in Le Disciple wie mehr noch in den spiteren Romanen zu
jenem Balzacschen Ton einer absoluten Erzidhlerautoritit, die mit gleichsam
endgiiltigen Wertungen und Urteilen ilber jede Romanfigur zu Gericht sitzt, um
das Wahre vom Falschen, das Gute vom Bdosen, das sozial Niitzliche vom sozial
Schidlichen zu trennen» (Schulz-Buschhaus, «Die Gesellschaft als Opfer des
Buches», op. cit., S. 55).






	Zum Verhältnis von Wissenschaft, Religion und Moral im Roman "Le Disciple" von Paul Bourget

