
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 49 (2005)

Artikel: De la forêt au "Bosco" : étude sur la transformation d'un lieu dans l'art et
la littérature de la renaissance

Autor: Bolard, Laurent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-269573

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-269573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE LA FORET AU BOSCO.
ÉTUDE SUR LA TRANSFORMATION D'UN LIEU

DANS L'ART ET LA LITTÉRATURE
DE LA RENAISSANCE

Qu'est-ce, à la Renaissance, que le bosco Ce qu'il reste de la
forêt. Son ultime avatar après qu'en ait été éliminé, modifié ou
détourné tout ce qui avait fondé sa prééminence au cours du Moyen
Age. La dernière phase de sa maîtrise - sa domestication. Normalisé,
le bosco se présente un peu comme l'avant-poste emblématique de ce
front pionnier qu'incarne d'une certaine manière la villa de la
Renaissance. Il signe la fin d'un processus anthropologique de

transformation qui voit, dans ce cadre limité, la culture triompher de

la nature.
Dans l'Italie des XVe et XVIe siècles la villa, on le néglige trop

souvent, possédait certes une vocation économique importante, mais
dont la finalité restait secondaire par rapport à sa double fonction
culturelle et divertissante, y compris chez Palladio, pourtant soucieux
d'économie domestique comme il tient lui-même à l'écrire1. Sa

construction se justifiait par Yotium, avant le neg-otium2. En fin
connaisseur du problème, James Ackermann fait remonter, symboliquement

du moins, ce primat du plaisir à la villa Médicis de Fiesole,
commanditée en 14553. De cette époque en effet date le détournement

du paysage environnant à des fins « idéologiques » plutôt qu'à

i Andrea Palladio, Les quatre livres de l'architecture, II, xn, trad. Roland Fréart de

Chambray, Paris, Edme Martin, 1650, pp. 162-163.

« O doux et honorable otium, plus digne d'être aimé que tout negotium »

s'exclame Pline dans une lettre à Minucius Fundanus, Pline le Jeune,

Correspondance, éd. Yves Hucher, Paris, Union Générale d'Edition, 1966, 240,

p. 331 (1,9).
James Ackermann, La villa, trad, fr., Paris, Hazan, 1997, p. 99.



6 LAURENT BOLARD

des considérations strictement agricoles. Capté par la villa et le mode
de vie qui en découlait, cet environnement naturel devint source de

plaisir bucolique avec, en toile de fond et en justification ultime le
thème virgilien d'une existence « sans souci ni souffrance ». Une
semblable évolution se lit comme la conséquence finale de la

conception que la Renaissance et la fin du Moyen Age avant elle se

faisaient de la nature. Rien alors n'était moins haïssable qu'une nature
sauvage, préservée dirions-nous aujourd'hui. A ce symbole du chaos

on opposait ce qui devint vite une norme de civilisation avant de se

muer, spécialement en Toscane, en antichambre du Paradis4 : le

paysage humanisé, c'est à dire le paysage marqué par le labeur de

l'homme, façonné par son art et son industrie, un paysage tout en
douceurs et en rondeurs, tout en harmonie, et dont Montaigne pouvait
écrire : « Ces champs semblent être des jardins »5. Bref, un paysage
agricole dont la fonction première, par contraste avec la brutalité
repoussante d'une nature intacte, était de plaire à l'œil, de reposer
l'esprit des soucis quotidiens tout en stimulant la réflexion. Pour la
Renaissance italienne, une telle campagne n'était jamais, somme
toute, qu'un « appendice de la ville » et devait en conséquence être
« colonisée, annexée à la vie urbaine »6 et à son fer de lance au sein
des espaces naturels qu'étaient la villa et son jardin, dont le monde
clos et ordonné contrastait de manière absolue avec celui, sauvage,
désordonné, de la nature au cœur de laquelle ils étaient aménagés7.

Normalisé à l'extrême, Yager qui commençait sitôt franchis les murs
de la villa et conjurait les aspects négatifs de la nature en les

repoussant dans les confins, finissait par susciter une indifférence
polie, sinon dédaigneuse. Il est révélateur que la plupart des écrivains

4 Laurent Bolard, « Le paysage toscan, métaphore du Paradis. Littérature et peinture
en Italie à la fin du Moyen Age et à la Renaissance », Littératures, 46, 2002,

pp. 92-93.

Montaigne, Journal de voyage, éd. Fausta Garavini, Paris, Gallimard, 1983, p.
266. Il s'agit de la campagne entre Pistoia et Lucques.
Piero Camporesi, Les belles contrées, trad, fr., Paris, Le Promeneur, 1995, p. 143.

Ibid., p. 17. Une nature que cependant la fonction économique de la villa se

chargeait de policer par l'exploitation des champs.



DE LA FORET AU BOSCO 7

et des auteurs de traités agricoles et de louanges de la vie dans les
villas ne parlent quasiment jamais de cette campagne et des activités
économiques et sociales dont elle était le lieu8. Elément constitutif
de la villa renaissante, le bosco se situait au cœur de l'intégration de-

la nature apaisée dans son dispositif visuel. Décrivant l'univers du

jardin d'Armide et les paysages qui l'entourent, Le Tasse englobe
dans un unique ensemble (« en un regard offerts ») les fontaines, les

coteaux, les vallées, les grottes et les bois, tous semblant conçus selon

un même artifice pour le plaisir des yeux9. Dans son traité, publié en
1564, sur l'agriculture et les plaisirs de la vie en villa, et qui connut
alors un franc succès, Agostino Gallo n'écrivait en fait pas autre
chose dans sa brève description d'un domaine : « Nous allons

jusqu'au domaine de Poncarale où [...] l'on trouve de charmantes

collines, des vues ravissantes, des bois touffus, de beaux jardins, des

pièces somptueuses et une eau claire »10, tandis que Vincenzo
Scamozzi renchérissait à propos de la colline de la villa Rocca
Pisana : « Cette colline est très gracieuse à voir, parce qu'elle est

presque ronde, et très agréable à gravir par les pentes d'autres
collines plus petites »n. On le voit, l'ensemble de la nature environnante

se résumait à un tableau harmonieux d'où tout accident, toute
manifestation de sauvagerie étaient exclus. Une nature ramenée sur
le même plan que le jardin, réduite à un système de normes dont la
villa imposait la pratique et dont la fonction se réduisait à la
satisfaction esthétique du propriétaire, passant par la négation de toute
vie interne, de toute autonomie de ses composantes.

Ici le bosco se révélait la résultante logique de cette conception
puisque, espace de transition entre la nature sauvage, désordonnée, et

8 Ibid., p. 145.
9 Le Tasse, Jérusalem libérée, XVI, 9, éd. Michel Orcel, Paris, Gallimard, 2002, p.

408 : « Et ce par leur beauté précieuse accroît /L'art qui fait tout en rien ne

s'aperçoit ».
10 Agostino Gallo, Le dieci giornate della vera agricoltura e piaceri della villa,

Brescia, Dominico Farri, 1564. Cité par J. Ackermann, op. cit., p. 171.

" Vincenzo Scamozzi, L'Idea dell'Architettura Universale, II, Venetiis : exemptis
auctoris, 1615.



8 LAURENT BOLARD

le monde clos, ordonné de la villa auquel il était intégré (« Nous

pouvons également goûter [...] les bois pour leur charme », écrivait
encore A. Gallo12), il illustrait ce processus de transformation de la
nature-forêt en nature-culture. Une forêt devenue l'ombre d'elle-
même, que l'on maintenait moins pour son utilité économique que
pour le plaisir des sens, les besoins de l'art et de la littérature et la
perpétuation d'un mythe chevaleresque dont elle était le cadre

privilégié et qui servait d'assise culturelle, de réfèrent social et
d'isolant pour la classe dominante, autrement dit celle qui possédait
les villas. En somme, un simulacre de forêt.

Espace de transition, le bosco l'était indubitablement, au moins par
sa situation dans le complexe d'ensemble de la villa et de ses jardins.
Intra-muros ou extra-muros, c'était en effet en lisière de ceux-ci qu'il
s'étendait généralement13. Et cette situation de transition dans

l'espace matérialisait la fonction du bosco, lieu de transition entre
nature et culture. Comme la forêt il présentait des caractères de

désordre et d'obscurité, comportait des essences « naturelles », et
comme le jardin, il était traversé par des allées rectilignes et
s'agrémentait de sculptures voire, parfois, de fabriques. La villa de

Pratolino, telle que nous la restitue une peinture de Giusto Utens14,

offrait de cette ambivalence un exemple d'autant plus éloquent que
son bosco se divisait en deux parties clairement distinctes : d'un côté,

un bosco ordonné, quadrillé par des allées droites bordées de statues ;

d'un autre côté, un bosco faussement naturel que ponctuaient
quelques fabriques et statues, et qui demeurait enclos dans l'enceinte
de la villa. L'une et l'autre partie, comme dans tout bosco,
soulignaient à l'envi cette fonction de mi-parcours qui consistait à créer

12 Cité par J. Ackermann, op. cit., p. 170.
13 Villas Lante à Bagnaia, Aldobrandini à Frascati, Gamberaia à Settignano,

Palazzina Farnese à Caprarola, villa Pratolino près de Florence, pour reprendre les

plus célèbres.
14 Cf. Daniela Mignani, Le ville medicee di Giusto Utens, Florence, 1982.



DE LA FORET AU BOSCO 9

un effet de contraste avec l'ordonnancement et la géométrie des

parterres, tout en satisfaisant l'œil par une pseudo-sauvagerie dans

laquelle s'insinuait l'harmonieuse intervention de l'homme comme
une victoire sur les forces du chaos. Une telle dichotomie reprenait,
en en forçant volontairement le trait, la distinction qu'opérait déjà le
Moyen Age entre bosco et selva, comme l'indiquent ces deux vers du
Roman de la Rose : « Et mains oisiaus qui par ces gaus [forêts] / Et
par ces bois ou il habitent »15. A cette époque en effet, tout espace
couvert d'arbres n'était pas nécessairement perçu comme forêt. Au
nord autant qu'au sud de l'Europe, en France aussi bien qu'en Italie,
laforest, la selva, « plantation impénétrable, sauvage, naturelle, séjour
des bêtes sauvages et des loups-garous », s'opposait au bois, au
bosco, « réalité ponctuelle, limitée, fermée, où un accès est ouvert à

l'homme, une plantation accessible à l'état de culture, domestiquée

»1<5. Opposition qui plus largement recouvrait d'une part le
monde familier de l'homme, celui qu'il crée, celui où il imprime sa

marque et qui englobe, outre le bois, Vager, et parfois même, comme
en France du Nord, lepare11, les espaces construits, et d'autre part le
monde sauvage et inconnu, qui échappait totalement à son emprise,
donc la forêt mais aussi la mer ou l'océan, les landes ou le désert18.

Familier, le bosco se situait donc aux marges de la cité, comme plus
tard à celles de la villa. Lieu de retraite du cénobite puis du moine19,

15 Guillaume de Lorris, Le Roman de la Rose, vers 658-659, éd. Jean Dufoumet,
Paris, Flammarion, 1999, p. 80.

16 Ibid., note 658, p. 268.
17 Lequel se présente comme un espace forestier, peuplé d'animaux sauvages, mais

pas nécessairement un espace cynégétique. Voir à ce sujet Corinne Beck et Marie
Casset, « Résidences et environnement : parcs et jardins des châteaux et manoirs

en France du Nord (XIF-XVe siècles) », Le château et la nature, Actes des

Rencontres d'Archéologie et d'Histoire en Périgord, Périgueux, 2004, à paraître.
18 Monica Chiellini-Nari, La campagna toscana nel medioevo, Ospedaletto, Pacini,

1992, p. 117, col. 2, ouvrage essentiel que nous mettons à contribution dans les

lignes qui suivent.
" Par lequel, sous la double influence du Paradis et de la Thébaide, l'ermitage,

ancien refuge, deviendra peu à peu jardin. Ibid., p. 127, col. 1.



10 LAURENT BOLARD

lieu de vaine pâture et de cueillette, il était fréquenté, du moins en
Italie, dès le Haut Moyen Age20, la frontière entre bosco naturel,
donc redevable encore de l'univers de la forêt, et bosco créée, ou du
moins aménagé par l'homme en vertu des besoins de son économie
étant, comme le souligne M. Chiellini-Nari, une frontière intérieure,
passant donc en son cœur21. Le bosco, espace de transition, se

trouvait par conséquent promu au rang d'espace de mutation où le
monde sauvage bascule dans le monde civilisé, celui de l'individu
dans celui de la communauté22 par un processus de mise en culture
qui signe l'entrée dans l'univers de l'homme, créature qui ne subit
plus mais agit23. C'est ce qu'avaient bien compris les auteurs qui de
Raban Maur à Albert le Grand jouaient de cette ambivalence du
bosco comme lieu de mutatio2*.

Déjà la littérature médiévale nordique, des lais de Marie de France
à Perceval et au Guillaume de Dole de Jean Renaît25, illustrait
l'antagonisme entre le bois et la forêt, cette dernière, lieu de refuge

pour maints héros, annonçant ainsi sa transformation en bois26. Avec
Pétrarque, dont les allusions au bosco parsèment son De vita
solitaria27, ce lieu devint emblématique d'un art de vivre épuré dont

20 Paolo Galloni, « L'ambiguità culturale della caccia nel medioevo », Quaderni
medievali, 27, 1989, p. 21.

21 M. Chiellini-Nari, op. cit., p. 113, col. 2.
22 Franco Cardini, « Cavalieri nel bosco », Guerra di primavera. Studi sulla

cavalleria e la tradizione cavalleresca, Florence, le Lettere, 1992, pp. 119-125.
23

« Cultiver ne signifie pas seulement rendre productif, mais aussi transformer,

opérer la mutatio entre le sauvage et le domestique », M. Chiellini-Nari, op. cit.,

p. 114, col. 1.
24 Ibid., col. 2.
23 Dès le début de ce récit, les chevaliers se scindent en deux groupes : les vieux

vont à la chasse dans la granz forest, les jeunes se divertissent dans une clairière
dont le cadre est appelé bois (vers 260, 265). Cf. Marie-Claude Struyf, « De la
sylve au jardin : la fête printanière dans Guillaume de Dole », Vergers et jardins
dans l'univers médiéval, pubi, du Centre Universitaire d'Etudes et de Recherches

d'Aix, 28, 1990, p. 361.
26 M. Chiellini-Nari, op. cit., p. 126, col. 1.
27 Ed. fr. récente de Pierre Maréchaux, Paris, Payot & Rivages, 1999.



DE LA FORET AU BOSCO 11

l'harmonie et la quiétude font pièce à une vision de la forêt où la
sauvagerie, dédramatisée, se lit comme métaphore de la passion et de
la solitude28. Cette dernière se présente comme le réceptacle de
l'homme de loisir, dans une opposition « sénéquienne » à l'homme
affairé : « Celui-ci [l'homme de loisir] part alerte dans la forêt du
voisinage, tout plein de calme et tout plein de silence [...] »29. Dans
le Canzoniere, la solitude dans son cadre naturel - monts, plaines,
forêts - devient du reste fuite, plutôt que remède à l'amour30

comme, un siècle plus tard, dans la sextine XVI du Canzoniere de

Laurent de Médicis31. Avec Dante, la distinction s'établit essentiellement

sur un plan sémantique car quel que soit le terme choisi (celui,
général, de selva, celui de foresta ou celui de bosco), l'espace ainsi
nommé se définit par sa sauvagerie. Au chant I de YEnfer, la forêt du

vers 2, dont on sait qu'elle symbolise l'égarement du poète, est tout
à la fois sombre (vers 2), forte, farouche et âpre (vers 5), et « ravive
la peur dès qu'on l'évoque » (vers 6) ; au chant XIII de YEnfer
toujours, le bois en outre possède de sombres frondaisons (vers 4),
des branches « noueuses, retorses » (vers 5), des « piquants, et leur
poison », mais ne possède plus « ni sentiers ni traces »32. Au chant
XXVIII du Purgatoire en revanche, la forêt n'est plus qu'antique : on
se trouve ici dans l'antichambre du bosco car cette foresta, bien

qu'ombragée (vers 32-33), est traversée d'un ruisseau aux eaux pures
(vers 28-30) et peuplée de « frais rameaux » (vers 36)33. Un registre

28 Voir Paolo Golinelli, « Tra realtà e metafora : il bosco nell'imaginario litterario
medievale », Il bosco nel medioevo, a cura di Brunello Andreolli et Massimo

Montanari, Bologne, CLUEB, 1988, pp. 111-112.
29 De vita solitaria, éd. cit., p. 36.
30 Pétrarque, Canzoniere, XXV, éd. Jean-Michel Gardair, Paris, Gallimard, 1983,

p. 52.
31

« Je fuis [...] à l'ombre des feuillages [...] », Laurent de Médicis, Canzoniere, éd.

Christian Bec, Paris, Imprimerie Nationale, 2000, p. 49.
32 Par ailleurs, le poète se fend d'une précision géographique, ces bois évoquant ceux

qui s'étendaient alors sur le littoral, de la Cecina à la Maremme.
33 Dante, La Divine Comédie, in Œuvres complètes, éd. Christian Bec, Paris, Robert

Laffont, 1999, respectivement pp. 599, 647 et 857.



12 LAURENT BOLARD

analogue, plus précis encore dans son évocation, se retrouve plus tard,
au début du Songe de Poliphile dont la forêt, en des accents dantesques,

figure également l'âme du héros et son égarement34. Quant à

Boccace, en nette rupture sur ce plan avec la littérature chevaleresque,
il affirmait clairement la nouvelle vocation du bosco, prélude à sa
domestication dans le cadre de la villa renaissante. L'Ameto par
exemple commence par la description d'un bois qui se veut lieu
idyllique, propice aux amours, dans une antithèse radicale de la forêt
médiévale35. Le Decameron se pose comme un maillon essentiel
dans cette évolution qui mène de la forêt sauvage au jardin ordonné.
En son cœur, lieu emblématique en ce qu'il fonctionne comme le but
ultime d'une initiation sociale, culturelle et sentimentale, la Vallée des
Dames n'est accessible qu'après un trajet à travers un paysage dont
l'harmonie annihile le chaos de la ville en proie à la peste36. Elle-
même figure de transition, elle comprend une première vallée où les

plantations humaines (vignes, oliviers, amandiers, cerisiers, figuiers)
s'opposent, d'un coteau à l'autre, aux espèces spontanées (chênes,
frênes et « autres essences »), et une deuxième vallée dont les bois,
certes naturels, sont pourtant « disposés avec autant de régularité que
si le meilleur jardinier du monde les eût plantés »37 - on le sait,
toute initiation passe depuis l'Antiquité classique par une situation de

confins et une phase de transition, ou de mutation. Une autre

description révèle la même ambiguïté du bosco : au début de la
neuvième journée, la compagnie se rend dans un petit bois dont les

animaux sauvages se présentent « comme des bêtes apprivoisées »38,

aux antipodes de la forêt dans laquelle se perdent Pierre Boccamasse

34 Francesco Colonna, Le Songe de Poliphile, éd. Gilles Polizzi, Paris, Imprimerie
Nationale, 1994, pp. 18-19. Cf. des détails tels que « Souvent trébuchant parmi les

trons et estocs des arbres qui là étaient à fleur de terre » (p. 18), ou « A chacun

pas j'étais retenu de ma robe qui s'accrochait aux buissons et halliers » (p. 19).
35 P. Golinelli, op. cit., p. 113.
36 L. Bolard, op. cit., p. 102.
37 Boccace, Le Decameron éd. Jean Bourciez, Paris, Gamier, 1988, p. 434.
38 Ibid, DC, p. 583.



DE LA FORET AU BOSCO 13

et Agnolella, dont la fonction est de créer par son obscurité et ses

labyrinthes un sentiment d'effroi, loin de toute marque humaine39.

D'autres occurrences dans le Decameron, particulièrement nombreuses,

concernent les jardins (notamment dans l'ouverture de la même
journée) venant ainsi compléter ce cycle de transformations qui mène
de la nature sauvage à la nature domestiquée40.

Derrière cette réhabilitation de la forêt sous une forme édulcorée -
une trahison en quelque sorte -, celle du bosco, derrière ce détournement

de sens niant une réalité qui dérange ou effraie, celle de la
véritable nature de la forêt, se profilait le regard de l'Antiquité
classique, pour qui toute sauvagerie était haïssable, pour qui le seul

paysage qui valait était celui, harmonieux, composé par et pour
l'homme et susceptible de lui élever l'esprit. Inévitablement,
semblable conception était devenue un topos de la littérature offrant
un jeu duel entre la vie à la campagne et la vie à la ville, donc une
exaltation de Yotium. Et comme tout topos celui-ci révélait, au-delà,
des réalités conceptualisées définissant un comportement anthropologique

vis-à-vis de la nature, trahissant aussi bien un mode de pensée

qu'un degré de civilisation. Deux exemples pourtant assez éloignés
l'un de l'autre nous semblent susceptibles d'illustrer cette attitude
devant la nature dans son expression extrême qu'est la forêt : celui
d'Ovide et celui de Pline le Jeune, tous deux abondamment réutilisés

par la Renaissance italienne. Pour s'en tenir aux seules Métamorphoses,

Ovide décrit peu la forêt, en dépit des innombrables histoires

ayant la nature pour cadre. Sauvage, elle est rarement effrayante, et
n'engendre donc guère de réaction répulsive. Au contraire, elle opère
souvent comme abri, comme rafraîchissement - en témoigne la

description de la célèbre vallée de Tempe : « Il est [...] une région
boisée que de tous côtés ferment des pentes abruptes couvertes de

39 Ibid., V, 3, pp. 351-355.
40 Jean Lacroix, « Les jardins de Boccace ou la fête florentine du récit », Vergers

et jardins dans l'univers médiéval, op. cit., pp. 197-213, cite ces différentes

occurrences de jardins : III, 3 ; in, 8 ; UI, 10 ; IV, 6 ; IV, 7 ; IV, 8 ; V, 9 ;

VII, 7 ; X, 5 ; X, 6.



14 LAURENT BOLARD

forêts [...] O vierge [...] viens goûter l'ombre des hautes forêts [...] à

l'heure où règne la chaleur, où le soleil, à moitié de sa courbe, est au
plus haut point. Si tu crains de pénétrer seule dans les retraites des
bêtes sauvages, c'est sous la protection d'un dieu qu'en sécurité tu
entreras dans les solitudes des bois »41. Révélatrice de cette aliénation

des espaces sauvages, la forêt où sévissent Diane et Actéon,
pourtant vouée à la chasse, n'a de naturel que le nom puisque Ovide
nous le précise lui-même, « la nature, par son seul génie, y avait
donné l'illusion de l'art »42. La transformation de la forêt s'achève

lorsqu'elle devient un lieu exclusivement conçu pour le plaisir des

sens : « Une forêt qui entoure de tous côtés ses bords [au lac Pergus]
et fait à ses eaux une couronne de son feuillage, comme d'un voile,
l'abrite des feux de Phoebus. Ses branches dispensent la fraîcheur, le
sol humide est empourpré de fleurs ; le printemps y est éternel »43.

Dans la correspondance de Pline, le parallèle avec la Renaissance

s'impose avec force, ne serait ce que parce que la forêt, comme au
XVIe siècle, y est envisagée depuis la villa, et avec l'œil de son
propriétaire. La forêt qui couvre les montagnes autour de sa villa de
Tuscie perd sa sauvagerie (pourtant à l'époque certainement bien
réelle : il n'est qu'à voir l'importance des forêts sur les hauteurs de

l'actuelle Ombrie) pour s'insérer, tout comme les taillis, les « grasses
collines », les prairies ou les vignobles, dans un ensemble harmonieux,

pour participer à une composition naturelle agréable à la vue
du maître. « Vous prendrez, écrit Pline à Domitius Apollinaris, un
grand plaisir à contempler ce panorama de la montagne, car vous ne
croirez pas voir une vraie campagne mais bien un tableau agencé et

peint avec art : où qu'ils se posent, vos yeux seront charmés par cette

41 Ovide, Métamorphoses, I, 568 sqq., éd. Joseph Chamonard, Paris, Flammarion,
1966, pp. 57-58.

42 Ibid., in, p. 93.
43 Ibid., V, 388 sqq., pp. 145-146.



DE LA FORET AU BOSCO 15

variété et cette harmonie. »u. Plus proche de la villa, la forêt ne se

présente jamais comme infinie, impénétrable ; bien plutôt s'agit-il
d'une succession de bois qu'entrecoupent régulièrement des champs
et des pâturages - la présence de l'homme n'étant jamais très

éloignée. Tel est le cas dans la description de sa villa des Laurentes,
il est vrai à proximité de Rome45. Dans cet apprivoisement de la
forêt auquel se livre Pline, les arbres sont extraits de leur milieu
d'origine pour concourir à un tableau naturel dont une fois encore
l'objectif est la satisfaction de l'œil, comme il ressort de l'évocation
de la source du Clitumne - les cyprès d'abord, en amont, puis les
frênes et les peupliers46.

Les Romains, comme la plupart des peuples anciens, sacralisaient
certains arbres et certains espaces boisés47 considérés comme
manifestation du divin et à ce titre protégés par des tabous. Semblables

espaces étaient par excellence le lieu d'epiphanies de divinités

pour la plupart bienveillantes telles que nymphes ou dryades
lesquelles, aux dires de Pline l'Ancien, y avaient élu domicile48,

probablement en raison des liens étroits entre la végétation et l'eau,
si précieuse en milieu méditerranéen. Toutes ces aimables créatures

que les siècles médiévaux avaient négligées pour leur substituer des

monstres, le XVIe siècle les retrouva pour en peupler ses bosco sous

l'espèce de ces sculptures qui, plus ou moins dissimulées, en
parsemaient les ombrages. A ce titre elles évoquaient, peu ou prou,
les divinités hantant les sous-bois de la plupart des pastorales,
tellement à la mode au XVIe siècle dans pratiquement toutes les

cours italiennes, à commencer par celle de Ferrare avec, par exemple,

44 Pline le Jeune, op. cit., 34, p. 66 (V, 6).
45 Ibid., 33, pp. 60-61 (II, 17).
46 Ibid., 244, pp. 339-340 (VIII, 8).
47 Roland Bechmann, Des arbres et des hommes. La forêt au Moyen Age, Paris,

Flammarion, 1984, p. 328.
48 Pline l'Ancien, Histoire naturelle, Livre XXV, éd. Jean-Michel Croisille, Paris,

Les Belles Lettres, 1985, § 116-117.



16 LAURENT BOLARD

Agostino Ferrari ou Agostino Argenti49, ou même Giraldi Cinzio et

son Egleso. Plus généralement associées à l'univers policé du jardin
géométrique ces figures, placées à l'intérieur du bosco, en
soulignaient symboliquement la prise de possession par l'homme, prise de

possession qui, comme si souvent pour le saints, revêtait l'aspect
d'un exorcisme. Que pouvait-on redouter dans les demies ténèbres
des bois lorsqu'elles se voyaient investies, puis envahies par des
créatures aussi amènes Même l'épais mystère qui enveloppait le
monde forestier se trouvait désormais, par ces sculptures, cantonné
dans le rôle de faire-valoir amoureux, rôle qui ne fera que croître aux
deux siècles suivants. Une peinture de Veronése, Mars et Vénus liés

par l'amour (1580, New York, Metropolitan Museum), nous paraît
hautement significative de ce thème erotique au sein d'un paysage où
l'on aperçoit le bosco pointer le bout de ses feuillages tandis qu'une
architecture en ruine s'orne en caryatide de la figure d'un satyre51.

Et si le célèbre Sacro Bosco de Bomarzo près de Viterbe (entre 1552
et 1580 env.) est peuplé de figures monstrueuses, elles ne sont plus
qu'allégories de pierre, leur pétrification même les rendant en quelque
sorte inoffensives et les maintenant dans le champ d'une nature moins
réelle que symbolique, une nature dont l'ancienne puissance n'est
plus évoquée que comme témoignage, ou souvenir. Il ne s'agit pas
d'évoquer une quelconque monstruosité de la nature. Le phénomène
de mutation qui s'opère à Bomarzo, énoncé par le fait que nombre de

ces sculptures furent réalisées à même le roc témoigne ainsi que la

49 Du premier, // sacrificio, favola pastorale, in Parnaso italiano ovvero Raccolta
de poeti classici italiani, a cura di Andrea Rubbi, Venise, Zatta e figli, voi. XXIV,
1786, pp. 192-299. Du second, Lo Sfortunato, favola pastorale, Vinegia, Giolito
de' Ferrari, 1568.

50 Bien que d'un genre plus proche du drame satyrique, comme le rappelle Alain
Godard, « La première représentation de l'Aminta : la cour de Ferrare et son
double », Ville et campagne dans la littérature italienne de la Renaissance, études

réunies par André Rochon, 2 vol., Paris, Université de la Sorbonne Nouvelle,
1977, II, p. 188.

51 Des sculptures de satyres se trouvent aussi dans le parc de la villa II Bosco di
Fonte Lucente, près de Fiesole.



DE LA FORÊT AU BOSCO 17

nature, à l'intérieur du bosco, n'est plus exclusivement naturelle ;

mieux, par cette transformation, l'homme y proclame toute sa

puissance de démiurge et, en dernier ressort, sa maîtrise des forces de
la nature. Défi à la raison si l'on considère que tous les éléments

artificiels de ce jardin procèdent d'un détournement ou d'un renversement

des valeurs et des certitudes (la « Maison suspendue », la
gueule du monstre ouvrant sur une salle de banquet « miniature »),
le Sacro Bosco est également dans sa logique interne un défi à la
forêt qui se voit ici asservie à un concept et donc arrachée à sa

véritable essence : la monstruosité n'est pas de son fait mais de celui
des figures qui, nées de l'imagination humaine, la peuplent. Elle n'est
en vérité que le cadre d'un parcours, peut-être initiatique52, dont elle
suggère les principales orientations.

Beaucoup moins inoffensifs et surtout dotés de pouvoirs importants,
les monstres qui habitaient les forêts du Moyen Age avaient souvent
une grotte pour lieu privilégié, au moins d'origine, située en des

endroits reculés - entendez sauvages - et peu accessibles : montagnes
et forêts. La vision qui commandait la grotte, dont les sources
remontent aux temps païens, relevait pour l'essentiel d'une conception
magico-religieuse qui la considérait comme un antre, une caverne et,
dans la mesure où sa principale direction, oblique ou verticale, la

projetait vers le bas, comme domaine des forces telluriques. De ce

point de vue la grotte, dans l'imaginaire ancien, dépendait du monde
souterrain et par conséquent abritait les forces de la mort et du mal.
Aussi était-elle le domicile du monstre par excellence, le dragon-
serpent - Isidore de Seville et après lui Raban Maur, qui faisaient
autorité en la matière, l'affirmaient53. Le dragon, incarnation des

52 Sur Bomarzo, création de Vicino Orsini, seigneur de Bomarzo, voir Horst

Bredekamp, Vicino Orsini e il Sacro Bosco di Bomarzo, Rome, 1989.
33 Isidore de Seville, Etymologiae, XII, IV, 4, P.L. Migne, LXXXII, col. 442 ; Raban

Maur, De universo. Vili, III, Ibid., HI, col. 229-230. Cités par Jacques Le Goff,
« Culture ecclésiastique et culture folklorique au Moyen Age : saint Marcel de

Paris et le dragon », Ricerche storiche ed economiche in memoria di Corrado

Barbagallo, éd. L. de Roca, Naples, 1970, II, pp. 51-90. Repris dans Pour un



18 LAURENT BOLARD

puissances chthoniennes dont les ténèbres qui emplissent à toute
heure la forêt semblent le prolongement, symbole de toutes les

métamorphoses (comme en témoignent les multiples versions de la
légende de Melusine54), passera comme tel dans maints contes,
maints récits épiques du Moyen Age, obstacle que le chevalier doit
vaincre sur le parcours de son initiation. Si au XVIe siècle (et même
encore au XVIIe) la grotte demeurait le symbole en raccourci du
monde souterrain55 dont la puissance mystérieuse est à l'œuvre dans

l'exploitation (traditionnellement assurée par le peuple des nains) des

mines et le travail du feu56 réactualisés par la mythologie classique
avec le personnage de Vulcain57, on assistait de plus en plus à son
appropriation par le milieu curial, au profit d'une autre symbolique,
en quelque sorte privée, qui se traduisait par une mutation morphologique

autant que conceptuelle. L'Arioste, avec son Roland furieux,
pose ici un jalon essentiel. Les trois principales occurrences de

cavernes délaissent en effet l'univers médiéval, soit pour renouer, au-
delà, avec le thème virgilien de la grotte porte de l'Enfer (chants

XXIII-XXIV), soit pour en faire, plus prosaïquement, un repaire de
malandrins (chants XII-XIII), soit enfin pour l'ériger en un lieu
hybride d'une révélation d'ordre dynastique (chants II-III)58. De
naturelle la grotte devint artificielle tandis qu'en son stade final,
d'englobée, elle se faisait englobante, l'architecture remplaçant la

autre Moyen Age, Paris, Gallimard, 1977, pp. 247-248 et 259.

Voir la belle étude que lui consacrent Jacques Le Goff et Emmanuel Le Roy
Ladurie, « Melusine maternelle et défricheuse », ibid., pp. 307-331.

Il est révélateur que l'antre qui joue un rôle essentiel dans le Roland furieux,
comporte une deuxième caverne laquelle, transformée en chapelle funéraire,

possède une décoration raffinée. Son évolution curiale est soulignée par le fait

qu'y est révélée l'origine de la famille d'Esté. L'Arioste, Roland furieux, III, 6-7

et 24-59, éd. Jean-Michel Gardair, 2 vol., Paris, Gallimard, 2003, I, p. 95 et pp.
98-105.
Sur cet univers du minéral, voir P. Camporesi, op. cit., pp. 47-67.

Cf. par exemple la peinture de Giorgio Vasari La forge de Vulcain conservée au

Musée des Offices à Florence.

L'Arioste, op. cit., respectivement II, pp. 199 sqq., I, pp. 262 sqq. et I, pp. 92 sqq.



DE LA FORET AU BOSCO 19

cavité, le bâti remplaçant le creusé59. La grotte initiale du Roland
furieux mentionnée ci-dessus, qui en est aussi la principale du point
de vue de la finalité curiale de l'épopée, située en pleine nature,
débouche sur une deuxième caverne, celle-ci architecturée et
transformée en chapelle funéraire60. Du reste, dans les deuxième et
troisième salles de la grotte de Buontalenti dans les jardins de Boboli
à Florence furent placés en 1587 le groupe d'Hélène et Thésée par
Vincenzo De'Rossi et en 1592, la statue de Vénus par Giambologna :

aux forces du mal et de la mort se substituaient définitivement celles
de l'amour61. Et le contenu de la grotte de Bomarzo, dont pourtant
l'entrée est la gueule d'un monstre consiste, nous l'avons vu, en une
salle de banquet - dérision, poussée à l'extrême, des forces de la
nature asservies par les fantaisies de l'homme, ou ses spéculations. La
grotte maniériste, tout comme le bosco dans lequel elle était immergée

ou sur les marges duquel elle était aménagée, apparaissait ainsi
comme le lieu non pas de confrontation mais de dialogue entre l'art
et la nature62 qu'illustre à l'extrême la sculpture de Giambologna
L'Apennin dans le jardin de la villa Médicis de Pratolino (vers 1570-

1580), taillée à même le roc, ornée de stuc, de lave, de brique et

comportant une grotte et de petites pièces disséminées à l'intérieur.
Grotte inversée puisque ce qui est souterrain est ici à l'air libre, elle
était le lieu où s'opérait une transmutation de l'univers minéral et

végétal en artifice, transmutation réalisée par l'homme, véritable
alchimiste du monde63. Et si la grotte demeurait quand même le

59 C'est l'univers des grottes maniéristes récemment décrit par Philippe Morel dans

Les grottes maniéristes en Italie au XVf siècle, Paris, Macula, 1998.
60 L'Arioste, op. cit., pp. 95 sqq.
61 Sur cette grotte, voir Dettlef Heikamp, « La grotta Grande del giardino di

Boboli », FMR, 35, 1985, pp. 100-105.
62 Antonio Pinelli, La Belle Manière. Anticlassicisme et maniérisme dans l'art du

XVP siècle, trad, fr., Paris, Librairie Générale Française, 1996, pp. 248-254.
63 François Ier de Médicis, féru d'alchimie, avait ainsi fait orner son studiolo du

Palazzo Vecchio à Florence, de peintures dont le thème iconographique général,
dû au collaborateur de Vasari, Vincenzo Borghini, montre les relations entre les

arts et le monde des éléments, peintures parmi lesquelles se trouve L'atelier de



20 LAURENT BOLARD

symbole du monde clos, du monde à part (et doublement : en elle-
même et par les frondaisons sous lesquelles elle ouvre), cet enfermement

n'était plus signe d'une sauvagerie supplémentaire, mais se

mettait exclusivement au service du maître, du puissant qui se

retranche de la société, voire au service du souverain, à l'image de
Cosme Ier de Médicis lequel, selon Cellini64, se faisait aménager une
pièce au bout de son palais afin de se retirer davantage encore du
monde65.

Parmi ces mutations qui menèrent, à la Renaissance, de la forêt au
bosco, une permanence a priori se distingue : la chasse. Que ce soit
dans l'Antiquité romaine, au Moyen Age ou au XVIe siècle, son cadre

comme son activité demeuraient immuables, maintenant les liens les

plus étroits à travers les millénaires. Pourtant, à y regarder de plus
près, dans ce domaine aussi une évolution s'esquissait entre le Moyen
Age et la Renaissance, et dans ce domaine aussi cette dernière, par
delà les siècles, semblait renouer avec l'Antiquité, par des liens qui
s'articulaient autour de la relation forêt/plaisir. Ici encore, suivons
Pline le Jeune. Les forêts qui entouraient sa villa de Tuscie ne sont

pas décrites (« de hautes et antiques futaies ») : elles ne valent que
pour clore le coup d'œil d'ensemble, et comme réserve de chasse

puisque la seule précision - relative - que l'auteur apporte à leur
mention est que « le gibier y est abondant et varié »66. Les forêts se

présentaient donc d'abord comme lieu d'un plaisir, celui de la chasse.

Encore celle-ci doit-elle être relativisée. Outre qu'il n'en décrit pas le

l'alchimiste exécuté en 1571 par Giovanni Stradano (Jan Van der Straet), où l'on
voit justement le souverain travaillant consciencieusement sous la férule d'un
savant. Là-dessus, voir Luciano Berti, // principe dello Studiolo, Francesco I dei
Medici e la fine del Rinascimento fiorentino, Florence, 1967.

64 Benvenuto Cellini, Vie, éd. André Chastel, nouv. éd., Paris, Scala, 1992, p. 347.
65 Dans l'Enéide, les deux grottes qui jouent un rôle majeur n'ont rien qui rappellent

la monstruosité : l'une abrite les amours de Didon et Enée, l'autre est l'antre de

la Sybille de Cumes - point de départ il est vrai de la descente d'Enée aux Enfers.

Virgile, Enéide, éd. Jacques Perret, Paris, Gallimard, 1991, p. 136 (IV, 160 sqq)
et p. 187 (VI, 42, sqq.).

66 Correspondance, op. cit., 34, p. 66 (V, 6).



DE LA FORÊT AU BOSCO 21

déroulement, Pline en évacue toute la violence et la sauvagerie pour
n'en retenir, sur le mode de Yotium, que les avantages qu'un penseur
peut y trouver : « Les forêts tout alentour, la solitude et ce profond
silence lui-même que l'on doit à la chasse, sont les meilleurs excitants

de la pensée ». Et de conclure : « Non moins que Diane,
Minerve hante nos montagnes »67, tout en réduisant les halliers
giboyeux pour les qualifier de « bosquets » et de « bois sacrés »68.

La chasse médiévale ressortait d'une conception diamétralement
opposée, comme l'était le vécu du chasseur. Contrairement à celle de

Pline, elle se posait d'abord en décor, celui d'une forêt aussi sauvage
que l'était la chasse elle-même et qui, par la densité de son couvert,
obligeait le chasseur à payer de sa personne dans une poursuite
effrénée du gibier ; privilège seigneurial la chasse on le sait permettait

d'exercer le courage, l'endurance et la valeur militaire de celui
qui s'y adonnait, et même devait le faire69 - il s'agit ici, bien
entendu, d'un poncif de la propagande seigneuriale. Ce choix de la
forêt comme décor obligé de la chasse obéissait naturellement à des

considérations purement matérielles qui rejoignent l'évidence - c'est
là que se trouvait le gibier. Mais il relevait aussi d'autres considérations,

plus symboliques. Activité extrême, la chasse ne pouvait se

dérouler ailleurs qu'en un lieu extrême ; portant l'homme à la fois
aux limites de ses possibilités et en ce point où s'effacent les

frontières entre l'humanité et l'animalité, il était logique qu'elle se

déroulât dans l'ambivalence de la forêt sauvage, lieu culturellement
de « confins »70. Du reste, la forêt médiévale était volontiers
assimilée au désert, comme a pu le montrer Jacques Le Goff71, le

Ibid., 4, p. 37 (I, 6, lettre à Tacite).
Ibid., 6, p. 38 (IX, 10, lettre à Tacite).
P. Galloni, op. cit., 1989.

Ibid., p. 21.
Dans La civilisation médiévale, Paris, Arthaud, 1964, pp. 169-171. Ü compare la

forêt du monde chrétien médiéval, trouée de clairières, au désert du monde

musulman de la même époque, coupé d'oasis. Voir aussi du même auteur, « Le
désert-forêt dans l'Occident médiéval », L'imaginaire médiéval, nouv. éd., Paris,

GalUmard, 1991, pp. 59-75.



22 LAURENT BOLARD

vocabulaire employé pour désigner la forêt le disait suffisamment, en
particulier les adjectifs : profonde et ténébreuse, certes - c'est là sa

spécificité - mais également aride, inculte, vaste72. Une telle
ambivalence favorisait la confusion entre le chasseur et le gibier, entre
l'homme et l'animal. « Théâtre du merveilleux et lieu de l'initiation

»73, la forêt s'avérait le cadre obligé où s'accomplissait Yensau-

vagement de l'homme civilisé74, et d'abord du premier d'entre eux,
le chevalier. Ensauvagement qui était certes un rituel de passage
puisque, comme l'écrit B. Hell, « Le héros médiéval doit en effet,
avant son mariage, se faire pour un temps homme sauvage »75.

L'exemple le plus célèbre en est sans conteste celui d'Yvain, dans le

roman de Chrétien de Troyes, dont l'ensauvagement est à la fois celui
du corps, celui des sens et celui de l'âme, entraînant une perte des

repères et des valeurs qui fondent la civilisation, perte qui s'assimile
aussi à une inversion16, laquelle se traduit en particulier par une
relation trouble entre le cru et le cuit, chère à l'anthropologie
contemporaine (du reste, plus loin, la guérison d'Yvain se confirme
en ce qu'il consomme rôtie la viande du chevreuil que le lion a

chassé à son intention77). Cet ensauvagement relevait aussi d'un
processus de contamination par la forêt elle-même qui transformait
les êtres vivant en son sein : n'était-elle pas, justement, le lieu
d'élection de l'homme sauvage78 N'était-elle pas aussi le lieu où

72 M. Chiellini-Nari, op. cit., p. 115, col. 1.
73 Bertrand Hell, Le sang noir. Chasse et mythe du sauvage en Europe, Paris,

Flammarion, 1994, p. 128.
74 Rappelons que l'étymologie fait dériver, par le bas-latin, le mot « sauvage » du

latin classique silvaticus, « relatif à la forêt ».
75 Op. cit., pp. 127-128.
76 Chrétien de Troyes, Le Chevalier au lion, éd. David F. Huit, Paris, Librairie

Générale Française, 1994, pp. 225 sqq. Yvain notamment « mange la venaison

toute crue » (vers 2825-2826) et va « tout nu » (vers 2832).
77 Ibid., p. 265, vers 3464-3465.
78 Sur ce mythe de l'homme sauvage, voir Richard Bernheimer, Wild Men in the

Middle Age. A Study in Art, Sentiment and Demonology, Cambridge, Harvard

University Press, 1952, et Franck Tinland, L'Homme sauvage, Paris, 2*°* éd.,



DE LA FORÊT AU BOSCO 23

le chevalier se faisant chasseur délaissait l'épée pour l'arc, arme par
excellence de la chasse, mais « arme déloyale dans un combat
ouvert »79. Quant à la fureur du Roland de l'Arioste, qui se traduit
par son ensauvagement, avec toutes les caractéristiques que lui prêtait
le Moyen Age (il ne sait plus manier l'épée, se dénude - au moins
jusqu'à la taille - montre son ventre velu, et la scène se déroule dans
les bois), résulte ici aussi d'un dépit amoureux80.

Nonobstant quelques redondances littéraires, la Renaissance balaya
non pas la chasse elle-même qui en forêt ou non restera pour
longtemps encore privilège seigneurial, signe d'identification pour
l'aristocratie autant que d'agrégation pour la bourgeoisie81, mais la

sauvagerie de la chasse : à forêt domestiquée, chasse policée. Déjà
au XVe siècle, un tableau de Paolo Uccello, La chasse, conservé à

l'Ashmolean Museum d'Oxford, montrait une chasse courtoise,
curiale, dans laquelle chaque élément de l'action comme du décor se

trouve à sa juste place, établie selon un ordonnancement politico-
social à l'opposé du désordre de la chasse sauvage, la forêt y
apparaissant moins comme un phénomène naturel que comme un
agencement de formes, une construction géométrique structurant
l'espace et l'esprit. Une telle œuvre illustre bien ce processus de

civilisation qui assujettissait la forêt à l'univers culturel des
puissants82. L'illustre également la « récupération » religieuse de cet
univers avec l'épisode du cerf crucifère de la légende de saint Hubert
qui justement prend corps à l'aube de la Renaissance83, saint auquel
l'Italie préférait sans surprise la figure d'Eustache, plus « classique »
de par ses origines romaines - une célèbre peinture de Pisanello, à la

L'Harmattan, 2003, pour une approche plus anthropologique.
79

Jacques Le Goff (en collab. avec Pierre Vidal-Naquet), « Lévi-Strauss en

Brocéliande », L'imaginaire médiéval, op. cit., p. 157.
80 L'Arioste, op. cit., XXIII, 133 et 134, I, p. 511.
81 Dans l'Italie du XVIe siècle, les bourgeois, récents acquéreurs de villas,

pratiquaient volontiers la chasse car elle leur « confère une once de noblesse »,

J. Ackermann, op. cit., p. 150.
82 L. Bolard, op. cit., p. 93.
83 B. Hell, op. cit., p. 212.



24 LAURENT BOLARD

National Gallery de Londres, témoigne de ce nouvel engouement. Les
sombres halliers au sein desquels évoluaient les chasseurs bien
souvent n'étaient plus que des topoi littéraires. La chasse policée de
la Renaissance, acte de représentation, se déroulait dans un cadre

approprié, choisi voire aménagé à cet effet. Il n'était pas question
d'aller au petit bonheur du gibier, de se laisser emporter par lui dans

une course sans frein (sauf s'il y allait de l'honneur du chasseur),
mais au contraire de maîtriser de bout en bout le système chasse, tout
comme, notamment à la cour, on maîtrisait ses passions. Donc de
chasser en un lieu d'où toute surprise, sinon feinte (en particulier
pour le bonheur des dames qui accompagnaient), était bannie, bref en
un lieu en quelque sorte réservé. Et si celui-ci se situait à portée de

regard, d'arc ou de cheval, de la villa, cela n'en était que plus
profitable : aussi la plupart des villas possédaient-elles leur « barco »
situé aux marges du jardin, le barco « terrain de chasse où l'irrégularité

de la nature était tolérée »84. Il s'agissait bien de tolérance,
autrement dit d'une attitude visant à indiquer la supériorité. La chasse

certes, mais à condition de ne pas compromettre, par un dangereux
basculement vers la sauvagerie - étant entendu que relevait du

sauvage tout ce que l'on ne maîtrisait pas - cet équilibre subtil et
harmonieux qui fondait le comportement du bon courtisan, avant tout
soucieux de domination de soi et de domination de l'espace où il se
mouvait85. Chasse de représentation donc, s'appuyant sur des

referents mythologiques (Diane, Adonis, Actéon, Méléagre) et
littéraires au premier rang desquels les Métamorphoses qui envahissent

la peinture du Cinquecento quand ils étaient discrets encore dans

celle du Quattrocento, et qui dans les tableaux se caractérisent par un
décor sylvestre plus amène que véritablement sauvage, tandis que
dans les pastorales du XVIe siècle, dans cet univers hors de l'emprise
du temps, c'est bien souvent Diane qui conduit la chasse - ainsi dans

J. Ackermann, op. cit., p. 28.
85 Les leçons à tirer du Courtisan de Castiglione sont de ce point de vue innombrables,

et toujours riches d'enseignements. Baldassare Castiglione, Le Courtisan, éd.

Alain Pons, Paris, Flammarion, 1991.



DE LA FORET AU BOSCO 25

YEgle*6. Chasse de représentation qui n'excluait pas pour autant la
violence (les parties de chasse qui se déroulent en avant des villas
Médicis peintes par Giusto Utens le montrent87), quoique strictement
cantonnée au comportement des chasseurs, le décor demeurant celui
du bosco, toujours à portée de vue de la villa. Une telle violence
pouvait utilement rappeler que la chasse, comme au Moyen Age,
restait pour les seigneurs exercice, entraînement à la guerre, laquelle
ne saurait s'accommoder d'une quelconque douceur, et disait par là
toute leur supériorité sociale.

Dans le même temps mais plus paradoxalement, le roman arthurien,
dont le cadre obligé est la forêt, rencontrait un regain de faveur dans

la littérature de la Renaissance, tout autant qu'auprès de son public.
Dès le XVe siècle, il était devenu signe distinctif, presque de

reconnaissance, d'une société aristocratique soucieuse de s'identifier
aux valeurs chevaleresques censées justifier sa domination (comme
sa différence d'avec la bourgeoisie montante, comme à Florence), et
aussi d'une société en voie de curialisation. Ce phénomène affectait
pratiquement tous les Etats de la péninsule, et singulièrement celui
des Este à Ferrare88. Le gothique international, dans le domaine

artistique, atteste de cette vogue chevaleresque (par exemple les

peintures décorant la Salle Baronnale au château de La Manta près de
Saluées89 ou les fresques de Pisanello décorant le Castel San Giorgio

86 Giovan Battista Giraldi Cinzio, Egle, Favola di satiri, IV, 4, in Parnaso italiano,
op. cit., p. 269.

87 D. Mignani, op. cit.
88 Werner-Leonhard Gundersheimer, Ferrara : The Style of a Renaissance

Despotism, Princeton, University Press, 1973 ; Giuseppe Papagno et Amedeo

Quondam, La corte e lo spazio : Ferrara estense, 3 vol., Rome, Bulzoni, 1982 ;

La Corte di Ferrara e il suo Mecenatismo. 1441-1598, Atti del Convegno
Intemazionale, Copenhague, 1987, pub. Copenhague, Museum Tusculanum, et
Modène, Panini, 1990 ; Alison Cole, La Renaissance dans les cours italiennes,
trad, fr., Paris, Flammarion, 1995, pp. 118-141.

89 Giovanni Romano (dir.), La Sala Baronale del Castello della Manta, Turin, 1992.

Voir aussi Steffi Roettgen, Fresques italiennes de la Renaissance, trad, fr., 2 vol.,
Paris, Citadelles & Mazenod, 1996,1, pp. 42-59.



26 LAURENT BOLARD

à Mantoue90) que la littérature reprit à son compte. A commencer
par Matteo Maria Boiardo, qui était lui-même « imprégné de la
lecture des romans bretons, qu'il pouvait lire en français et dans des

adaptations italiennes, et une grande partie de son œuvre s'inspire de

ces sources étrangères »91. Nous avons vu qu'il n'est pas de littérature

chevaleresque sans forêt et que celle-ci, pour le bon déroulement
de l'action dramatique comme pour ses multiples significations
symboliques, ne saurait se concevoir sans cette sauvagerie de confins
favorable aux mutations et aux transgressions. La contradiction
pourtant entre la mode d'une telle littérature et la nature du bosco
renaissant n'était qu'apparente : celui-ci, malgré ou plutôt avec cette

vogue du roman arthurien, demeurait bien le signe d'une transformation

en profondeur de l'environnement physique aussi bien que
mental des classes dominantes de la Renaissance italienne. En effet,
la forêt qui hante la littérature du XVe et plus encore du XVIe siècle
n'était à la fois pas la même et plus la même, résultant d'un double
éloignement, dans l'espace et dans le temps. Pas la même car en fait,
elle ne l'avait jamais été - la distance spatiale apparaissant ici
irréductible. Autant la forêt arthurienne relevait d'un monde celtico-
nordique, avec toute la sauvagerie qu'impliquent le type de végétation
et le climat qui la caractérisent, autant la forêt de la littérature
italienne ressortait évidemment de l'univers méditerranéen - ainsi
dans la Jérusalem libérée du Tasse, dont l'action par surcroît se situe

au Proche-Orient : « Les saintes palmes et les frênes sauvages, / Les
funèbres cyprès, les pins, les chênes, / L'yeuse touffue, les hauts

sapins, les hêtres, / Les mâles ormes auxquels s'appuie parfois / La

90 Joanna Woods-Marsden, The Gonzaga of Mantua and Pisanello's Arthurian
Frescoes, Princeton, University Press, 1988.

91 Denise Alexandre-Gras, « Le jardin enchanté dans le roman chevaleresque
italien », Le paysage à la Renaissance, études réunies et publiées par Yves

Giraud, Fribourg, Ed. Universitaires, 1988, p. 149. Une telle vogue ne s'était

pratiquement jamais démentie depuis le XIIP siècle.



DE LA FORET AU BOSCO 27

vigne torte »92. La forêt méditerranéenne, si elle n'est pas moins
inextricable que son homologue nordique, est rarement aussi sombre,
et se prêtait donc moins aisément aux évocations terrifiantes ou
négatives ; les qualifications courantes d'obscure, ombreuse, voire
inquiétante ou menaçante (par exemple dans le Roland furieux et la
Jérusalem libérée, ou même le Songe de Poliphile93), ne doivent pas
nous illusionner car elles relevaient plutôt du topos littéraire le plus
convenu et, par delà les références arthuriennes, démarquaient surtout
Virgile94. Est-ce pour cette raison que les forêts de Boiardo, de

l'Arioste ou du Tasse nous paraissent moins crédibles, dans l'effroi
qu'elles sont chargées d'inspirer, que celles de Chrétien de Troyes
Il se peut. Mais toujours est-il que la sauvagerie de la forêt littéraire
au Moyen Age répondait à celle de la forêt réelle et toujours pesante
dans sa proximité, tandis qu'à la Renaissance, la sylve la plus
immédiate n'était bien souvent que l'écume d'elle-même -justement,
le bosco... L'éloignement dans le temps jouait davantage que
l'éloignement dans l'espace pour réduire la portée brutale de la forêt.
Autant, au cours des premiers siècles médiévaux, sa présence en
littérature suggérait une réalité palpable aux yeux des auteurs95,

autant, au XVIe siècle, cette réalité s'était considérablement estompée

pour se réfugier dans des zones de confins - les montagnes - ou dans

des simulacres - le bosco. Alors qu'au XIIe siècle les lecteurs/auditeurs

se trouvaient impliqués dans ce que disait la littérature dont le
monde forestier prolongeait celui où ils vivaient, celui qu'ils voyaient
depuis leur château, dès le siècle suivant, cet effet de proximité

93

Le Tasse, op. cit., III, 75, p. 121. La liste est plus littéraire que proprement
botanique, ces différentes essences ne se retrouvant pas nécessairement en un
même lieu. La dette du poète va ici, essentiellement, à Sannazaro et à son

Arcadia.
Op. cit., H, m, p. 258 : la forêt est simplement qualifiée d' « obscure ».

94 Par exemple : « des forêts frémissantes descendent, et un bois noir qui fait peser
son ombre mystérieuse », Virgile, Enéide, I, 165, éd. cit. p. 56. Il faut aussi se

souvenir que par contraste, la lumière aveuglante du Midi rend plus épaisses les

ténèbres de la forêt.
95 M. Chiellini-Nari, op. cit., p. 115, col. 2.



28 LAURENT BOLARD

commençait à ne plus pouvoir jouer. En Italie plus tôt qu'ailleurs, les
défrichements avaient occasionné un fort recul de la forêt96,

obligeant, comme au nord des Alpes, les différents souverains à légiférer
pour la protéger, en particulier en Vénétie et en Toscane, les
déboisements publics se montrant généralement plus mesurés que les
déboisements inconsidérés, chaotiques, de la sphère privée97.

Enjambant une fois de plus les siècles médiévaux, la forêt littéraire
de la Renaissance, parallèlement à son engouement pour les romans
bretons, cherchait ses referents dans l'Antiquité. La forêt de Saron,
unique et largement présente dans la Jérusalem libérée, nonobstant
le vocabulaire qui la qualifie (nous l'avons vu : ombreuse, effrayante,
ténébreuse, etc.98), possède des accents virgiliens qui lui ôtent une
bonne part de sa furor médiévale. Son évocation par le poète n'est
pas dépourvue d'ambiguïtés, qui en réduisent singulièrement la portée
initiale, d'esprit chevaleresque, pour la retourner sinon en un locus

amoenus (encore que les clairières qui la trouent, et plus encore le
séjour d'Herminie chez les bergers n'en soient pas loin99), du moins
en un lieu relativement inoffensif. Les charpentiers qui s'y rendent

couper du bois pour la construction de la tour d'assaut ne ressentent
aucune crainte, et s'ils s'encouragent mutuellement, c'est surtout en
raison de l'ampleur de leur tâche (III, 75) : elle n'est pas effroyable
au point d'empêcher les ouvriers de l'agresser. Si les chants XIII à

XVm la voient peuplée d'infernales créatures, celles-ci à aucun
moment n'émanent d'elles mais sont provoquées par les artifices du

magicien Ismen. Ce n'est donc pas en soi que la forêt est effroyable,
mais par une opération extérieure à sa nature - il s'agit, d'une
certaine manière, d'une perte d'autonomie qui sous-tend sa relative
faiblesse, laquelle la mènera à son inéluctable défaite face à Roland,

96 Elisabeth Crouzet-Pavan, Enfers et paradis. L'Italie de Dante et de Giotto, Paris,
Albin Michel, 2001, pp. 335-336.

97 Emilio Sereni, Histoire du paysage rural italien, trad, fr., Paris, Julliard, 1965,

p. 101.
98 Le Tasse, op. cit., III, 56, p. 117.
99 Ibid., XV, 41 et VII, 5-22, pp. 399 et 202-206.



DE LA FORÊT AU BOSCO 29

posé comme l'homme civilisateur, capable de forcer la nature. Aussi,
lorsque les croisés retrouvent son chemin, n'est-elle plus qualifiée par
Le Tasse que « d'antique forêt » (XVIII, 41)100. Dans un registre
analogue, les monts boisés au chant X de YArcadia de Sannazaro101

pouvaient bien revêtir un aspect farouche et merveilleux, le domaine
dans lequel ils s'inscrivaient relevait moins des peurs nées de la forêt
médiévale que du décor propre au monde pastoral antique102. On

frappait donc à nouveau ici aux portes du bosco renaissant. Le même
Sannazaro évoquant derechef une forêt103, décrit plutôt une petite
vallée ombreuse inspirée de la Vallée de Tempe des Géorgiques, et

prend soin en outre de ne pas prononcer le mot même de forêt - plus
simplement s'agit-il d'une juxtaposition d'arbres, un peu à la façon
dont le bosco se présentait104. Dans une description somme toute
convenue de la vallée de Jano près de Perouse, Cipriano Piccolpasso
fait gracieusement la part entre ager et saltus ; les bois, qui n'ont
plus rien de repoussant ou même de magique, se transforment en une
harmonieuse composition d'essences variées destinées à satisfaire le

goût et plus encore l'odorat, arbres et végétation étant tous « superbes

»105. Même si, dans le Roland amoureux de Boiardo, le jardin
enchanté de Dragontina disparaît pour laisser place à la forêt106 (on
est encore ici à la fin du XVe siècle), la dialectique présidant à leurs

103

104

105

Sur tout ceci, voir en particulier l'étude de Paul Larivaille, « Paysages de la
"Jérusalem délivrée" : topographie et typologie », Le paysage à la Renaissance,

op. cit., pp. 160-161.
Iacobo Sannazaro, Opere volgari, a cura di Alfredo Mauro, Bari, Laterza, 1961,

pp. 82-83.
Francesco Tateo, « Le paysage dans la prose bucolique de Sannazaro », Le

paysage à la Renaissance, op. cit., pp. 140-141.

I. Sannazaro, op. cit., IX, p. 68.

F. Tateo, op. cit., pp. 137-138.

Cipriano Piccolpasso, Le piante e i ritratti della città e terre de l'Umbria
sottoposte al governo di Perugia, éd. Giovanni Cecchini, Rome, 1963, pp. 150-

151. Cité par P. Camporesi, op. cit., p. 144.

Matteo Maria Boiardo, Orlando innamorato, éd. Riccarco Bruscagli, 2 vol.,
Turin, Einaudi, 1995.



30 LAURENT BOLARD

relations n'est plus d'antagonisme ou d'affrontement mais de
complémentarité, les valeurs portées par le premier ayant définitivement
subjuguées celles de la seconde (ainsi lorsque Angélique s'approche
« d'une fontaine, dans un site ombreux et agréable »107), en même

temps que la société aristocratique se poliçait, se « curialisait ». La
législation visant à protéger la forêt comme - en Italie - sa relative
rareté, faisaient de tout couvert un privilège seigneurial, et un
privilège exclusif. Plus encore le bosco, effigie en réduction et en
soumission de la forêt devint par excellence le bois du puissant qui
non content de l'apprivoiser l'incorpora dans son domaine propre,
celui de la villa. Et même si, plus éloigné, ce bois ne lui appartenait
pas, son intégration de fait dans le système harmonieux et global de
la villa en faisait, du moins visuellement et culturellement, sa

propriété. Cette forêt résiduelle, qui disparaissait peu à peu et risquait
d'emporter avec elle les mythes qui avaient fondé la puissance
chevaleresque de l'aristocratie expliquait donc l'engouement qu'elle
suscitait dans une littérature avant tout destinée aux classes dominantes.

Puisqu'il n'était pas d'authentique chevalerie sans forêt, on rêvait
celle-ci tel un fantasme indispensable à la reconstruction ou à la
sauvegarde du mythe chevaleresque. Mais la société de cour se

développant, tout comme la villa qui se juxtaposait à elle au sein de
la campagne, il devenait quasiment obligatoire d'habiller la sauvagerie

des atours de la civilité, et de domestiquer, ou d'enfermer, la forêt
dans le boscom.

A quoi pouvait donc bien servir un bosco au XVIe siècle italien

pour le propriétaire d'une villa, sinon à se prouver à lui-même qu'il
était suffisamment puissant pour assujettir la nature, la ravaler

presque au rang d'objet de jouissance tant contemplative qu'active

107 L'Arioste, op. cit., XII, 56,1, p. 256.
108 Cette société de cour dont P. Larivaille, op. cit., p. 163, écrit qu'elle se situe

« à mi-chemin entre une vie naturelle irrémédiablement perdue, désormais
savourée grâce au seul pouvoir re-créateur de l'art, et un asservissement total,
délicieux, mais irrésistiblement débilitant, dévirilisant, à un art devenu une

magie, rival sacrilège de la nature ».



DE LA FORÊT AU BOSCO 31

- les collines n'étant plus, selon Palladio, que « très divertissantes à

la vue »109 Sinon à conforter sa culture littéraire et à entretenir
artificiellement le mythe chevaleresque de ses origines supposées en
un temps où, de mutation en mutation, il ne pouvait plus que
chercher à dissimuler son propre asservissement à un pouvoir
monarchique de plus en plus assuré Sinon à tâcher d'oublier qu'il
avait troqué l'armure du chevalier pour le costume du courtisan Le
bosco, révélateur d'une évolution des mentalités, mais aussi témoin
politique, miroir social.

Laurent Bolard
La Gonterie-Boulouneix

Op. cit., II, XV, p. 188. Il s'agit des collines autour de la villa Sarego à Santa

Sofia, près de Vérone.




	De la forêt au "Bosco" : étude sur la transformation d'un lieu dans l'art et la littérature de la renaissance

