Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 49 (2005)

Artikel: De la forét au "Bosco" : étude sur la transformation d'un lieu dans l'art et
la littérature de la renaissance

Autor: Bolard, Laurent

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-269573

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-269573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE LA FORET AU BOSCO.
ETUDE SUR LA TRANSFORMATION D’UN LIEU
DANS L’ART ET LA LITTERATURE
DE LA RENAISSANCE

Qu’est-ce, a la Renaissance, que le bosco 7 Ce qu’il reste de la
forét. Son ultime avatar aprés qu’en ait été éliminé, modifié ou
détourné tout ce qui avait fondé€ sa prééminence au cours du Moyen
Age. La derniére phase de sa maitrise — sa domestication. Normalisé,
le bosco se présente un peu comme 1’avant-poste emblématique de ce
front pionnier qu’incarne d’une certaine mani¢re la villa de la
Renaissance. Il signe la fin d’un processus anthropologique de
transformation qui voit, dans ce cadre limité, la culture triompher de
la nature.

Dans I'Italie des XV® et XVI® siécles la villa, on le néglige trop
souvent, possédait certes une vocation économique importante, mais
dont la finalité restait secondaire par rapport a sa double fonction
culturelle et divertissante, y compris chez Palladio, pourtant soucieux
d’économie domestique comme il tient lui-méme a 1’écrire’. Sa
construction se justifiait par 1’otium, avant le neg-otium®. En fin
connaisseur du probléme, James Ackermann fait remonter, symboli-
quement du moins, ce primat du plaisir a la villa Médicis de Fiesole,
commanditée en 1455%. De cette époque en effet date le détourne-
ment du paysage environnant a des fins « idéologiques » plutdt qu’a

" Andrea Palladio, Les quatre livres de I'architecture, 11, X11, trad. Roland Fréart de
Chambray, Paris, Edme Martin, 1650, pp. 162-163.

? « O doux et honorable otium, plus digne d’étre aimé que tout negotium ! »
s’exclame Pline dans une lettre 2 Minucius Fundanus, Pline le Jeune,
Correspondance, éd. Yves Hucher, Paris, Union Générale d’Edition, 1966, 240,
p- 331 (1,9).

3 James Ackermann, La villa, trad. fr., Paris, Hazan, 1997, p. 99.



6 LAURENT BOLARD

des considérations strictement agricoles. Capté par la villa et le mode
de vie qui en découlait, cet environnement naturel devint source de
plaisir bucolique avec, en toile de fond et en justification ultime le
théme virgilien d’une existence « sans souci ni souffrance ». Une
semblable évolution se lit comme la conséquence finale de la
conception que la Renaissance et la fin du Moyen Age avant elle se
faisaient de la nature. Rien alors n’était moins haissable qu’une nature
sauvage, préservée dirions-nous aujourd’hui. A ce symbole du chaos
on opposait ce qui devint vite une norme de civilisation avant de se
muer, spécialement en Toscane, en antichambre du Paradis* : le
paysage humanisé, c’est & dire le paysage marqué par le labeur de
I’homme, fagonné par son art et son industrie, un paysage tout en
douceurs et en rondeurs, tout en harmonie, et dont Montaigne pouvait
écrire : « Ces champs semblent étre des jardins »°. Bref, un paysage
agricole dont la fonction premiére, par contraste avec la brutalité
repoussante d’une nature intacte, était de plaire a 1'ceil, de reposer
I’esprit des soucis quotidiens tout en stimulant la réflexion. Pour la
Renaissance italienne, une telle campagne n’était jamais, somme
toute, qu'un « appendice de la ville » et devait en conséquence étre
« colonisée, annexée i la vie urbaine »° et 2 son fer de lance au sein
des espaces naturels qu’étaient la villa et son jardin, dont le monde
clos et ordonné contrastait de maniére absolue avec celui, sauvage,
désordonné, de la nature au cceur de laquelle ils étaient aménagés’.
Normalisé a I’extréme, 1’ager qui commengait sit6t franchis les murs
de la villa et conjurait les aspects négatifs de la nature en les
repoussant dans les confins, finissait par susciter une indifférence
polie, sinon dédaigneuse. Il est révélateur que la plupart des écrivains

* Laurent Bolard, « Le paysage toscan, métaphore du Paradis. Littérature et peinture
en Italie a la fin du Moyen Age et & la Renaissance », Littératures, 46, 2002,
pp. 92-93.

3 Montaigne, Journal de voyage, éd. Fausta Garavini, Paris, Gallimard, 1983, p.
266. Il s’agit de la campagne entre Pistoia et Lucques.

S Piero Camporesi, Les belles contrées, trad. fr., Paris, Le Promeneur, 1995, p. 143.

Ibid., p. 17. Une nature que cependant la fonction économique de la villa se

chargeait de policer par I’exploitation des champs.



DE LA FORET AU BOSCO 7

et des auteurs de traités agricoles et de louanges de la vie dans les
villas ne parlent quasiment jamais de cette campagne et des activités
économiques et sociales dont elle était le lieu®. Elément constitutif
de la villa renaissante, le bosco se situait au cceur de 1’intégration de:
la nature apaisée dans son dispositif visuel. Décrivant I’univers du
jardin d’Armide et les paysages qui I’entourent, Le Tasse englobe
dans un unique ensemble (« en un regard offerts ») les fontaines, les
coteaux, les vallées, les grottes et les bois, tous semblant congus selon
un méme artifice pour le plaisir des yeux’. Dans son traité, publié en
1564, sur I’agriculture et les plaisirs de la vie en villa, et qui connut
alors un franc succeés, Agostino Gallo n’écrivait en fait pas autre
chose dans sa bréve description d’un domaine : « Nous allons
jusqu’au domaine de Poncarale ou [...] I’on trouve de charmantes
collines, des vues ravissantes, des bois touffus, de beaux jardins, des
piéces somptueuses et une eau claire »'°, tandis que Vincenzo
Scamozzi renchérissait a propos de la colline de la villa Rocca
Pisana : « Cette colline est trés gracieuse a voir, parce qu’elle est
presque ronde, et trés agréable a gravir par les pentes d’autres
collines plus petites »''. On le voit, I’ensemble de la nature environ-
nante se résumait a un tableau harmonieux d’ou tout accident, toute
manifestation de sauvagerie étaient exclus. Une nature ramenée sur
le méme plan que le jardin, réduite a un systéme de normes dont la
villa imposait la pratique et dont la fonction se réduisait a la
satisfaction esthétique du propriétaire, passant par la négation de toute
vie interne, de toute autonomie de ses composantes.

Ici le bosco se révélait la résultante logique de cette conception
puisque, espace de transition entre la nature sauvage, désordonnée, et

8 Ibid., p. 145.

 Le Tasse, Jérusalem libérée, XV1, 9, éd. Michel Orcel, Paris, Gallimard, 2002, p.
408 : « Et ce par leur beauté précieuse accroit / L’art qui fait tout en rien ne
s’ apergoit ».

10 Agostino Gallo, Le dieci giornate della vera agricoltura e piaceri della villa,
Brescia, Dominico Farri, 1564. Cité par J. Ackermann, op. cit., p. 171.

" Vincenzo Scamozzi, L’Idea dell’Architettura Universale, II, Venetiis : exemptis
auctoris, 1615.



8 LAURENT BOLARD

le monde clos, ordonné de la villa auquel il était intégré (« Nous
pouvons €galement goiiter [...] les bois pour leur charme », écrivait
encore A. Gallo'), il illustrait ce processus de transformation de la
nature-forét en nature-culture. Une forét devenue 1’ombre d’elle-
méme, que I’on maintenait moins pour son utilit¢ économique que
pour le plaisir des sens, les besoins de I’art et de la littérature et la
perpétuation d’un mythe chevaleresque dont elle était le cadre
privilégi€ et qui servait d’assise culturelle, de référent social et
d’isolant pour la classe dominante, autrement dit celle qui possédait
les villas. En somme, un simulacre de forét.

Espace de transition, le bosco I’était indubitablement, au moins par
sa situation dans le complexe d’ensemble de la villa et de ses jardins.
Intra-muros ou extra-muros, c’était en effet en lisiére de ceux-ci qu’il
s’étendait généralement’®. Et cette situation de transition dans
I’espace matérialisait la fonction du bosco, lieu de transition entre
nature et culture. Comme la forét il présentait des caractéres de
désordre et d’obscurité, comportait des essences « naturelles », et
comme le jardin, il était traversé par des allées rectilignes et s’agré-
mentait de sculptures voire, parfois, de fabriques. La villa de
Pratolino, telle que nous la restitue une peinture de Giusto Utens'?,
offrait de cette ambivalence un exemple d’autant plus éloquent que
son bosco se divisait en deux parties clairement distinctes : d’un coté,
un bosco ordonné, quadrillé par des allées droites bordées de statues ;
d’un autre cOté, un bosco faussement naturel que ponctuaient
quelques fabriques et statues, et qui demeurait enclos dans 1’enceinte
de la villa. L’une et 1’autre partie, comme dans tout bosco, souli-
gnaient a I’envi cette fonction de mi-parcours qui consistait a créer

12 Cité par J. Ackermann, op. cit., p. 170.

® Villas Lante 3 Bagnaia, Aldobrandini A Frascati, Gamberaia 2 Settignano,
Palazzina Farnése 4 Caprarola, villa Pratolino prés de Florence, pour reprendre les
plus célebres.

4 Cf. Daniela Mignani, Le ville medicee di Giusto Utens, Florence, 1982.



DE LA FORET AU BOSCO 9

un effet de contraste avec 1’ordonnancement et la géométrie des
parterres, tout en satisfaisant 1’ceil par une pseudo-sauvagerie dans
laquelle s’insinuait 1’harmonieuse intervention de I’homme comme
une victoire sur les forces du chaos. Une telle dichotomie reprenait,
en en forgant volontairement le trait, la distinction qu’opérait déja le
Moyen Age entre bosco et selva, comme 1’indiquent ces deux vers du
Roman de la Rose : « Et mains oisiaus qui par ces gaus [foréts] / Et
par ces bois ou il habitent »'°. A cette époque en effet, tout espace
couvert d’arbres n’était pas nécessairement per¢gu comme forét. Au
nord autant qu’au sud de I’Europe, en France aussi bien qu’en Italie,
la forest, la selva, « plantation impénétrable, sauvage, naturelle, séjour
des bétes sauvages et des loups-garous », s’opposait au bois, au
bosco, « réalité ponctuelle, limitée, fermée, ol un accés est ouvert a
I’homme, une plantation accessible a 1’état de culture, domesti-
quée »'°. Opposition qui plus largement recouvrait d’une part le
monde familier de ’homme, celui qu’il crée, celui ou il imprime sa
marque et qui englobe, outre le bois, 1’ager, et parfois méme, comme
en France du Nord, le parc'’, les espaces construits, et d’autre part le
monde sauvage et inconnu, qui échappait totalement a son emprise,
donc la forét mais aussi la mer ou I’océan, les landes ou le désert'.
Familier, le bosco se situait donc aux marges de la cité, comme plus
tard i celles de la villa. Lieu de retraite du cénobite puis du moine®,

15 Guillaume de Lorris, Le Roman de la Rose, vers 658-659, éd. Jean Dufournet,
Paris, Flammarion, 1999, p. 80.

18 Ibid., note 658, p. 268.

17 Lequel se présente comme un espace forestier, peuplé d’animaux sauvages, mais
pas nécessairement un espace cynégétique. Voir a ce sujet Corinne Beck et Marie
Casset, « Résidences et environnement : parcs et jardins des chateaux et manoirs
en France du Nord (XII*-XV*® siécles) », Le chdteau et la nature, Actes des
Rencontres d’Archéologie et d’Histoire en Périgord, Périgueux, 2004, 2 paraitre.

18 Monica Chiellini-Nari, La campagna toscana nel medioevo, Ospedaletto, Pacini,
1992, p. 117, col. 2, ouvrage essentiel que nous mettons 2 contribution dans les
lignes qui suivent.

1 Par lequel, sous la double influence du Paradis et de la Thébaide, I’ermitage,
ancien refuge, deviendra peu 2 peu jardin. Ibid., p. 127, col. 1.



10 LAURENT BOLARD

lieu de vaine pature et de cueillette, il était fréquenté, du moins en
Italie, dés le Haut Moyen Age®, la frontiére entre bosco naturel,
donc redevable encore de 1’univers de la forét, et bosco créée, ou du
moins aménagé par ’homme en vertu des besoins de son économie
étant, comme le souligne M. Chiellini-Nari, une fronti€re intérieure,
passant donc en son cceur’’. Le bosco, espace de transition, se
trouvait par conséquent promu au rang d’espace de mutation ou le
monde sauvage bascule dans le monde civilisé, celui de I’individu
dans celui de la communauté® par un processus de mise en culture
qui signe I’entrée dans I’univers de ’homme, créature qui ne subit
plus mais agit®. C’est ce qu’avaient bien compris les auteurs qui de
Raban Maur a Albert le Grand jouaient de cette ambivalence du
bosco comme lieu de mutatio™.

Déja la littérature médiévale nordique, des lais de Marie de France
4 Perceval et au Guillaume de Dole de Jean Renart®, illustrait
I’antagonisme entre le bois et la forét, cette derniére, lieu de refuge
pour maints héros, annongant ainsi sa transformation en bois*. Avec
Pétrarque, dont les allusions au bosco parsément son De vita soli-
taria®’, ce lieu devint emblématique d’un art de vivre épuré dont

2 Paolo Galloni, « L’ambiguita culturale della caccia nel medioevo », Quaderni
medievali, 27, 1989, p. 21.

1 M. Chiellini-Nari, op. cit., p. 113, col. 2.

2 Franco Cardini, « Cavalieri nel bosco », Guerra di primavera. Studi sulla
cavalleria e la tradizione cavalleresca, Florence, le Lettere, 1992, pp. 119-125.

3 « Cultiver ne signifie pas seulement rendre productif, mais aussi transformer,
opérer la mutatio entre le sauvage et le domestique », M. Chiellini-Nari, op. cit.,
p. 114, col. 1.

# Ibid., col. 2.

5 Des le début de ce récit, les chevaliers se scindent en deux groupes : les vieux
vont 2 la chasse dans la granz forest, les jeunes se divertissent dans une clairiére
dont le cadre est appelé bois (vers 260, 265). Cf. Marie-Claude Struyf, « De la
sylve au jardin : la féte printaniére dans Guillaume de Dole », Vergers et jardins
dans 1'univers médiéval, publ. du Centre Universitaire d’Etudes et de Recherches
d’Aix, 28, 1990, p. 361.

% M. Chiellini-Nari, op. cit., p. 126, col. 1.

71 Ed. fr. récente de Pierre Maréchaux, Paris, Payot & Rivages, 1999.



DE LA FORET AU BOSCO 11

I’harmonie et la quiétude font piéce a une vision de la forét ol la
sauvagerie, dédramatisée, se lit comme métaphore de la passion et de
la solitude®. Cette derniére se présente comme le réceptacle de
I’homme de loisir, dans une opposition « sénéquienne » a 1’homme
affairé : « Celui-ci [I’homme de loisir] part alerte dans la forét du
voisinage, tout plein de calme et tout plein de silence [...] »*. Dans
le Canzoniere, la solitude dans son cadre naturel — monts, plaines,
foréts — devient du reste fuite, plutdt que reméde i 1’amour™
comme, un siécle plus tard, dans la sextine XVI du Canzoniere de
Laurent de Médicis®’. Avec Dante, la distinction s’établit essentielle-
ment sur un plan sémantique car quel que soit le terme choisi (celui,
général, de selva, celui de foresta ou celui de bosco), I’espace ainsi
nommé se définit par sa sauvagerie. Au chant I de I’ Enfer, la forét du
vers 2, dont on sait qu’elle symbolise 1’égarement du poéte, est tout
a la fois sombre (vers 2), forte, farouche et apre (vers 5), et « ravive
la peur dés qu’on I’évoque » (vers 6) ; au chant XIII de I’Enfer
toujours, le bois en outre posséde de sombres frondaisons (vers 4),
des branches « noueuses, retorses » (vers 5), des « piquants, et leur
poison », mais ne posséde plus « ni sentiers ni traces »*%. Au chant
XXVIII du Purgatoire en revanche, la forét n’est plus qu’antique : on
se trouve ici dans I’antichambre du bosco car cette foresta, bien
qu’ombragée (vers 32-33), est traversée d’un ruisseau aux eaux pures
(vers 28-30) et peuplée de « frais rameaux » (vers 36)*. Un registre

% Voir Paolo Golinelli, « Tra realtd e metafora : il bosco nell’imaginario litterario
medievale », Il bosco nel medioevo, a cura di Brunello Andreolli et Massimo
Montanari, Bologne, CLUEB, 1988, pp. 111-112.

# De vita solitaria, éd. cit., p. 36.

% Pétrarque, Canzoniere, XXV, éd. Jean-Michel Gardair, Paris, Gallimard, 1983,
p. 52.

31 « Je fuis [...] 2 ’ombre des feuillages [...] », Laurent de Médicis, Canzoniere, éd.
Christian Bec, Paris, Imprimerie Nationale, 2000, p. 49.

32 Par ailleurs, le poéte se fend d’une précision géographique, ces bois évoquant ceux
qui s’étendaient alors sur le littoral, de la Cecina & la Maremme.

3 Dante, La Divine Comédie, in (Euvres complétes, éd. Christian Bec, Paris, Robert
Laffont, 1999, respectivement pp. 599, 647 et 857.



12 LAURENT BOLARD

analogue, plus précis encore dans son évocation, se retrouve plus tard,
au début du Songe de Poliphile dont la forét, en des accents dantes-
ques, figure également I'dme du héros et son égarement®®. Quant 2
Boccace, en nette rupture sur ce plan avec la littérature chevaleresque,
il affirmait clairement la nouvelle vocation du bosco, prélude a sa
domestication dans le cadre de la villa renaissante. L’Ameto par
exemple commence par la description d’un bois qui se veut lieu
idyllique, propice aux amours, dans une antithése radicale de la forét
médiévale®. Le Décaméron se pose comme un maillon essentiel
dans cette évolution qui méne de la forét sauvage au jardin ordonné.
En son cceur, lieu emblématique en ce qu’il fonctionne comme le but
ultime d’une initiation sociale, culturelle et sentimentale, la Vallée des
Dames n’est accessible qu’aprés un trajet a travers un paysage dont
I’harmonie annihile le chaos de la ville en proie a la peste®. Elle-
méme figure de transition, elle comprend une premiere vallée ou les
plantations humaines (vignes, oliviers, amandiers, cerisiers, figuiers)
s’opposent, d’un coteau a I’autre, aux espéces spontanées (chénes,
frénes et « autres essences »), et une deuxiéme vallée dont les bois,
certes naturels, sont pourtant « disposés avec autant de régularité que
si le meilleur jardinier du monde les efit plantés »* — on le sait,
toute initiation passe depuis I’ Antiquité classique par une situation de
confins et une phase de transition, ou de mutation. Une autre
description révéle la méme ambiguité du bosco : au début de la
neuviéme journée, la compagnie se rend dans un petit bois dont les
animaux sauvages se présentent « comme des bétes apprivoisées »°,
aux antipodes de la forét dans laquelle se perdent Pierre Boccamasse

3% Francesco Colonna, Le Songe de Poliphile, éd. Gilles Polizzi, Paris, Imprimerie
Nationale, 1994, pp. 18-19. Cf. des détails tels que « Souvent trébuchant parmi les
trons et estocs des arbres qui 1a étaient a fleur de terre » (p. 18), ou « A chacun
pas j’étais retenu de ma robe qui s’accrochait aux buissons et halliers » (p. 19).

5 P. Golinelli, op. cit., p. 113.

% L. Bolard, op. cit., p. 102.

%7 Boccace, Le Décaméron éd. Jean Bourciez, Paris, Garnier, 1988, p. 434.

%8 Ibid., TX, p. 583.



DE LA FORET AU BOSCO 13

et Agnolella, dont la fonction est de créer par son obscurité et ses
labyrinthes un sentiment d’effroi, loin de toute marque humaine®.
D’autres occurrences dans le Décaméron, particuliérement nombreu-
ses, concernent les jardins (notamment dans 1’ouverture de la Illéme
journée) venant ainsi compléter ce cycle de transformations qui méne
de la nature sauvage a la nature domestiquée®.

Derriére cette réhabilitation de la forét sous une forme édulcorée —
une trahison en quelque sorte —, celle du bosco, derriére ce détourne-
ment de sens niant une réalité qui dérange ou effraie, celle de la
véritable nature de la forét, se profilait le regard de 1’ Antiquité
classique, pour qui toute sauvagerie était haissable, pour qui le seul
paysage qui valait était celui, harmonieux, composé par et pour
I’homme et susceptible de lui élever ’esprit. Inévitablement,
semblable conception était devenue un topos de la littérature offrant
un jeu duel entre la vie a la campagne et la vie a la ville, donc une
exaltation de I’otium. Et comme tout topos celui-ci révélait, au-dela,
des réalités conceptualisées définissant un comportement anthropolo-
gique vis-a-vis de la nature, trahissant aussi bien un mode de pensée
qu’un degré de civilisation. Deux exemples pourtant assez éloignés
I’un de I'autre nous semblent susceptibles d’illustrer cette attitude
devant la nature dans son expression extréme qu’est la forét : celui
d’Ovide et celui de Pline le Jeune, tous deux abondamment réutilisés
par la Renaissance italienne. Pour s’en tenir aux seules Métamorpho-
ses, Ovide décrit peu la forét, en dépit des innombrables histoires
ayant la nature pour cadre. Sauvage, elle est rarement effrayante, et
n’engendre donc guére de réaction répulsive. Au contraire, elle opére
souvent comme abri, comme rafraichissement — en témoigne la
description de la célébre vallée de Tempé : « Il est [...] une région
boisée que de tous cOtés ferment des pentes abruptes couvertes de

¥ Ibid., V, 3, pp. 351-355.

% Jean Lacroix, « Les jardins de Boccace ou la féte florentine du récit », Vergers
et jardins dans l'univers médiéval, op. cit., pp. 197-213, cite ces différentes
occurrences de jardins : III, 3 ; I, 8 ; III, 10; IV, 6; IV, 7,1V, 8, V, 9,
VIL7:;X,5;X6.



14 LAURENT BOLARD

foréts [...] O vierge [...] viens gofiter I’ombre des hautes foréts [...] &
I’heure ou régne la chaleur, ou le soleil, & moitié de sa courbe, est au
plus haut point. Si tu crains de pénétrer seule dans les retraites des
bétes sauvages, c’est sous la protection d’un dieu qu’en sécurité tu
entreras dans les solitudes des bois »*'. Révélatrice de cette aliéna-
tion des espaces sauvages, la foré€t ol sévissent Diane et Actéon,
pourtant vouée a la chasse, n’a de naturel que le nom puisque Ovide
nous le précise lui-méme, « la nature, par son seul génie, y avait
donné lillusion de I’art »*. La transformation de la forét s’achéve
lorsqu’elle devient un lieu exclusivement congu pour le plaisir des
sens : « Une forét qui entoure de tous c6tés ses bords [au lac Pergus]
et fait & ses eaux une couronne de son feuillage, comme d’un voile,
1’abrite des feux de Phoebus. Ses branches dispensent la fraicheur, le
sol humide est empourpré de fleurs ; le printemps y est éternel »*.
Dans la correspondance de Pline, le paralléle avec la Renaissance
s’impose avec force, ne serait ce que parce que la forét, comme au
XVle si€cle, y est envisagée depuis la villa, et avec I’xil de son
propriétaire. La forét qui couvre les montagnes autour de sa villa de
Tuscie perd sa sauvagerie (pourtant a 1’époque certainement bien
réelle : il n’est qu’a voir I'importance des foréts sur les hauteurs de
I’actuelle Ombrie) pour s’insérer, tout comme les taillis, les « grasses
collines », les prairies ou les vignobles, dans un ensemble harmo-
nieux, pour participer 4 une composition naturelle agréable a la vue
du maitre. « Vous prendrez, écrit Pline a Domitius Apollinaris, un
grand plaisir a contempler ce panorama de la montagne, car vous ne
croirez pas voir une vraie campagne mais bien un tableau agencé et
peint avec art : ou qu’ils se posent, vos yeux seront charmés par cette

1 Ovide, Métamorphoses, 1, 568 sqq., éd. Joseph Chamonard, Paris, Flammarion,
1966, pp. 57-58.

2 [bid., 11, p. 93.

“ Ibid., V, 388 sqq., pp. 145-146.



DE LA FORET AU BOSCO 15

variété et cette harmonie. »*. Plus proche de la villa, la forét ne se
présente jamais comme infinie, impénétrable ; bien plutdt s’agit-il
d’une succession de bois qu’entrecoupent réguliérement des champs
et des péaturages — la présence de ’homme n’étant jamais trés
€éloignée. Tel est le cas dans la description de sa villa des Laurentes,
il est vrai 3 proximité de Rome*. Dans cet apprivoisement de la
forét auquel se livre Pline, les arbres sont extraits de leur milieu
d’origine pour concourir a un tableau naturel dont une fois encore
I’objectif est la satisfaction de I’ceil, comme il ressort de I’évocation
de la source du Clitumne — les cyprés d’abord, en amont, puis les
frénes et les peupliers®.

Les Romains, comme la plupart des peuples anciens, sacralisaient
certains arbres et certains espaces boisés*’ considérés comme
manifestation du divin et a ce titre protégés par des tabous. Sembla-
bles espaces étaient par excellence le lieu d’épiphanies de divinités
pour la plupart bienveillantes telles que nymphes ou dryades
lesquelles, aux dires de Pline 1’Ancien, y avaient élu domicile®,
probablement en raison des liens étroits entre la végétation et 1’eau,
si précieuse en milieu méditerranéen. Toutes ces aimables créatures
que les siécles médiévaux avaient négligées pour leur substituer des
monstres, le XVle siécle les retrouva pour en peupler ses bosco sous
I’espéce de ces sculptures qui, plus ou moins dissimulées, en
parsemaient les ombrages. A ce titre elles évoquaient, peu ou prou,
les divinités hantant les sous-bois de la plupart des pastorales,
tellement i la mode au XVle siécle dans pratiquement toutes les
cours italiennes, 8 commencer par celle de Ferrare avec, par exemple,

“ Pline le Jeune, op. cit., 34, p. 66 (V, 6).

 Ibid., 33, pp. 60-61 (II, 17).

% Ibid., 244, pp. 339-340 (VIII, 8).

47 Roland Bechmann, Des arbres et des hommes. La forét au Moyen Age, Paris,
Flammarion, 1984, p. 328.

¢ Pline I'Ancien, Histoire naturelle, Livre XXV, éd. Jean-Michel Croisille, Paris,
Les Belles Lettres, 1985, § 116-117.



16 LAURENT BOLARD

Agostino Ferrari ou Agostino Argenti*’, ou méme Giraldi Cinzio et
son Egle®. Plus généralement associées a 1’univers policé du jardin
géométrique ces figures, placées a l'intérieur du bosco, en souli-
gnaient symboliquement la prise de possession par I’homme, prise de
possession qui, comme si souvent pour le saltus, revétait I’aspect
d’un exorcisme. Que pouvait-on redouter dans les demies ténébres
des bois lorsqu’elles se voyaient investies, puis envahies par des
créatures aussi aménes ? Méme |’épais mystére qui enveloppait le
monde forestier se trouvait désormais, par ces sculptures, cantonné
dans le r6le de faire-valoir amoureux, role qui ne fera que croitre aux
deux siécles suivants. Une peinture de Véronése, Mars et Vénus liés
par ’amour (1580, New York, Metropolitan Museum), nous parait
hautement significative de ce théme érotique au sein d’un paysage ot
’on apergoit le bosco pointer le bout de ses feuillages tandis qu’une
architecture en ruine s’omne en caryatide de la figure d’un satyre®'.
Et si le célébre Sacro Bosco de Bomarzo prés de Viterbe (entre 1552
et 1580 env.) est peuplé de figures monstrueuses, elles ne sont plus
qu’allégories de pierre, leur pétrification méme les rendant en quelque
sorte inoffensives et les maintenant dans le champ d’une nature moins
réelle que symbolique, une nature dont I’ancienne puissance n’est
plus évoquée que comme témoignage, ou souvenir. Il ne s’agit pas
d’évoquer une quelconque monstruosité de la nature. Le phénoméne
de mutation qui s’opére & Bomarzo, énoncé par le fait que nombre de
ces sculptures furent réalisées 4 méme le roc témoigne ainsi que la

* Du premier, 1l sacrificio, favola pastorale, in Parnaso italiano ovvero Raccolta
de poeti classici italiani, a cura di Andrea Rubbi, Venise, Zatta e figli, vol. XXIV,
1786, pp. 192-299. Du second, Lo Sfortunato, favola pastorale, Vinegia, Giolito
de’ Ferrari, 1568.

* Bien que d’un genre plus proche du drame satyrique, comme le rappelle Alain
Godard, « La premilre représentation de I’Aminta : la cour de Ferrare et son
double », Ville et campagne dans la littérature italienne de la Renaissance, études
réunies par André Rochon, 2 vol., Paris, Université de la Sorbonne Nouvelle,
1977, 11, p. 188.

5! Des sculptures de satyres se trouvent aussi dans le parc de la villa Il Bosco di
Fonte Lucente, prés de Fiesole.



DE LA FORET AU BOSCO 17

nature, & l'intérieur du bosco, n’est plus exclusivement naturelle ;
mieux, par cette transformation, ’homme y proclame toute sa
puissance de démiurge et, en dernier ressort, sa maitrise des forces de
la nature. Défi a la raison si I’on considére que tous les éléments
artificiels de ce jardin procédent d’un détournement ou d’un renverse-
ment des valeurs et des certitudes (la « Maison suspendue », la
gueule du monstre ouvrant sur une salle de banquet « miniature »),
le Sacro Bosco est également dans sa logique interne un défi a la
forét qui se voit ici asservie & un concept et donc arrachée a sa
véritable essence : la monstruosité n’est pas de son fait mais de celui
des figures qui, nées de 1’imagination humaine, la peuplent. Elle n’est
en vérité que le cadre d’un parcours, peut-étre initiatique®, dont elle
suggere les principales orientations.

Beaucoup moins inoffensifs et surtout dotés de pouvoirs importants,
les monstres qui habitaient les foréts du Moyen Age avaient souvent
une grotte pour lieu privilégié, au moins d’origine, située en des
endroits reculés — entendez sauvages — et peu accessibles : montagnes
et foréts. La vision qui commandait la grotte, dont les sources
remontent aux temps paiens, relevait pour I’essentiel d’une conception
magico-religieuse qui la considérait comme un antre, une caverne et,
dans la mesure ou sa principale direction, oblique ou verticale, la
projetait vers le bas, comme domaine des forces telluriques. De ce
point de vue la grotte, dans I’imaginaire ancien, dépendait du monde
- souterrain et par conséquent abritait les forces de la mort et du mal.
Aussi était-elle le domicile du monstre par excellence, le dragon-
serpent — Isidore de Séville et aprés lui Raban Maur, qui faisaient
autorité en la matiére, I’affirmaient™. Le dragon, incarnation des

52 Sur Bomarzo, création de Vicino Orsini, seigneur de Bomarzo, voir Horst
Bredekamp, Vicino Orsini e il Sacro Bosco di Bomarzo, Rome, 1989.

53 Isidore de Séville, Etymologiae, XII, 1v, 4, P.L. Migne, LXXXII, col. 442 ; Raban
Maur, De universo, VIII, 1, Ibid., 111, col. 229-230. Cités par Jacques Le Goff,
« Culture ecclésiastique et culture folklorique au Moyen Age : saint Marcel de
Paris et le dragon », Ricerche storiche ed economiche in memoria di Corrado
Barbagallo, éd. L. de Roca, Naples, 1970, II, pp. 51-90. Repris dans Pour un



18 LAURENT BOLARD

puissances chthoniennes dont les téneébres qui emplissent a toute
heure la forét semblent le prolongement, symbole de toutes les
métamorphoses (comme en témoignent les multiples versions de la
légende de Mélusine®), passera comme tel dans maints contes,
maints récits épiques du Moyen Age, obstacle que le chevalier doit
vaincre sur le parcours de son initiation. Si au XVle siécle (et méme
encore au XVlle) la grotte demeurait le symbole en raccourci du
monde souterrain™ dont la puissance mystérieuse est 4 1’ceuvre dans
I’exploitation (traditionnellement assurée par le peuple des nains) des
mines et le travail du feu®® réactualisés par la mythologie classique
avec le personnage de Vulcain®, on assistait de plus en plus i son
appropriation par le milieu curial, au profit d’une autre symbolique,
en quelque sorte privée, qui se traduisait par une mutation morpholo-
gique autant que conceptuelle. L’Arioste, avec son Roland furieux,
pose ici un jalon essentiel. Les trois principales occurrences de
cavernes délaissent en effet I’univers médiéval, soit pour renouer, au-
dela, avec le théme virgilien de la grotte porte de I’Enfer (chants
XXIII-XX1V), soit pour en faire, plus prosaiquement, un repaire de
malandrins (chants XII-XIII), soit enfin pour I'ériger en un lieu
hybride d’une révélation d’ordre dynastique (chants II-III)*®. De
naturelle la grotte devint artificielle tandis qu’en son stade final,
d’englobée, elle se faisait englobante, I’architecture remplagant la

autre Moyen Age, Paris, Gallimard, 1977, pp. 247-248 et 259.

% Voir la belle étude que lui consacrent Jacques Le Goff et Emmanuel Le Roy
Ladurie, « Mélusine maternelle et défricheuse », ibid., pp. 307-331.

55 11 est révélateur que I’antre qui joue un rdle essentiel dans le Roland furieux,
comporte une deuxiéme caverne laquelle, transformée en chapelle funéraire,
posséde une décoration raffinée. Son évolution curiale est soulignée par le fait
qu’y est révélée I’origine de la famille d’Este. L’ Arioste, Roland furieux, 111, 6-7
et 24-59, éd. Jean-Michel Gardair, 2 vol., Paris, Gallimard, 2003, I, p. 95 et pp.
98-105.

%6 Sur cet univers du minéral, voir P. Camporesi, op. ciz., pp. 47-67.

57 Cf. par exemple la peinture de Giorgio Vasari La forge de Vulcain conservée au
Musée des Offices a Florence.

58 L’ Arioste, op. cit., respectivement II, pp. 199 sqq., I, pp. 262 sqq. et L, pp. 92 sqq.



DE LA FORET AU BOSCO 19

cavité, le bati remplagant le creusé®. La grotte initiale du Roland
furieux mentionnée ci-dessus, qui en est aussi la principale du point
de vue de la finalité curiale de 1’épopée, située en pleine nature,
débouche sur une deuxiéme caverne, celle-ci architecturée et
transformée en chapelle funéraire®. Du reste, dans les deuxiéme et
troisiéme salles de la grotte de Buontalenti dans les jardins de Boboli
a Florence furent placés en 1587 le groupe d’Héléne et Thésée par
Vincenzo De’Rossi et en 1592, la statue de Vénus par Giambologna :
aux forces du mal et de la mort se substituaient définitivement celles
de I’amour®. Et le contenu de la grotte de Bomarzo, dont pourtant
I’entrée est la gueule d’un monstre consiste, nous 1’avons vu, en une
salle de banquet — dérision, poussée a I’extréme, des forces de la
nature asservies par les fantaisies de I’homme, ou ses spéculations. La
grotte maniériste, tout comme le bosco dans lequel elle était immer-
gée ou sur les marges duquel elle était aménagée, apparaissait ainsi
comme le lieu non pas de confrontation mais de dialogue entre 1’art
et la nature®? qu’illustre a I’extréme la sculpture de Giambologna
L’Apennin dans le jardin de la villa Médicis de Pratolino (vers 1570-
1580), taillée 2 méme le roc, ornée de stuc, de lave, de brique et
comportant une grotte et de petites pieces disséminées a I’intérieur.
Grotte inversée puisque ce qui est souterrain est ici a I’air libre, elle
était le lieu ou s’opérait une transmutation de 1’univers minéral et
végétal en artifice, transmutation réalisée par 1’homme, véritable
alchimiste du monde®. Et si la grotte demeurait quand méme le

% C’est I'univers des grottes maniéristes récemment décrit par Philippe Morel dans
Les grottes maniéristes en Italie au XVI siécle, Paris, Macula, 1998.

® L’ Arioste, op. cit., pp. 95 sqq.

1 Sur cette grotte, voir Dettlef Heikamp, « La grotta Grande del giardino di
Boboli », FMR, 35, 1985, pp. 100-105.

€ Antonio Pinelli, La Belle Maniére. Anticlassicisme et maniérisme dans l'art du
XVF siécle, trad. fr., Paris, Librairie Générale Frangaise, 1996, pp. 248-254.

8 Frangois I* de Médicis, féru d’alchimie, avait ainsi fait orner son studiolo du
Palazzo Vecchio 2 Florence, de peintures dont le théme iconographique général,
di au collaborateur de Vasari, Vincenzo Borghini, montre les relations entre les
arts et le monde des éléments, peintures parmi lesquelles se trouve L’atelier de



20 LAURENT BOLARD

symbole du monde clos, du monde a part (et doublement : en elle-
méme et par les frondaisons sous lesquelles elle ouvre), cet enferme-
ment n’était plus signe d’une sauvagerie supplémentaire, mais se
mettait exclusivement au service du maitre, du puissant qui se
retranche de la société, voire au service du souverain, & I'image de
Cosme I* de Médicis lequel, selon Cellini%, se faisait aménager une
piéce au bout de son palais afin de se retirer davantage encore du
monde®,

Parmi ces mutations qui menérent, & la Renaissance, de la forét au
bosco, une permanence a priori se distingue : la chasse. Que ce soit
dans I’ Antiquité romaine, au Moyen Age ou au XVI* siécle, son cadre
comme son activité demeuraient immuables, maintenant les liens les
plus étroits a travers les millénaires. Pourtant, & y regarder de plus
pres, dans ce domaine aussi une évolution s’esquissait entre le Moyen
Age et la Renaissance, et dans ce domaine aussi cette derniére, par
dela les siécles, semblait renouer avec 1’ Antiquité, par des liens qui
s’articulaient autour de la relation forét/plaisir. Ici encore, suivons
Pline le Jeune. Les foréts qui entouraient sa villa de Tuscie ne sont
pas décrites (« de hautes et antiques futaies ») : elles ne valent que
pour clore le coup d’ceil d’ensemble, et comme réserve de chasse
puisque la seule précision — relative — que ’auteur apporte a leur
mention est que « le gibier y est abondant et varié »*. Les foréts se
présentaient donc d’abord comme lieu d’un plaisir, celui de la chasse.
Encore celle-ci doit-elle Etre relativisée. Outre qu’il n’en décrit pas le

I’alchimiste exécuté en 1571 par Giovanni Stradano (Jan Van der Straet), ol I’on
voit justement le souverain travaillant consciencieusement sous la férule d’un
savant. La-dessus, voir Luciano Berti, /I principe dello Studiolo, Francesco I dei
Medici e la fine del Rinascimento fiorentino, Florence, 1967.

% Benvenuto Cellini, Vie, éd. André Chastel, nouv. éd., Paris, Scala, 1992, p. 347.

% Dans I’ Enéide, les deux grottes qui jouent un réle majeur n’ont rien qui rappellent
la monstruosité : 1'une abrite les amours de Didon et Enée, I’autre est I’antre de
la Sybille de Cumes — point de départ il est vrai de la descente d’Enée aux Enfers.
Virgile, Enéide, éd. Jacques Perret, Paris, Gallimard, 1991, p. 136 (IV, 160 sqq)
et p. 187 (VI, 42, sqq.).

% Correspondance, op. cit., 34, p. 66 (V, 6).



DE LA FORET AU BOSCO 21

déroulement, Pline en évacue toute la violence et la sauvagerie pour
n’en retenir, sur le mode de I’ otium, que les avantages qu’un penseur
peut y trouver : « Les foréts tout alentour, la solitude et ce profond
silence lui-mé€me que 1’on doit & la chasse, sont les meilleurs exci-
tants de la pensée ». Et de conclure : « Non moins que Diane,
Minerve hante nos montagnes »%, tout en réduisant les halliers
giboyeux pour les qualifier de « bosquets » et de « bois sacrés »%,
La chasse médiévale ressortait d’une conception diamétralement
opposée, comme 1’était le vécu du chasseur. Contrairement i celle de
Pline, elle se posait d’abord en décor, celui d’une forét aussi sauvage
que 1’était la chasse elle-méme et qui, par la densité de son couvert,
obligeait le chasseur & payer de sa personne dans une poursuite
effrénée du gibier ; privilége seigneurial la chasse on le sait permet-
tait d’exercer le courage, I’endurance et la valeur militaire de celui
qui s’y adonnait, et méme devait le faire® — il s’agit ici, bien
entendu, d’un poncif de la propagande seigneuriale. Ce choix de la
forét comme décor obligé de la chasse obéissait naturellement a des
considérations purement matérielles qui rejoignent 1’évidence — c’est
1a que se trouvait le gibier. Mais il relevait aussi d’autres considéra-
tions, plus symboliques. Activité extréme, la chasse ne pouvait se
dérouler ailleurs qu’en un lieu extréme ; portant ’homme 2 la fois
aux limites de ses possibilités et en ce point ou s’effacent les
frontiéres entre 1’humanité et I’animalité, il était logique qu’elle se
déroulit dans I’ambivalence de la forét sauvage, lieu culturellement
de « confins »”°. Du reste, la forét médiévale était volontiers
assimilée au désert, comme a pu le montrer Jacques Le Goff’', le

S Ibid., 4, p. 37 (1, 6, lettre A Tacite).

8 Ibid., 6, p. 38 (IX, 10, lettre A Tacite).

% P. Galloni, op. cit., 1989.

™ Ibid,, p. 21.

" Dans La civilisation médiévale, Paris, Arthaud, 1964, pp. 169-171. Il compare la
forét du monde chrétien médiéval, trouée de clairiéres, au désert du monde
musulman de la méme époque, coupé d’oasis. Voir aussi du méme auteur, « Le
désert-forét dans 1’Occident médiéval », L’imaginaire médiéval, nouv. éd., Paris,
Gallimard, 1991, pp. 59-75.



22 LAURENT BOLARD

vocabulaire employé pour désigner la forét le disait suffisamment, en
particulier les adjectifs : profonde et ténébreuse, certes — c’est 14 sa
spécificité — mais également aride, inculte, vaste’?. Une telle ambi-
valence favorisait la confusion entre le chasseur et le gibier, entre
I’homme et I’animal. « Théatre du merveilleux et lieu de I'initia-
tion »", la forét s’avérait le cadre obligé o s’accomplissait I’ensau-
vagement de I’homme civilisé’, et d’abord du premier d’entre eux,
le chevalier. Ensauvagement qui était certes un rituel de passage
puisque, comme 1’écrit B. Hell, « Le héros médiéval doit en effet,
avant son mariage, se faire pour un temps homme sauvage »”.
L’exemple le plus célébre en est sans conteste celui d’Yvain, dans le
roman de Chrétien de Troyes, dont I’ensauvagement est a la fois celui
du corps, celui des sens et celui de I’ame, entrainant une perte des
reperes et des valeurs qui fondent la civilisation, perte qui s’assimile
aussi A une inversion’, laquelle se traduit en particulier par une
relation trouble entre le cru et le cuit, chére a 1’anthropologie
contemporaine (du reste, plus loin, la guérison d’Yvain se confirme
en ce qu’il consomme rétie la viande du chevreuil que le lion a
chassé a son intention’’). Cet ensauvagement relevait aussi d’un
processus de contamination par la forét elle-méme qui transformait
les étres vivant en son sein : n’était-elle pas, justement, le lieu
d’élection de I’homme sauvage™ ? N’était-elle pas aussi le lieu ol

2 M. Chiellini-Nari, op. cit., p. 115, col. 1.

™ Bertrand Hell, Le sang noir. Chasse et mythe du sauvage en Europe, Paris,
Flammarion, 1994, p. 128.

™ Rappelons que 1’étymologie fait dériver, par le bas-latin, le mot « sauvage » du
latin classique silvaticus, « relatif a la forét ».

5 Op. cit., pp. 127-128.

76 Chrétien de Troyes, Le Chevalier au lion, éd. David F. Hult, Paris, Librairie
Générale Frangaise, 1994, pp. 225 sqq. Yvain notamment « mange la venaison
toute crue » (vers 2825-2826) et va « tout nu » (vers 2832).

" Ibid., p. 265, vers 3464-3465.

8 Sur ce mythe de I’homme sauvage, voir Richard Bernheimer, Wild Men in the
Middle Age. A Study in Art, Sentiment and Demonology, Cambridge, Harvard
University Press, 1952, et Franck Tinland, L'Homme sauvage, Paris, 2™ éd.,



DE LA FORET AU BOSCO 23

le chevalier se faisant chasseur délaissait I’épée pour I’arc, arme par
excellence de la chasse, mais « arme déloyale dans un combat
ouvert »”. Quant 3 la fureur du Roland de I’Arioste, qui se traduit
par son ensauvagement, avec toutes les caractéristiques que lui prétait
le Moyen Age (il ne sait plus manier I’épée, se dénude — au moins
jusqu’a la taille — montre son ventre velu, et la scéne se déroule dans
les bois), résulte ici aussi d’un dépit amoureux®,

Nonobstant quelques redondances littéraires, la Renaissance balaya
non pas la chasse elle-méme qui en forét ou non restera pour
longtemps encore privilége seigneurial, signe d’identification pour
I’aristocratie autant que d’agrégation pour la bourgeoisie®!, mais la
sauvagerie de la chasse : a forét domestiquée, chasse policée. Déja
au XVe siécle, un tableau de Paolo Uccello, La chasse, conservé a
I’Ashmolean Museum d’Oxford, montrait une chasse courtoise,
curiale, dans laquelle chaque élément de I’action comme du décor se
trouve a sa juste place, établie selon un ordonnancement politico-
social a I'opposé du désordre de la chasse sauvage, la forét y
apparaissant moins comme un phénomeéne naturel que comme un
agencement de formes, une construction géométrique structurant
I’espace et 1’esprit. Une telle ceuvre illustre bien ce processus de
civilisation qui assujettissait la forét a ’univers culturel des puis-
sants®?, L’illustre également la « récupération » religieuse de cet
univers avec 1’épisode du cerf crucifeére de la légende de saint Hubert
qui justement prend corps 4 1’aube de la Renaissance®, saint auquel
I’Italie préférait sans surprise la figure d’Eustache, plus « classique »
de par ses origines romaines — une célébre peinture de Pisanello, a la

L’Harmattan, 2003, pour une approche plus anthropologique.

™ Jacques Le Goff (en collab. avec Pierre Vidal-Naquet), « Lévi-Strauss en
Brocéliande », L’imaginaire médiéval, op. cit., p. 157.

8 L’ Arioste, op. cit., XXIII, 133 et 134, I, p. 511.

8 Dans I'Italie du XVI® siécle, les bourgeois, récents acquéreurs de villas,
pratiquaient volontiers la chasse car elle leur « confére une once de noblesse »,
J. Ackermann, op. cit., p. 150.

82 L. Bolard, op. cit., p. 93.

¥ B. Hell, op. cit., p. 212.



24 LAURENT BOLARD

National Gallery de Londres, témoigne de ce nouvel engouement. Les
sombres halliers au sein desquels évoluaient les chasseurs bien
souvent n’étaient plus que des fopoi littéraires. La chasse policée de
la Renaissance, acte de représentation, se déroulait dans un cadre
approprié, choisi voire aménagé a cet effet. Il n’était pas question
d’aller au petit bonheur du gibier, de se laisser emporter par lui dans
une course sans frein (sauf s’il y allait de ’honneur du chasseur),
mais au contraire de maitriser de bout en bout le systéme chasse, tout
comme, notamment a la cour, on maitrisait ses passions. Donc de
chasser en un lieu d’ou toute surprise, sinon feinte (en particulier
pour le bonheur des dames qui accompagnaient), était bannie, bref en
un lieu en quelque sorte réservé. Et si celui-ci se situait a portée de
regard, d’arc ou de cheval, de la villa, cela n’en était que plus
profitable : aussi la plupart des villas possédaient-elles leur « barco »
situé aux marges du jardin, le barco « terrain de chasse ou I’irrégula-
rité de la nature était tolérée »**. Il s’agissait bien de tolérance,
autrement dit d’une attitude visant & indiquer la supériorité. La chasse
certes, mais a condition de ne pas compromettre, par un dangereux
basculement vers la sauvagerie — étant entendu que relevait du
sauvage tout ce que I’on ne maitrisait pas — cet équilibre subtil et
harmonieux qui fondait le comportement du bon courtisan, avant tout
soucieux de domination de soi et de domination de I’espace ou il se
mouvait®”. Chasse de représentation donc, s’appuyant sur des
référents mythologiques (Diane, Adonis, Actéon, Méléagre) et
littéraires au premier rang desquels les Métamorphoses qui envahis-
sent la peinture du Cinquecento quand ils étaient discrets encore dans
celle du Quattrocento, et qui dans les tableaux se caractérisent par un
décor sylvestre plus améne que véritablement sauvage, tandis que
dans les pastorales du XVI° siécle, dans cet univers hors de I'emprise
du temps, c’est bien souvent Diane qui conduit la chasse — ainsi dans

% J. Ackermann, op. cit., p. 28.

%5 Les legons 2 tirer du Courtisan de Castiglione sont de ce point de vue innombra-
bles, et toujours riches d’enseignements. Baldassare Castiglione, Le Courtisan, éd.
Alain Pons, Paris, Flammarion, 1991.



DE LA FORET AU BOSCO 25

I’Egle®. Chasse de représentation qui n’excluait pas pour autant la
violence (les parties de chasse qui se déroulent en avant des villas
Médicis peintes par Giusto Utens le montrent®’), quoique strictement
cantonnée au comportement des chasseurs, le décor demeurant celui
du bosco, toujours a portée de vue de la villa. Une telle violence
pouvait utilement rappeler que la chasse, comme au Moyen Age,
restait pour les seigneurs exercice, entrainement a la guerre, laquelle
ne saurait s’accommoder d’une quelconque douceur, et disait par 1a
toute leur supériorité sociale.

Dans le méme temps mais plus paradoxalement, le roman arthurien,
dont le cadre obligé est la forét, rencontrait un regain de faveur dans
la littérature de la Renaissance, tout autant qu’auprés de son public.
Deés le XVe siecle, il était devenu signe distinctif, presque de
reconnaissance, d’une société aristocratique soucieuse de s’identifier
aux valeurs chevaleresques censées justifier sa domination (comme
sa différence d’avec la bourgeoisie montante, comme a Florence), et
aussi d’une société en voie de curialisation. Ce phénoméne affectait
pratiquement tous les Etats de la péninsule, et singuliérement celui
des Este 3 Ferrare®. Le gothique international, dans le domaine
artistique, atteste de cette vogue chevaleresque (par exemple les
peintures décorant la Salle Baronnale au chiteau de La Manta prés de
Saluces® ou les fresques de Pisanello décorant le Castel San Giorgio

8 Giovan Battista Giraldi Cinzio, Egle, Favola di satiri, IV, 4, in Parnaso italiano,
op. cit., p. 269.

¥ D. Mignani, op. cit.

8 Wemer-Leonhard Gundersheimer, Ferrara: The Style of a Renaissance
Despotism, Princeton, University Press, 1973 ; Giuseppe Papagno et Amedeo
Quondam, La corte e lo spazio : Ferrara estense, 3 vol., Rome, Bulzoni, 1982 ;
La Corte di Ferrara e il suo Mecenatismo. 1441-1598, Atti del Convegno
Internazionale, Copenhague, 1987, pub. Copenhague, Museum Tusculanum, et
Modéne, Panini, 1990 ; Alison Cole, La Renaissance dans les cours italiennes,
trad. fr., Paris, Flammarion, 1995, pp. 118-141.

¥ Giovanni Romano (dir.), La Sala Baronale del Castello della Manta, Turin, 1992.
Voir aussi Steffi Roettgen, Fresques italiennes de la Renaissance, trad. fr., 2 vol,,
Paris, Citadelles & Mazenod, 1996, I, pp. 42-59.



26 LAURENT BOLARD

4 Mantoue®) que la littérature reprit & son compte. A commencer
par Matteo Maria Boiardo, qui était lui-méme « imprégné de la
lecture des romans bretons, qu’il pouvait lire en frangais et dans des
adaptations italiennes, et une grande partie de son ceuvre s’inspire de
ces sources étrangéres »°'. Nous avons vu qu’il n’est pas de littéra-
ture chevaleresque sans forét et que celle-ci, pour le bon déroulement
de l’action dramatique comme pour ses multiples significations
symboliques, ne saurait se concevoir sans cette sauvagerie de confins
favorable aux mutations et aux transgressions. La contradiction
pourtant entre la mode d’une telle littérature et la nature du bosco
renaissant n’était qu’apparente : celui-ci, malgré ou plutét avec cette
vogue du roman arthurien, demeurait bien le signe d’une transforma-
tion en profondeur de I’environnement physique aussi bien que
mental des classes dominantes de la Renaissance italienne. En effet,
la forét qui hante la littérature du XV® et plus encore du XVI° siécle
n’était a la fois pas la méme et plus la méme, résultant d’un double
éloignement, dans 1’espace et dans le temps. Pas la méme car en fait,
elle ne I'avait jamais été — la distance spatiale apparaissant ici
irréductible. Autant la forét arthurienne relevait d’un monde celtico-
nordique, avec toute la sauvagerie qu’impliquent le type de végétation
et le climat qui la caractérisent, autant la forét de la littérature
italienne ressortait évidemment de I’univers méditerranéen — ainsi
dans la Jérusalem libérée du Tasse, dont 1’action par surcroit se situe
au Proche-Orient : « Les saintes palmes et les frénes sauvages, / Les
funébres cypres, les pins, les chénes, / L’yeuse touffue, les hauts
sapins, les hétres, / Les miles ormes auxquels s’appuie parfois / La

% Joanna Woods-Marsden, The Gonzaga of Mantua and Pisanello’s Arthurian
Frescoes, Princeton, University Press, 1988.

! Denise Alexandre-Gras, « Le jardin enchanté dans le roman chevaleresque
italien », Le paysage a la Renaissance, études réunies et publiées par Yves
Giraud, Fribourg, Ed. Universitaires, 1988, p. 149. Une telle vogue ne s’était
pratiquement jamais démentie depuis le XIII® siecle.



DE LA FORET AU BOSCO 97

vigne torte »”>. La forét méditerranéenne, si elle n’est pas moins
inextricable que son homologue nordique, est rarement aussi sombre,
et se prétait donc moins ais€ément aux évocations terrifiantes ou
négatives ; les qualifications courantes d’obscure, ombreuse, voire
inquiétante ou menagante (par exemple dans le Roland furieux et la
Jérusalem libérée, ou méme le Songe de Poliphile®), ne doivent pas
nous illusionner car elles relevaient plutot du topos littéraire le plus
convenu et, par dela les références arthuriennes, démarquaient surtout
Virgile™. Est-ce pour cette raison que les foréts de Boiardo, de
I’ Arioste ou du Tasse nous paraissent moins crédibles, dans 1’effroi
qu’elles sont chargées d’inspirer, que celles de Chrétien de Troyes ?
I1 se peut. Mais toujours est-il que la sauvagerie de la forét littéraire
au Moyen Age répondait a celle de la forét réelle et toujours pesante
dans sa proximité, tandis qu’a la Renaissance, la sylve la plus
immédiate n’était bien souvent que 1’écume d’elle-méme — justement,
le bosco... L’éloignement dans le temps jouait davantage que
I’éloignement dans I’espace pour réduire la portée brutale de la forét.
Autant, au cours des premiers siécles médiévaux, sa présence en
littérature suggérait une réalité palpable aux yeux des auteurs®,
autant, au XVle siécle, cette réalité s’était considérablement estompée
pour se réfugier dans des zones de confins - les montagnes — ou dans
des simulacres — le bosco. Alors qu’au XII° siécle les lecteurs/audi-
teurs se trouvaient impliqués dans ce que disait la littérature dont le
monde forestier prolongeait celui ou ils vivaient, celui qu’ils voyaient
depuis leur chiteau, dés le siécle suivant, cet effet de proximité

2 Le Tasse, op. cit., III, 75, p. 121. La liste est plus littéraire que proprement
botanique, ces différentes essences ne se retrouvant pas nécessairement en un
méme lieu. La dette du poéte va ici, essentiellement, &3 Sannazaro et & son
Arcadia.

% Op. cit., 11, 11, p. 258 : la forét est simplement qualifiée d’ « obscure ».

% Par exemple : « des foréts frémissantes descendent, et un bois noir qui fait peser
son ombre mystérieuse », Virgile, Enéide, I, 165, éd. cit. p. 56. 1l faut aussi se
souvenir que par contraste, la lumiére aveuglante du Midi rend plus épaisses les
ténebres de la forét.

% M. Chiellini-Nari, op. cit., p. 115, col. 2.



28 LAURENT BOLARD

commengait a ne plus pouvoir jouer. En Italie plus t6t qu’ailleurs, les
défrichements avaient occasionné un fort recul de la forét®, obli-
geant, comme au nord des Alpes, les différents souverains a légiférer
pour la protéger, en particulier en Vénétie et en Toscane, les
déboisements publics se montrant généralement plus mesurés que les
déboisements inconsidérés, chaotiques, de la sphére privée”.
Enjambant une fois de plus les siécles médiévaux, la forét littéraire
de la Renaissance, parallélement & son engouement pour les romans
bretons, cherchait ses référents dans I’ Antiquité. La forét de Saron,
unique et largement présente dans la Jérusalem libérée, nonobstant
le vocabulaire qui la qualifie (nous I’avons vu : ombreuse, effrayante,
ténébreuse, etc.’®), posséde des accents virgiliens qui lui 6tent une
bonne part de sa furor médiévale. Son évocation par le poéte n’est
pas dépourvue d’ambiguités, qui en réduisent singuliérement la portée
initiale, d’esprit chevaleresque, pour la retourner sinon en un locus
amoenus (encore que les clairiéres qui la trouent, et plus encore le
séjour d’Herminie chez les bergers n’en soient pas loin®®), du moins
en un lieu relativement inoffensif. Les charpentiers qui s’y rendent
couper du bois pour la construction de la tour d’assaut ne ressentent
aucune crainte, et s’ils s’encouragent mutuellement, c’est surtout en
raison de I’ampleur de leur tiche (III, 75) : elle n’est pas effroyable
au point d’empécher les ouvriers de I’agresser. Si les chants XIII a
XVIII la voient peuplée d’infernales créatures, celles-ci a aucun
moment n’émanent d’elles mais sont provoquées par les artifices du
magicien Ismen. Ce n’est donc pas en soi que la forét est effroyable,
mais par une opération extérieure & sa nature — il s’agit, d’une
certaine maniere, d’une perte d’autonomie qui sous-tend sa relative
faiblesse, laquelle la ménera a son inéluctable défaite face a Roland,

% Elisabeth Crouzet-Pavan, Enfers et paradis. L'Italie de Dante et de Giotto, Paris,
Albin Michel, 2001, pp. 335-336.

°7 Emilio Sereni, Histoire du paysage rural italien, trad. fr., Paris, Julliard, 1965,
p. 101.

% Le Tasse, op. cit., I11, 56, p. 117.

% Ibid., XV, 41 et VII, 5-22, pp. 399 et 202-206.



DE LA FORET AU BOSCO 29

posé comme I’homme civilisateur, capable de forcer la nature. Aussi,
lorsque les croisés retrouvent son chemin, n’est-elle plus qualifiée par
Le Tasse que « d’antique forét » (XVIII, 41)'®. Dans un registre
analogue, les monts boisés au chant X de I'Arcadia de Sannazaro'™
pouvaient bien revétir un aspect farouche et merveilleux, le domaine
dans lequel ils s’inscrivaient relevait moins des peurs nées de la forét
médiévale que du décor propre au monde pastoral antique'®. On
frappait donc a nouveau ici aux portes du bosco renaissant. Le méme
Sannazaro évoquant derechef une forét'®, décrit plutdt une petite
vallée ombreuse inspirée de la Vallée de Tempé des Géorgiques, et
prend soin en outre de ne pas prononcer le mot méme de forét — plus
simplement s’agit-il d’une juxtaposition d’arbres, un peu a la fagon
dont le bosco se présentait'®. Dans une description somme toute
convenue de la vallée de Jano pres de Pérouse, Cipriano Piccolpasso
fait gracieusement la part entre ager et saltus ; les bois, qui n’ont
plus rien de repoussant ou méme de magique, se transforment en une
harmonieuse composition d’essences variées destiné€es a satisfaire le
gofit et plus encore I’odorat, arbres et végétation étant tous « super-
bes »'%. Méme si, dans le Roland amoureux de Boiardo, le jardin
enchanté de Dragontina disparait pour laisser place & la forét'® (on
est encore ici 4 la fin du XVe siécle), la dialectique présidant a leurs

Sur tout ceci, voir en particulier 1’étude de Paul Larivaille, « Paysages de la
“Jérusalem délivrée” : topographie et typologie », Le paysage a la Renaissance,
op. cit., pp. 160-161.

Iacobo Sannazaro, Opere volgari, a cura di Alfredo Mauro, Bari, Laterza, 1961,
pp- 82-83.

Francesco Tateo, « Le paysage dans la prose bucolique de Sannazaro », Le
paysage A la Renaissance, op. cit., pp. 140-141.

I. Sannazaro, op. cit., IX, p. 68.

1% F. Tateo, op. cit., pp. 137-138.

1% Cipriano Piccolpasso, Le piante e i ritratti della citta e terre de I'Umbria
sottoposte al governo di Perugia, éd. Giovanni Cecchini, Rome, 1963, pp. 150-
151. Cité par P. Camporesi, op. cit., p. 144.

Matteo Maria Boiardo, Orlando innamorato, éd. Riccarco Bruscagli, 2 vol,,
Turin, Einaudi, 1995.

101

103



30 LAURENT BOLARD

relations n’est plus d’antagonisme ou d’affrontement mais de complé-
mentarité, les valeurs portées par le premier ayant définitivement
subjuguées celles de la seconde (ainsi lorsque Angélique s’approche
« d’une fontaine, dans un site ombreux et agréable »'”’), en méme
temps que la société aristocratique se poligait, se « curialisait ». La
législation visant A protéger la forét comme - en Italie — sa relative
rareté, faisaient de tout couvert un privilége seigneurial, et un
privilége exclusif. Plus encore le bosco, effigie en réduction et en
soumission de la forét devint par excellence le bois du puissant qui
non content de I’apprivoiser I'incorpora dans son domaine propre,
celui de la villa. Et méme si, plus éloigné, ce bois ne lui appartenait
pas, son intégration de fait dans le systéme harmonieux et global de
la villa en faisait, du moins visuellement et culturellement, sa
propriété. Cette forét résiduelle, qui disparaissait peu a peu et risquait
d’emporter avec elle les mythes qui avaient fondé la puissance
chevaleresque de 1’aristocratie expliquait donc 1’engouement qu’elle
suscitait dans une littérature avant tout destinée aux classes dominan-
tes. Puisqu’il n’était pas d’authentique chevalerie sans forét, on révait
celle-ci tel un fantasme indispensable a la reconstruction ou a la
sauvegarde du mythe chevaleresque. Mais la société de cour se
développant, tout comme la villa qui se juxtaposait a elle au sein de
la campagne, il devenait quasiment obligatoire d’habiller la sauvage-
rie des atours de la civilité, et de domestiquer, ou d’enfermer, la forét
dans le bosco'®.

A quoi pouvait donc bien servir un bosco au XVle siécle italien
pour le propri€taire d’une villa, sinon a se prouver a lui-méme qu’il
était suffisamment puissant pour assujettir la nature, la ravaler
presque au rang d’objet de jouissance tant contemplative qu’active

17 L’ Arioste, op. cit., XII, 56, I, p. 256.

108 Cette société de cour dont P. Larivaille, op. cit., p. 163, écrit qu’elle se situe
« 2 mi-chemin entre une vie naturelle irrémédiablement perdue, désormais
savourée grice au seul pouvoir re-créateur de I’art, et un asservissement total,
délicieux, mais irrésistiblement débilitant, dévirilisant, 3 un art devenu une
magie, rival sacrilége de la nature ».



DE LA FORET AU BOSCO 31

— les collines n’étant plus, selon Palladio, que « trés divertissantes a
la vue »'® ? Sinon A conforter sa culture littéraire et & entretenir
artificiellement le mythe chevaleresque de ses origines supposées en
un temps ou, de mutation en mutation, il ne pouvait plus que
chercher 4 dissimuler son propre asservissement & un pouvoir
monarchique de plus en plus assuré ? Sinon a ticher d’oublier qu’il
avait troqué 1’armure du chevalier pour le costume du courtisan ? Le
bosco, révélateur d’une évolution des mentalités, mais aussi témoin
politique, miroir social.

Laurent BOLARD
La Gonterie-Boulouneix

1% Op. cit., II, Xv, p. 188. 1l s’agit des collines autour de la villa Sarego a Santa
Sofia, prés de Vérone.






	De la forêt au "Bosco" : étude sur la transformation d'un lieu dans l'art et la littérature de la renaissance

