
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 48 (2004)

Artikel: Il vino dei salmi : Giovanni Calvino e l'etica musicale

Autor: Boccadoro, Brenno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-269337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-269337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IL VINO DEI SALMI:
GIOVANNI CALVINO E L'ETICA MUSICALE

Nel vocabolario tecnico della teoria musicale ellenistica che

raggiunge il Rinascimento attraverso il canale delle arti liberali, il
termine ethos (r\ iniziale) designa il carattere specifico degli elementi
della grammatica musicale che le leggi matematiche dell'armonia
declinano nel corpo della melodia: registro, note, intervalli, modi,
harmoniai, tonoi ecc. Il significato della musica non viene inteso
come un valore psicologico soggettivo di cui non est disputandum,
bensì come una proprietà «tangibile» degli oggetti musicali che la
teoria matematica dell'armonia si vanta di quantificare nei ritmi e nei
modi. In virtù di un rapporto di convenientia fra l'organizzazione
matematica dei suoni e la percezione dell'ascoltatore, la musica
esercita il proprio potere sulla psiche delineandovi degli affetti ben

precisi: l'armonia musicale cura le malattie psichiche e somatiche,

genera collera, estasi, melanconia, frenesia, provoca o tempra
l'ebbrezza, conduce alla virtù o al vizio. Onde la tesi boeziana,
desunta da precise correnti platoniche e pitagoriche, secondo cui la
musica non riguarderebbe solamente la speculazione ma anche la
morale: musica vero non modo speculationi, uerum etiam moralitati
coniuncta sii1.

Da questo punto di vista, la nozione di etica musicale può anche

ridursi a una farmacopea di affetti o «eccessi» del temperamento posti
«democraticamente» sullo stesso piano, idealmente neutra dal punto
di vista del suo valore morale. Alle filosofie, tuttavia, le virtù efficaci
dell'armonia hanno posto anche difficoltà di ordine etico in senso
stretto. Infatti la musica che l'Occidente esalta per venti secoli

A. M. T. S. Boethius, De Institutione Musica, Leipzig, Friedlein ed., 1888, I, 1,

p. 179.



72 BRENNO BOCCADORO

manipola la volontà con l'energia di una sostanza stupefacente.
Quando piega la ragione, rende la volontà schiava dei sensi; conduce
al suicidio - come nell'Odissea - equipaggi di marinai che

preferirebbero non morire; e cura le malattie psichiche e somatiche

perché, appunto, non consulta il parere del paziente. In questo caso
l'etica musicale si converte in un discorso sull'autonomia della
volontà nei confronti dei sensi ed entra nella sfera delle competenze
di una teoria dell'anima. La musica riguarda la morale perché implica
la tensione della virtù intellettiva che dialoga con i piaceri del corpo:
conduce al vizio quando le potenze dell'anima sensitiva, come i
cavalli infuriati del Fedro2, spezzano i freni inibitori della virtù
intellettiva. Quando l'anima si concede, sedotta dall'incantesimo
musicale, alle facoltà inferiori, la musica soggioga la volontà
conducendola al bene o al male suo malgrado. Privando l'individuo
del merito o della colpa, genera falso vizio e falsa virtù. Diviene
invece sinonimo di virtù quando armonizza ragione e sensazione,
moderando con giusta misura il movimento indeterminato della
materia corporea. Idealmente l'idea di un limite posto a garantire la
libertà del giudizio critico esiste, ma de facto, lo spirito è forte, la

carne è debole, e il potere della musica efficacissimo.
La domanda che riesce spontanea, a questo punto, riguarda le

reazioni dell'Occidente latino nei confronti di questi argomenti. Un
esame dei testi può mostrare che nel Cinquecento il terreno ideale nel

quale trovare una formulazione chiara e delle risposte esplicite a

questa problematica non è l'umanesimo laico e antiquario. Gli
interessi degli umanisti si focalizzano sulla ricostruzione di una
grammatica degli affetti come alibi per l'emancipazione della musica
moderna, e la capacità della musica di provocare gli affetti importa
più che la sua facoltà di imporre loro un freno. Nel Commento al
Simposio platonico, il Ficino opera un distinzione precisa fra la buona
e la cattiva musica, ma il regime musicale elaborato nel De Vita,
magico e astrologico, è tutt'altro che intransigente. Cinquant'anni più

Plat., Phaedr., 246 a.



IL VINO DEI SALMI 73

tardi Zarlino è altrettanto elastico: di fronte all'ipotesi che
l'abbandono alle passioni possa rivelarsi riprovevole dal punto di
vista morale, liquida rapidamente la questione rifacendosi all'idea
della virtù come «giusta media» fra elementi contrari. Prima della
riforma, questo ottimismo è di norma persino nell'ambito della
musica sacra cattolica, nonostante le riserve della patrologia, come
dimostra un testo celebre di Bernadino Cirillo.

In realtà è nell'ambito strettamente teologico della riflessione sulla
musica sacra che viene discusso tradizionalmente l'aspetto
strettamente etico della questione, circa l'autonomia della volontà
rispetto al corpo. Il problema del potere della musica, che, come
l'astrologia, turba il libero arbitrio attraverso la sua azione corporea
si pone ai Padri della Chiesa greca e latina e, nella storia
dell'Occidente cristiano, viene formulato correttamente da

Sant'Agostino in un passo celebre delle Confessioni, in cui l'autore
riconosce di peccare a sua insaputa se commosso dalla melodia più
che dal verbo. Tuttavia negli ambienti cattolici del Cinquecento tali
riserve rimangono tutto sommato lettera morta prima della riforma
tridentina. Il Concilio di Trento condanna l'irruzione della musica

profana, teatrale e lasciva, nella liturgia, ma incoraggia la dottrina
degli affetti per la musica sacra para-liturgica. A conferma di ciò, ad

esempio, il disegno di ricorrere alla virtù fìexanima della musica e

della retorica nel progamma educativo formulato nell'ambito del
movimento oratoriano di San Filippo Neri.

Invece il terreno più fertile per uno studio su questo argomento è

il dibattito teologico sulla musica che «piace a Dio» aperto negli
ambienti riformati calvinisti, in cui la problematica agostiniana
sull'etica dell'ascolto rinasce con rinnovata urgenza. È la città di
Calvino, al contempo teocrazia e repubblica di santi, la terra promessa
che nell'Europa dilaniata dalle guerre di religione offrirà condizioni
ideali per l'applicazione dei programmi educativi ispirati
dall'umanesimo musicale. E fra il Cinquecento e il Settecento
inoltrato Ginevra è forse l'unica città in cui i principi di una morale
musicale di stato otterranno sanzione legislativa e verranno applicati



74 BRENNO BOCCADORO

alla lettera da un sistema penale reso efficace dall'esiguità della
popolazione e dal controllo delle autorità competenti.

Un punto di partenza per un'indagine in questo campo è uno studio
dei dispositivi legali contro la licenza musicale e della loro
applicazione nelle procedure giudiziarie conservate dai verbali del

Consistoire, che costituiscono l'espressione più concreta delle idee dei

magistrati e dei ministri della fede sul potere morale della musica.

Dopodiché occorrerà darne conto mediante un'analisi del loro
retroscena culturale, fra cui la teologia musicale di Calvino, di
importanza capitale nella Ginevra del Cinquecento. Una lettura a

distanza ravvicinata di simili testimonianze, oltre il contesto delle
contingenze della politica culturale ed economica contemporanea,
suscita nel lettore odierno un affetto misto, a mezza strada fra l'ilarità
e lo sgomento, che d'altronde ha offerto argomenti efficacissimi ai
detrattori della causa riformata. Tuttavia le idee di Calvino, in quanto
desunte dalla più pura tradizione patristica, sono più cattoliche del

Papa. Inoltre risultano una conseguenza logica di una concezione

particolare della percezione, in quanto tali rappresentano una
testimonianza eloquente dello statuto semantico dei segni nel pensiero
musicale cinquecentesco.

«Susperfleues inseullences».

La rigida morale repressiva applicata dalle istanze politiche e religiose
del Cinquecento risponde, da un lato, al retroscena filosofico e

teologico dei riformatori sul potere della danza e del canto come
strumento di seduzione, e dall'altro al grado di tensione nervosa delle
autorità durante il periodo di costruzione della nuova chiesa riformata,
dilaniato, nel decennio successivo alla sua nascita, dal malcontento di
un parte della cittadinanza nei confronti del nuovo potere «francese»,



IL VINO DEI SALMI 75

ed esacerbato da un clima particolarmente instabile sul piano
dell'economia3, della politica interna e internazionale4.

De iure, la nuova repubblica di eroi della fede è un corpo composto
da membra articolate armoniosamente nella persona di Cristo, unius

corporis caput, nel quale gli eletti in unum corpus coalescunt5. Lo
stato è un «corpo», ma al contrario del corpo mistico di Cristo
conserva le tracce del peccato originale, ammalato dalla licenza, che
divide le membra dal capo seminando la discordia fra gli «umori».
Alla Compagnia dei pastori spetta il compito di curarne la «teste», ai

Indicativo del malcontento di una parte della cittadinanza per la condizione
economica di quegli anni, il processo intentato il 7 gennaio 1546, contro Françoise
Favre di Russin, moglie di Pierre, che viene chiamata in tribunale per aver
risposto alla moglie del predicatore del luogo [Louis Cugniez] - che aveva
redarguito chi danzava - che «si vivesse con gli esseri viventi», e che 25 anni

prima, sotto il regime cattolico, il clima economico era migliore:
«A componisi Françoysse, femme de Pierre Favre, de Rissin [...] Admonsester de

ce qu 'elle a heu ditz à Ressin quant on dansoyt à ceux que voulloient reprendre
ceulx qui dansoient, que l'on vesquisse avec les vivans, à la femme du prescheur
de Rissin et qu'ils avoient aultrefois plus de bien que maintenant "Ya 25 ans que
nous vivens en une aultre loys et estiens plus riches que maintenant"». Registres
du Consistoire de Genève au temps de Calvin 2, (1545-1546) (*= RdQ, Th. A.
Lambert, I. M. Watt e W. Me Donald ed., sotto la direzione di R. M. Kingdon,
Ginevra, Librairie Droz, 2001, p. 118.

Sull'instabilità del clima politico vedi W. G. Naphy, Calvin and the Consolidation

of the Genevan Reformation, Manchester - New York, Manchester University
Press, 1994, p. 84.

«Unam esse ecclesiam ac societatem et unum Dei populum cuius Christus,
Dominus noster, dux sit et princeps, ac tanquam unius corporis caput; prout in
ipso divina bonitate electi sunt, ante mundi constitutionem, ut in regnum Dei
omnes aggregantur. Haec autem societas catholica est, id est universalis, quia non
duas aut tres invenire liceat, verum electi Dei sic omnes in Christo uniuntur ac
coadunantur, ut, quemadmodum ab uno capite pendent, ita in unum velut corpus
coalescent; ea inter se compositione cohaerentes, qua eiusdem corporis membra».

Iohannis Calvini opera quae supersunt omnia OC), Corpus Reformatorum, G.

Baum, E. Cunitz, E.Reuss, ed., Braunschweig-Berlino, 1863-1890,1, 72,73.



76 BRENNO BOCCADORO

Signori del Consiglio, «les membres»6. Ma fra anima e corpo,
politica e religione, magisterio e magistratura, la correlazione è

altrettanto stretta che l'osmosi fra ragione e sensazione, e spetta alla
mente governare il corpo, attraverso le leggi suggerite alla
magistratura dalla Congregazione dei pastori.

Fra le cause del male le ordinanze di polizia enumerano la danza

e i canti osceni. La terapia è al contempo preventiva e curativa.
Com'è noto, nel 1535 le autorità comunicano il congedo ai giovani
cantori della Capella degli Innoncents della cattedrale di Saint Pierre
e al loro maestro di cappella, istituendo un insegnamento regolare dei
Salmi per tutti gli allievi del Collegio, dalle undici a mezzogiorno, in
inverno come in estate. Nella mente di Calvino l'idea di un conflitto
fra i salmi e la musica profana si delinea nel 1542, nella breve
prefazione alla prima liturgia riformata di lingua francese a

Strasburgo, in cui le «chansons honnestes t'enseignantes l'amour et
crainte de Dieu» servono da palliativo a «celles que communément
on chante qui ne sont que paillardise et toutes vïllenie»1. Ma il
disegno di abolire la musica profana sostituendola con i salmi di
Davide si concretizza nella prefazione dell'anno seguente, su di un
tono più vigoroso: «Seulement que le monde soit si bien advisé,

qu 'au lieu de chansons en partie vaines & frivoles, en partie sottes
& lourdes, en partie sales & vilaines, et par conséquent mauvaises
& nuisibles, dont il a usé par ci devant, il se accoustume ci après à

«Premièrement qu'encore qu'il y ait du mal en la poictrine, estomach, toutes

parties du corps de cest Estât, aussi bien qu'en la teste, toutefois nous ne nous

prenons qu'à la teste». [Registres du Consistoire vol. 96, fol. 75 r et 86 v].
Gabriella Cahier et Matteo Campagnolo, ed., Registres de la Compagnie des

pasteurs de Genève pubi, sous la dir. des Archives d'Etat de Genève 1614-1616,
Ginevra, Droz, 1995 (Travaux d'humanisme et Renaissance, 291). Sull'evoluzione
dell'atteggiamento di Calvino su questo punto, vedi Ch. Garside, «The Origins of
Calvin's Theology of Music. 1536-1543», Transactions of the American
Philosophical Society, vol. 69, (IV) agosto 1979, pp. 24-25.
Johannis Calvini Opera selecta (=OS), P. Barth ed., Monaco, Christian Kaiser,
1926, II, p. 12.



IL VINO DEI SALMI 77

chanter ces divins & celestes Cantiques avec le bon Roy David»s.
Onde il Psautier de David della nuova chiesa riformata di lingua
francese, e, sul piano apologetico, una guerra di religione musicale
combattuta, all'esempio di quanto avvenne in Siria nel quarto secolo,
a colpi di contrafacta: canti d'amore, leggeri e frivoli, privati del
testo e rivestiti di una toga pastorale mediante sostituzione di un
salmo. Così la melodia della canzone di Clément Marot «Quand vous
voudrez faire une amye» diviene il salmo 138 «Il faut de tous mes
esprits», e nel 1577 è il contrappunto lussuriante di Orlando di Lasso
a offrire corpo e sottovesti al Premier livre du meslange des

pseaumes et Cantiques a trois parties recueillis de la Musique
d'Orlande de Lassus et autres excellens musiciens 1577.

Inoltre, coscienti della propria responsabilità pastorale nei confronti
della morale pubblica, i ministri della fede intervengono nel sistema

legislativo ginevrino. Il memorandum presentato da Calvino al sinodo
di Zurigo nel 1538 formula il disegno di richiedere al governo di
seguire l'esempio dei Bernesi nel cancellare dalla città la «sporcizia»
della danza e della musica lasciva che l'accompagna9. L'idea non è

inedita. Alcune disposizioni legali sancite durante il periodo riformato
non fanno che ribadire articoli di legge proclamati negli anni precedenti

dalle autorità ecclesiastiche e politiche sabaude. Un editto del
1484 colpisce i mimi e i tamburini ambulanti affinché non «osino
invitare la folla alla danza con i loro strumenti»10. Nel 1483 le danze

8 J. Calvin, A tous chrestiens et amateurs de la parole de Dieu, salut, in: «Psalmes
de David...», Genève, 1543, citato da P. Pidoux, Le Psautier Huguenot, Basilea,
Bärenreiter, 1962, vol. II, p. 21.

La versione dell'anno precedente è intitolata. La Forme des prières et chantz

ecclésiastiques. Epistre au lecteur, Ginevra, 1542; citato da P. Pidoux, II, p. 21.
9 «.Postremo quum in lascivìs et obscoenìs cantilenis ac choraeis quae ad illarum

numéros semper sunt compositae, nostri Bernatium exemplum praetextant, oratos
volumus ut e sua quoque ditione tales spurcitias éliminent». Ioannis Calvini Opera

quae Supersunt Omnia, cit., X, n° 111, p. 192.
10 Ginevra, 11.5.1484. «Prohibeantur mimis et taborinis, sub poena Ix solidorum, ne

ipsi in platheis pubblicis suis instrumentis ludere audeant nec populares ad coreas
publicas convocent». Rivoire, Les sources du droit du Canton de Genève, Aarau,
1933, II, (1461-1550), p. 73.



78 BRENNO BOCCADORO

e le pubbliche rappresentazioni dei giocolieri ambulanti figurano in
una lista di «immondizie» da eliminare dalla città, accanto ad

acquitrini, mendicanti, sfaccendati, malati di provenienza esterna11.

Tuttavia un decreto del 1492 dimostra che danze e divertimenti
pubblici vengono tollerati previo ottenimento di una licenza da parte
delle autorità competenti, segno questo, che il controllo del carattere

spontaneo di simili spettacoli importa più che il loro valore morale:

Si proclami in pubblico che non si facciano danze ed altri sollazzi
strumentali entro e al di fuori delle mura senza il permesso della
giustizia12.

Con il nuovo regime, invece, è il valore morale della musica che

preoccupa la magistratura e l'analisi su ciò che va proibito si fa via
via più sottile. Nel settembre 1536, dopo la decisione del Consiglio
di «vivere secondo il Vangelo», un decreto di legge proclamato da

Farei impone che:

Parimenti si facciano degli editti pubblici affinché nessuno canti
canzoni lamentevoli e vane, pena il carcere, per la prima infrazione, e

la gogna per la seconda. Che gli infami desistano dalla loro infamia e

fornicazione13.

Come attesta un decreto del 1538, il canto di testi infamanti è ormai
strumento di scherno nella bocca dei nemici del nuovo regime,
motivo di alterchi e dibattiti che echeggiano nelle strade pubbliche:

n

12

«Fiant cride de fìmis, aquis immundis, mendicantibus et occiosis, de morbosis

extrañéis quod non veniant, de coréis, menchiis et stuphis non fìendis; et super
omnibus alloquatur d. vicarius». Rivoire, II, p. 122.

«Fiant cride ne corizaciones aut alia solacio, instrumentorum intus et exterius fiant
sine licencia justiciae». Rivoire, II, p. 115.

«Ibidem magister Guillermus Farellus intrat et admonei el dat admonitionem

scriptam [...]. Item fiant cride ne quis canat cantilenas lugubres et vanas, sub

pena crotoni pro prima et colarìs pro secunda. Infames a sua infamia et

fornicatione désistant». Rivoire, II, p. 316.



IL VINO DEI SALMI 79

Proclami pubblici fatti il dodici febbraio 1538. Vi rendiamo noto da

parte dei Signori del Consiglio che nessuno sia tanto temerario e ardito
da fare tumulti, controversie né dibattiti, né cantare canzoni licenziose
che nominano persone di Ginevra in questa città, né andare di notte

dopo le nove senza la candela, pena di essere messo in prigione a pane
e acqua per tre giorni per la prima volta, per sei giorni per la seconda

e per nove per la terza. C. Roset14.

Negli anni seguenti la fraseologia si cristallizza facendosi via via più
precisa, e focalizzandosi con insistenza sulla danza, espressione per
eccellenza del linguaggio non verbale del corpo, strumento di
«seduzione» e di «fornicazione». Infatti viene tollerata nei primi anni
della Riforma dopo la celebrazione delle nozze, quando la

fornicazione viene santificata dal matrimonio:

Delle danze. Parimenti che nessuno abbia a danzare se non alle nozze,
né cantare canzoni licenziose, né travestirsi e fare mascherate né manière
e ciò a pena di soldi lx di multa e di essere messo in prigione tre giorni
a pane ed acqua per ciascuna delle contravvenzioni15.

Negli anni successivi la danza verrà bandita anche dalle nozze
mediante una serie di decreti senza restrizioni, ribaditi periodicamente
dalla legislazione e dalle ordinanze di polizia. La legge colpisce tutti
i ceti sociali, compresi i più elevati, in cui la danza era certamente
diffusa:

14 «Cries faites le douze fébrier 1538. L'on vous faict à sçavoir de la part de

Messieures que nulz ne soit ause ny ardys faire tumultez, question ny débat, ny
chanter chansons deshonnestes nommans personne de Genève en icelle, ny aller
de nuyct passez neujz heures sans chandelle, sur poienne de estre mys en prison
en pain et eaue pour trois jours pour la premiere fois, pour six jours pour la
seconde et pour neufz pour la tierce foy. C. Roset.» Rivoire, II, p. 345.

15 «Crie» del 22.2.1539. «Dei Dances. Item que personne n'aye à dancer a poient
de dancez synon aux nopces, ne chanter chanson deshonneste, ny se desguiser ne

fere masque ny manieres et ce sur la poienne de Ix s. et d'estre mis en prison tros

jours en paien et eau pour ung chascongs faysani du contraire». Rivoire, II,
p. 348.



80 BRENNO BOCCADORO

Facciamo sapere, in nome dei nostri temuti signori sindaci e

consiglieri di questa città, che d'ora in poi nessuno, di qualsivoglia ceto
o condizione, sia tanto temerario e ardito da cantare canzoni licenziose,
né danzare in nessuna maniera, a pena di essere messo in prigione tre

giorni a pane e acqua e di sessanta soldi di multa per volta16.

/ processi

Paradossalmente, in questi anni e durante tutto il Seicento i
documenti più eloquenti sulla storia della musica sono gli atti
processuali contro di essa, che riempiono i verbali della giustizia
ginevrina. Le testimonianze rimangono da esaminare nei dettagli e un
bilancio definitivo richiederebbe una valutazione statistica su vasta
scala, che varca i limiti di questo studio. Tuttavia un esame di alcuni
casi puntuali, isolati nel ventennio successivo al 1542 consente alcune
conclusioni sommarie. L'attività processuale è il sismografo della
tensione nervosa delle autorità ministeriali e il grafico delle procedure
giudiziarie per reati musicali e coreografici evolve in sintonia con le

difficoltà incontrate dal nuovo regime17.

Prima del 1546 i processi sono più rari e tutto sommato innocui. Il
17 luglio 1542 Deny e François Hugues, vengono arrestati per aver
deriso col canto i ministri della fede18 - una pratica infamante poco
gradita dalle autorità religiose. La stessa attività canzonatoria conduce

16 Ginevra, 17. 12.1549. «L'on vous faict ascavoir, de la part de nos très redoulbtés

seigneurs sindicques et conseilz de ceste cité, que nutz, de quelque estât et
condition qu'il soit, ne soit si hosé, ny sy ardys des ores en avant chanter
chansons deshonnestes ny dancer en quelque maniere que ce soit, sus poenne de

estre mys en prison troys jours en pain et eaue, et de soixante solz pour une
chescune fois». Rivoire, II, p. 530.

Ginevra, 5.3.1560. «Item que nulles personnes n'ayent à chanter chansons

deshonnestes, ny dancer, ne faire masques, mommeries, montons, ny aucunement

se desguiser en sorte que ce soit sur peine d'estre mis trois jours en prison au
pain et à l'eau et de soixante sols pour une chacune fois». Rivoire, III, p. 104.

17 La recrudescenza dell'attività processuale dopo il 1546 è stata studiata dal Naphy,

p. 93.
18

Naphy, p. 92.



IL VINO DEI SALMI 81

in tribunale il cittadino Petra, assistente della giustizia a Vandœuvres,
che:

si mise più volte davanti alla casa del pastore cantandogli la canzone
dissoluta del servitore e della sua amante19.

Il giovedì 6 aprile 1542 la giustizia interroga Anthoine, moglie di
Aymo Forai, oste dell'albergo «Aux trois cailles»:

Giovedì, sei aprile 1542. Anthoine, moglie di Aymo Forai, oste

dell'albergo «Alle tre quaglie», chiamata a presentarsi in giustizia a

causa delle canzoni, giochi e altri atti licenziosi20.

Il sei settembre è la volta di François Dupont, colpevole di cantare

per la strada durante la notte piuttosto che frequentare i sermoni
durante il giorno:

François Dupont. A causa delle canzoni davanti al suo domicilio di

notte e della frequentazione dei sermoni21.

Lo stesso rimprovero viene mosso a Jacques Portier, borghese di
Ginevra:

Jacques Portier borghese di Ginevra. A causa delle canzoni oscene e

della sua non osservanza dei proclami pubblici. Risponde che non

19 RdC, II, p. 202.
20 Ginevra, 6. 4. 1542. «Anthoyne, femme de Aymo Forai, hoste des Troys Cailles.

A cause des chansons, jeux et aultres actes que ne sont pas honnestes». RdC, 1,

1542-1544, Genève, Droz, 1996, p. 33.
21

«François Dupont. A cause de chansons devant sa maison de nuictz et de la

fréquentation des sermons». RdC, p. 111.



82 BRENNO BOCCADORO

oserebbe farlo, né a casa sua né per la strada e ha detto la confessione.

Gli vengono fatte le rimostranze di frequentare i sermoni22.

Il 10 di agosto dello stesso anno, il elima è temperato e si canta per
le strade fino alle dieci di sera davanti alla locanda del Papaguex, al

Bourg de Four, refugium peccatorum nel cuore della città:

Fu richiesto che si avvertissero i Signori della magistratura delle
canzoni che vengono intonate di notte fino alle dieci di sera, per le
strade e altrove, compreso al Bourg de Four. E anzitutto davanti al

Papaguex23.

Si canta nelle strade, nei locali pubblici e persino in tribunale, come
Jana, figlia di Robert Bonivard: citata in giustizia per canti osceni,
interpreta a sua discolpa un inoffensivo canto profano:

Jana, figlia di Robert Bonivard, e Philibert Biollesian a causa delle
canzoni. Rispondono che non cantarono affatto canzoni oscene
eccettuato quelle del Vangelo et non sa dire altra canzone se non una
canzone che dice «L'autre jour quand chevauchoie.» etc. E vanno ai

sermoni quando possono24.

Si canta su domanda degli inquirenti che invitano gli indagati a

cantare il «Notre Père tout puissant» per verificare se frequentano i

22
«Jacques Portier, bourgeois de Genève. A cause des chansons deshonnestes et

pourquoy il ne observe les cries. Respond qu 'il ne le degneroyt faire, ny en sa
maison ny en la rue, et az ditz la confession. Luy ont estés fayctez les

remonstrances et frequenter les sermons». RdC, 1, p. 112.
23 «10 augusti 1542. Fust mys en avant qu'on advertisse Messieurs à cause des

chansons qu'on chante de nuyct jusques à X heures par les rues et aultre part et
mesmement au Bourg de Four. Et premièrement devant le Papaguex». RdC, 1,

p. 100
24 «Jana, ftllie de Robert Bonivard et Ph. Biollesian. Respondent qu 'elles ne dirent

point de chansons deshonnestes fors de celles de l'Evangille et ne scet dire aultre

synon une chanson qu'on ditz "l'autre jour quand chevauchoye" etc. Et vont aux
sermons quand elles peuvent». RdC, 1, p. 115.



IL VINO DEI SALMI 83

luoghi di divertimento piuttosto che i sermoni. La serva della locanda
del Papaguex, incriminata il 14 settembre 1542, dimostra scarse doti
mnemoniche e viene esortata a frequentare culto e catechismo:

Claudaz, figlia di Pierre Myvella, di Servonex, serva alla locanda del

Papaguex (Pappagallo). A causa delle canzoni durante la notte. La serva
del Papaguex ha detto che il padrone era uscito. Risponde che non ha

cantato canzoni oscene all'infuori di quella che dice «Nostro Padre

onnipotente» e un'altra che non sa ricordare. È incapace di dire di quale
canzone si trattasse eccettuato il Padre Nostro onnipotente. E ha detto
di avere cantato sempre «Nostro...». E dice che non si prende gioco di
Dio né della giustizia. Ha detto la preghiera in maniera maldestra e la
confessione abbastanza bene. Il Consistoire le ha fatto le rimostranze
affinché frequenti i sermoni e sappia pregare Iddio, e che vada al

sermone e al catechismo25.

La settimana seguente, il giovedì 21 settembre compare l'oste della
detta locanda per attenta verifica della testimonianza della serva26.

Naturalmente la cittadinanza continua a cantare, e in particolare
nelle mescite pubbliche in cui canto ed ebbrezza entrano in
contrappunto per servire da preludio alla «paillardise» - l'adulterio,

25 «Genève,14 septembre 1542. Claudaz, fillie de Pierre Myvella, de Servonex,

servante du logis du Papaguex. A cause des chansons de nuictz. La servante du

Papaguex az dit que son maystre estoyt allé dehors. Respond qu 'elle n 'az pas dit
chansons deshonnestes sinon celle qu'on dit "Nostre Pere tout puissant" et une
aultre qu'elle ne se scet souvenir. Ne see scet reavisé quelle chanson; elle ditz
aultre que celle de Nostre Pere tout puissant. Et az dit "Notre"... tout au long. Et
dit qu 'elle ne se mocque point de Dieu ny de la justice. Az dit l'oraison petitement
et la confession assé bien. Le Consistoire luy azfayt les remonstrances qu'elle
frequente les sermons et sçavoir prier Dieu et qu'elle aie au sermon et au
catasesme». RdC, 1, p. 116.

26 «Jeudi 21 septembre 1546. Loys Du Bouloz, pâtissier, bourgeois de genesve. A

cause des chansons. Respond qu'il n'estoit pas ici; quand on le demanda par
l'officier et qu'il ne scet rien de ce qu'on luy demande à cause des chansons et

qu'on luy amene celui qui l'a accusé. [...] Le Consistoire luy a luy az fayêtes les

remonstrances honnestes». RdC, 1, p. 119.



84 BRENNO BOCCADORO

proibito dalla legge. Quindi un editto del 28 maggio 1546 proibisce
la frequentazione delle taverne in favore delle «abbayes», locali
edificanti, posti, attraverso un gerente fidato, sotto il controllo delle
autorità religiose. Gli ospiti assistono alla lettura della Bibbia e a

musiche educative: l'oste non «tollererà» che vi si cantino altre
canzoni all'infuori di «salmi e canzoni spirituali», a condizione però
che vengano intonati in maniera «conforme» e non «dissoluta o
scandalosa»27.

Anche la maniera di dire i salmi viene sanzionata dalla magistratura,

quando non conforme all'insegnamento di Calvino sulla
necessità di cantare con «intelligenza» e partecipazione razionale al

significato del testo. Il 27 marzo 1546 il Consistoire convoca dame

«Ballon», colpevole di mormorare in latino - «barbotter» - i salmi
a bassa voce durante i sermoni. Gli si ricorda che tale pratica «tient

fori de la papisterie» e gli viene rinfacciato che «ha torto di pregare
Dio in questo modo senza capire ciò che dice»; si tratta del principio
formulato da Calvino nella prefazione al salterio28.

Ma è la danza la licenza più temuta dai magistrati. Il 25 marzo
1546 Jeanne, figlia di Jacques Dufourt di Russin, viene citata in
tribunale per contravvenzione alla legge sulla danza29. Nega, le

vengono mosse le consuete rimostranze e viene rilasciata. Il 22 aprile
1546 si danza in un granaio a Choully. I ministri e magistrati tentano

27
«Abbayes remplaçant les tavernes. 28.5. 1546. Item ne permettra le diet hoste

chanter chanson deshonnestes et s'il advient qu'on veuille chanter psalmes ou
chanson spirituelles, que ce soit honnestement et non en façon dissolue ou qui
tende à scandalle». Rivoire, II, p. 480.

28 «Pour jeudi 27 de may 1546. A laquelle furent faictes remonstrances de ce qu'elle
tient fort de la papisterie. Lad respond qu 'elle veult vivre à la loy de Dieu comme
les ministres l'annoncer. L'on luy a faict la remonstrance de ce qu'elle barbone
ex sermons. Lad. respond que des barbottement elle ditz par cueur les seaulmes

comme elle avoit de longtemps advertí, pensant bien faire, en latin. Luy ont esté

faictes les remontrances que c'est mal faict de prier Dieu ainsi sans savoir ce

qu'elle ditz». RdC, 2, pp. 230-231.
29 «Jeanne fille die Jaques Dufourt de Rissin. A laquelle furentfaictes remonstrances

et l'a interroguer se elle n'ast pas heu dansée». RdC, 2, p. 174.



IL VINO DEI SALMI 85

di conoscere l'identità dei colpevoli, ma senza successo.
L'incombenza viene deferita al pastore di Peney e Satigny30. Fino
ad ora la pena di tre giorni di prigione era stata applicata con relativa
moderazione. Ma le cose cambiano all'inizio dell'anno 1546, in cui
l'attività processuale per crimini coreografici raggiunge valori più
elevati. Com'è noto, il nuovo regime urta la resistenza di alcuni clans

famigliari autoctoni, refrattari al rigore del nuovo potere «straniero»,
e alle pubbliche umiliazioni inferte ai pattizi, fra cui Pierre Ameaux,
detrattore pubblico di Calvino, che nell'aprile dello stesso anno, viene
costretto a sfilare in sottoveste per le strade del centro della città con
una torcia in mano, chiedendo perdono a Dio, a Calvino e alla

magistratura rinnegando «à haulte et intelligible voix» tutte le tesi
sostenute contro il governo durante una cena, la sera del 26 gennaio
154631.

L'infrazione al regolamento contro il ballo e le oscenità canore
diviene allora il segno di reati più gravi, come la sedizione.

L'esempio più celebre è il processo intentato a 26 notabili della città,
incriminati per delitto di coreografia nella primavera 1546. Il 26

marzo si danza nella dimora privata di Anthoine Lectz a Bellerive per
il matrimonio della figlia Mie, sposa di Claude Filippe, figlio di Jean

Philippe, sindaco e capitano generale condannato a morte nel 1540.

Le coreografie proseguono in seguito in casa di Pernette Sept, madre
di Jean-Baptiste Sept. Nei giorni seguenti la magistratura procede
all'arresto degli astanti. La lista degli accusati menziona 26 nomi, fra
cui Antoine Lectz, padre della sposa, Rolette Buisson, figlia di Jean

Buisson ex consigliere, Jeanne Lectz, sposa, Claude Philippe, Mya
Philippe, Amblard Corne, sindaco, Jeanne Frane, figlia di Amblard,

30 «Jeudi 22 de apvril 1546. Led. S. Pierre a proposer que dimenche passé y fust
dancer à Cholier [Choully] en une grange, et que ne heu jamais l'advis de les

reprendre. Il est sorti. Advis que bonne remontrance luy soient faictes en luy
demandant à qui la grange est où fust dancer. Respond que sefustz au filz de feu
Sr Claude Sale. Interroguer s'il cognoissoyt point de ceulx qui danssarent, ditz

que non. Que l'on en advertisse le ministre Jacques Bernard, ministre de Peney».

RdC, 2, p. 208.
31 Naphy, p. 96.



86 BRENNO BOCCADORO

Urbain Quisard, signore di Crantz e castellano di Coppet, Louis
Frane, Pernette Frane, Pierre et Claude Moche, il capitano Ami Perrin
et Françoise Favre sua moglie, Jean Maillart e Jean Gruet, condannato
alla pena capitale l'anno seguente per avere infangato la reputazione
di Calvino. Come attesta la deposizione di Guido Mallet, del 15

aprile, gli invitati tramano il silenzio. Dopo la seduta del 21 aprile,
Calvino, sdegnato, scrive a Farei e a Viret che le danze avevano
procurato più problemi del previsto, le persone convocate avendo

negato spudoratamente i fatti. Ma la settimana seguente il sindaco
Amblard Comte confessa, trascinando in giudizio il resto degli
invitati. Il 12 aprile il Consiglio ordina l'imprigionamento di tutti
coloro i quali avevano danzato a Bellerive o a Ginevra. Il 20 aprile,
compare in processo Jacques Gruet con Pierre Moche, citati per
menzogne. Gruet risponde «calunniando» Calvino di aver insultato i

danzatori definendoli «ruffiani» - sinonimo, nel linguaggio
dell'epoca, di «debosciati». Calvino risponde precisando che «dalle
danze nasce la licenza»: «de les danses s'ensuyt ruffianage». Gli
vengono fatte le rimostranze per avere «fleureté» macchiandosi di

«peccato veniale». Calvino gli rimprovera che non è il caso di
paragonare i ministri a «florette et barelle», sinonimo di «gioco,
trastullo amoroso»32. La confusione, nella mente di Calvino, fra
danza e licenza trova conferma nella destrezza con la quale,
nell'accusa, il riformatore trae profitto del significato equivoco del

32 «20 avril 1546. Jacques Gruet et Pierre Moche. Auquel jurent faictes
remontrances aud. Gruet que fust ici à cause des dances, que le nya et mentiz
aud. Consistoyre, et led. Moche futz en lad. danse. Et ont esté en prison et depuys

envoyer pour leur faire remontrance. Lad Gruet se escusant, disant qu'il a mal
faict d'avoir messonger, nonoustant que se ne peult pas estre tant de scandalles,

avecq aultres [propos?]. Aussi a callomnyé que Monsieur Calvin ditz en son
sermon que les danseurs estoyent ruffians. Monsieur Calvin luy responditz avoir
prononcer tel propos, que de les danses s'ensuyt ruffiannage, et non pas ainsi
qu'il l'expose. Luy ont esté faictes remontrances sus ce que l'on a fleurettes que
demonstre des péchez véniel. Monsieur Calvin luy a esté faciles remontrances
qu'il ne faut point aconparoistre [ comparer] les ministres à florette et barelle.
Item sus que au soir il se trouvast yvre et just scandalle». Rdc, 2, pp. 202-203.



IL VINO DEI SALMI 87

termine «fleureter», al contempo passo di danza - «fleuret» - e

correlativo cinquecentesco dell'odierno «flirter».
Una misura efficace per eliminare le danze è quella di mettere a

tacere i musicisti che le accompagnano. Il ballo di Bellerive viene
condotto dal musicista Ansermo Roph, detto Tabusset, tamburino. Il
verbale del 19 aprile enumera le sue specialità nelle arti dello
spettacolo:

Tabbusset, tamburino. Il quale conduce [le danze] e suona numerosi
strumenti come il flauto traverso, il tamburino, il flauto a nove fori,
l'oboe, la zampogna e altri, dai quali conseguono danze e altre superflue
insolenze. Stabilito che gli venga proibito di suonare alcuna danza ne
bassa danza strumentale che inciti al ballo33.

Ritenuto colpevole di avere dilaniato un vestito ufficiale della
signoria e di una coltellata, verrà bandito dalla città nel 1549 per un
anno e un giorno con la proibizione di suonare il tamburo. Quattro
anni dopo compare nuovamente davanti alla giustizia per aver
suonato di nuovo i suoi strumenti.

Il 9 aprile 1555 è il cantore della cattedrale «Maistre Guillaume de

la Molle» a finire in tribunale, denunciato da Maistre Abel e Estienne
Du Val per avere «portato» il suo «vyollon» in alcuni locali per
condurre «danses et austres mondanités». Nega le danze ma
riconosce di avere suonato «salmi, canzoni spirituali e fantasie»,
nonché della musica per «divertire una giovane fanciulla malata».
Confessa la presenza della moglie del castellano Donzel, ma «non si

ricorda della moglie di Perrin»34. Gli vengono fatte «buone
rimostranze» perché eviti le ricadute. Ma compare di nuovo l'anno

33 «Tabbusset, taborin. Lequel merme et touche de plusieurs instrument comme de

lafloustes traversiere, du taborin, de lafleutes à neufz pertuys, de l'aubois, de la
musite et aultres dont il s'ensuis de danses et aultres susperfleues inseullences.

Arresté que il luy soyt défendus de non touché aulcunes danses ny basse-dances

(sic) à point de instrumentz qui émeuve point de dance». RdC, 2, p. 180.
34 Citato da Pidoux, II, p. 77.



88 BRENNO BOCCADORO

seguente, accusato di aver condotto le danze per un matrimonio in
casa Girbel. Si giustifica dicendo che «menoyt pseaulmes» e non si
danzò, eccettuate «certaines petites filles qui sautèrent». Visto che

non è la prima volta e che non si corregge «l'avviso è che finisca
davanti ai Messieurs per mettervi ordine e porvi rimedio»35. Il 6

maggio 1555, la pena di tre giorni a pane ed acqua viene applicata a

Jehan Demeribel, ritenuto colpevole di avere mescolato canti spirituali
a canzoni «dissolues et mondaines» ai bagni di Ayx [Aix-les-Bains],
seguendo poi una donna dai facili costumi - «garse» - a

Chambéry36.

L'ipotesi di una mescolanza di salmi e canzoni profane è tutt'altro
che esclusa. Numerosi canti spirituali avevano un passato tutt'altro
che edificante e il ritorno alla versione iniziale non doveva risultare
stonato nell'esecuzione. Causa di contaminazione, agli occhi delle
autorità, sono anche gli strumenti, che vengono proibiti dalle istanze

giudiziarie. Infatti il 19 marzo 1556 una corporazione di «musici»
«cantori» e altri «compagnons» della città «supplica» le autorità di
consentire il ricorso ai «violions» e «aultres instrumens» per «cantare
salmi in onore di Dio». Ma il permesso viene negato per timore che
ai salmi vengano combinate altre «vanità»37.

35 Pidoux, II, p.89.
36 Ginevra 6. 5. 1555. «Jehan Demeribel, renvoyé par le Consistoire pource qu'il y

a environ ung an qu 'on ne le peult faire obéir, et a chanté chanson dissolues et
mondaines aux bains d'Ayx et entremesloit des sprirituelles, mesme qu'il aye à

Chambéry suyvy une garse desbochée. Item et pource qu'il a usé d'arrogance
combien qu'il aye esté souvent admonesté. Estant ouyes les excuses dudict
Demeribel, priant Messieurs de ne le prendre à la maie part, arresté qu 'il doibge
aller tenir prison troys jours en pain et eau, et qu'on luy face bonnes

remonstrances». Citato da Pidoux, II, p. 77.
37 Ginevra, 19.3. 1556. «Musiciens et chantres, compagnions, quelz ont supplié leur

estre permis de pouvoir en ceste cité joyer de violions et aultres instrumens pour
chanter psalmes en l'honneur de Dieu. Arresté que l'on ne leurs baille pas
licence, causons que l'on n'est pas asseuré qui ne ait aultre chouse tendant à

vanité». Pidoux, II, p. 90.



IL VINO DEI SALMI 89

Negli anni seguenti, agli amanti della musica «leggera» non rimane
altro teatro che l'aria aperta dei campi, oltre le porte della città, dove
echeggia la melopea bucolica dei lavoratori agricoli, in contrappunto
con qualche rustica imprecazione. Così l'ordinanza di polizia del
1577 proibisce il canto ai mietitori:

Essendo stato riferito che gli operai mietitori continuano a

bestemmiare e a cantare canzoni profane e lubriche, si è stabilito di
proibire sin d'oggi che nessuno abbia a farlo, pena sessanta soldi di
multa e la prigione38.

Le misure contro la musica profana e della danza rispondono ad una
stessa «logica»: da un lato il peccato e le infrazioni al «giogo del
Vangelo», dall'altro il timore di Dio e delle sue verghe. Fra la fine
dell'anno 1542 e la primavera dell'anno seguente il flagello della
peste si era abbattuto sulla città con rinnovato vigore. I magistrati
ordinano che un ministro della fede venga mandato all'ospedale dei
pestilenti «pour solager et console les povres infect de peste». Ma il
terrore del contagio paralizza persino il sangue degli uomini di Dio.
Il procuratore dell'ospedale nota il rifiuto dei ministri, che

preferiscono «estre aux diables»; e un decreto del consiglio esonera
Calvino, insostituibile39. Ne viene una tragica caccia all'untore che
vede l'esecuzione di 37 persone in soli quattro mesi. E l'isteria
collettiva si ripercuote sulla politica musicale. Il 14 dicembre 1542 il
cittadino Pauloz Tarex viene interrogato in quanto sospettato di
giocare ai dadi, alle carte e di cantare «canzoni infami» anziché

pregare e ringraziare Iddio per preservarlo dalla peste:

38 Ginevra, 12. 7. 1577. «Etant proposé que les ouvriers moissonneurs continuent à

jurer et a chanter des chansons profanes et lubriques a esté arresté de faire
défenses dès aujourd'hui que nul n'ayt à ce faire à peine de 60 sols et de prison».
Rivoire, III, p. 351.

39 Citato dal Naphy, p. 90.



90 BRENNO BOCCADORO

Giovedì 14 dicembre 1542. Pauloz Tarex. A causa di alcune canzoni
infami cantate tempo fa in casa sua dopo il suo ritorno dalla malattia e

pericolo di peste anziché pregare. Risponde, ringraziando Iddio e la

Signoria, che non ha cantato canzoni oscene all'infuori di canti di guerra
e secondo il Vangelo e altri no. E dice che non ardirebbe farlo
altrimenti, offrendosi alla pena della fustigazione qualora venisse a

dimostrarsi che avesse giocato ai dadi o alle carte dopo la sua

guarigione, eccettuato nei giorni in cui era malato di peste40.

Da un lato la licenza, dall'altro le verghe di Dio. Il reo è un nemico
potenziale per la comunità e la danza un affare di stato. Lo afferma
esplicitamente l'Ordinanza di polizia del 5 dicembre 1617:

Al che avendo voluto porre rimedio, sia per il dovere delle loro
coscienze che per il bene generale dello stato in generale e delle
famiglie in particolare, i suddetti signori hanno fatto pubblicare le
suddette ordinanze e regolamenti e in particolare quelle che riguardano
gli abiti, le nozze, i banchetti, le partorienti, le danze, i giochi, le
bestemmie e altre simili cose. Ma il torrente della vanità e della licenza
è straripato con tanto impeto che nessun limite è stato in grado di

arginarlo, e data l'impotenza degli uomini, sembra che Dio stesso abbia
voluto porvi mano immediatamente attraverso l'invio dei suoi flagelli,
la causa dei quali, occorre confessarlo, va attribuita ai vizi e alle

profanità che ciononostante non hanno cessato di regnare tra di noi e che

avranno come conseguenza le più grandi verghe e castighi di Dio, se

non li preveniamo attraverso un'ammenda interna nei nostri cuori e,

esteriormente, nei nostri costumi e conversazione. [...] E siccome la

maggior parte della cittadinanza non si astiene dal male se non
attraverso il timore delle leggi e delle loro pene, i suddetti signori hanno

40 «Jeudi 14 décembre 1542. Pauloz Tarex. A cause d'aulcunes chansons infames
chantes en sa mayson, nagayre en son retour de sa maladie et danger de peste au
lieu de prier. Respond, remerciant du premier la seignorie, qu 'il n 'a point chanté
chansons deshonnestes sinon des chansons de guerre et selon l'Evangille et
d'aultres non. Et qu'il ne le vouldroy pas fere aultrement, se offrant qu'il se

trouve qu 'il aye joyé dempuis sa guerison ny aux dez ny aux cartes, se soubmet

a la peine defuetz, excepté du temps qu 'il estoyt affligé de peste». RdC, 1, p. 148.



IL VINO DEI SALMI 91

risoluto di ridurre in pratica, esattamente e senza eccezione alcuna, la
modestia e l'onestà che vengono ingiunte dalle lodevoli ordinanze di

questa città41.

Calvino e l'ethos

In ultima analisi le norme legislative contro la musica costituiscono
la prova più eloquente dell'onnipotenza del canto e della relativa
sfiducia dei ministri della fede nei confronti del discernimento
individuale. Vista la fondamentale debolezza dell'ascoltatore, incline
a «cercare il piacere in vanità», e la responsabilità delle autorità
morali, spetta al legislatore immaginare una profilassi musicale di
stato per stabilire la musica da consentire o da proscrivere. Infatti,
durante la riunione del Consistoire del venerdì 22 agosto 1544, a

denunciare la presenza di canti osceni nella città, è Calvino in

persona che fa ordinare di metterli a tacere mediante la vociferazione
del consueto decreto di legge:

' «A quoy mesdits seigneurs ayans voulu remédier, tant pour le devoir de leurs
consciences que pour le bien de Vestât en general et des familles en particulier,
ont par cy devant et à diverses foisfait publier lesdicts reglemens et ordonnances,
notamment celles qui concernent les habits, les nopces, banquetz, accouchées,
dansses, jeus, juremens et autres semblables. Mais le torrent de la vanité et de la
licence s'est desbordé si impétueusement qu'il n'a peu estre contenu par aucunes
bornes, de sorte que les hommes ne pouvons Varrester, il semble que Dieu y ayt
voulu mettre la main immédiatement par Venvoy de ses fléaux, desquels il nous

faut confesser l'occasion devoir estre attribuée aux susdits vices et prophanitez
qui neantmoins n 'ont laissé de régner depuis parmy nous et seront suivis de plus
grandes verges et chastimens de Dieu, si nous ne les prévenons par un amande-

ment intérieur en nos coeurs et extérieur en nos mœurs et conversation; auquel
amandement mesdits siegneurs ont voulu de nouveau solennellement et
sérieusement un chacun estre exhorté par les presentes. Et d'autant que la
pluspart ne s'abstiennent du mal sinon pour la crainte des loix et peine d'icelies,
mesdits seigneurs ont résolu de ramener en pratique, exactement et sans aucune
exception, la modestie et l'honnesteté qui sont enjoinctes par les louables
ordonnances de ceste cité». Rivoire, III, pp. 589-590.



92 BRENNO BOCCADORO

Venerdì 22 agosto 1544. Calvino si lamenta di coloro i quali cantano
canzoni licenziose. Ordinato che si facciano decreti pubblici di non
cantare canzoni licenziose né fare schiamazzi in pubblico42.

Almeno quattro correnti di pensiero confluiscono nell'etica musicale
calvinista: le teorie platoniche sul potere psichico della musica; la
loro prova ex auctoritate ad opera delle Sacre Scritture; le idee dei
Padri della Chiesa, con un accento particolare sulla tradizione
agostiniana; e per quanto riguarda il metodo, l'umanesimo
contemporaneo, critico e filologico. A conferma di ciò la scelta di
rifarsi alle fonti più antiche e più pure, simbolo dell'atteggiamento di
Calvino in questo frangente, da intendere come un tentativo filologico
e criticamente storico, di un ritorno all'antico sul piano religioso. Ne
risulta una morale severa i cui postulati fondamentali si riassumono
ad alcune affermazioni circa la musica «gradita a Dio», sparse neU'

Institution de la religion chrétienne e nelle due prefazioni al Salterio:
La forme des prières et chantz ecclésiastiques. Epistre au lecteur
(1542), e le postille dell'anno successivo: Calvin. A tous chrestiens
et amateurs de la parole de Dieu, Salut*3. Si tratta di due testi
chiave nei quali figurano alcune risposte non ambigue ai quesiti che

ci interessano.

Vi sono ragioni di credere che Calvino amasse la musica come
Lutero. Tuttavia, la sua diffidenza nei confronti del suo potere
manipolatore nell'ambito strettamente teologico della riflessione sul

canto ecclesiastico non ha rivali fra i riformatori, ad eccezione forse
dello Zwingli che non esita ad eliminarlo dal culto. Calvino ha buone

ragioni per fare altrettanto: condivide lo stesso suo pessimismo sui

piaceri colpevoli della natura umana, debilitata dalla caduta di Adamo
e naturalmente incline a provare piacere nel vizio e nella vanità; e,
sul piano della liturgia, non ha difficoltà alcuna a riunire le autorità

42 «Vendredi 22 août 1544. Calvin se plaint de ceux qui chantent chansons
deshonnestes. Ordonnée qu'on fasse cries de non chanter chansons deshonnestes

ny fere des esbaux dans la ville». RdC, 2, p. 5.
43 Pidoux, vol. II, pp. 15-17 e 20-21.



IL VINO DEI SALMI 93

necessaire per conferire ai propri argomenti il peso di una verità
storica. Il timore nei confronti del potere psichico della musica non
era una novità e aveva trovato ampio credito nei Padri della Chiesa:
Calvino sottolinea la tentazione di Sant'Agostino di ridurre la
salmodia, come Sant'Atanasio, ad una recitazione più vicina ad una
lettura che ad un canto vero e proprio. L'esegesi del passo delle
Confessioni di Sant'Agostino sull'introduzione da parte di
Sant'Ambrogio del canto antifonico a Milano autorizza la tesi
secondo cui il canto non fu praticato ovunque «cela [se. il canto dei
salmi] n'a point esté tousiours universel»44. E non è Gesù Cristo,
l'autorità fondatrice del canto nella chiesa cristiana, nonostante la

conoscenza della pratica salmodica che lasciava supporre la sua
educazione ebraica. Infatti un motivo di non proibire il canto, in
mancanza dell'esempio di Gesù Cristo, è la sua diffusione presso gli
apostoli. Lo prova San Paolo affermando di aver cantato «de bouche

et [...] d'intelligence [I, Cor. 14, 15]»45. In questo modo la salmodia
diveniva una pratica sociale radicata nelle contingenze storiche e non,
come voleva la tradizione medievale, l'epifania di una rivelazione
divina elargita una volta per tutte dagli Angeli a San Gregorio.

Il punto di partenza dell'etica musicale di Calvino è il valore
psicotropo del canto, la sua virtù «secrette et incroyable» in grado di
volgere gli affetti «en une sorte ou en l'autre»46. Nelle postille del
1534 all'Epistre au Lecteur questo potere viene descritto come un

44 «Toutefois, nous voyons par ce que dit sainct Augustin, que cela n 'a point esté

tousiours universel. Car il raconte qu 'on commença de chanter à Milan du temps
de Sainct Ambroise, lors que lustine mere de l'Empereur Valentinien persecutoit
les chrestiens, et quer la coustume de chanter vint de là aux Eglises Occidentales.
Or il avoit dit un peu auparavant, que ceste façon estoit venue des parties
d'orient, où on en avoit touiours usé. Il demontre aussi au second livre des

retractations que l'usage en fut receu en Aphrique de son temps». Calvino,
Institution de la religion chrestienne, III, xx, § 31-33; CO, IV, col. 418-422.

45 Ibid
46 Calvin, A tous chrestiens, Pidoux, p. 20.



94 BRENNO BOCCADORO

fatto di esperienza personale47. Inoltre il piacere musicale ha origini
divine e tutto porta a concludere che è un dono previsto da Dio per
allietare gli uomini:

Or entre les autres choses, qui sont propres pour recréer l'homme et

luy donner volupté, la Musicque est, ou la première, ou l'une des

principalles et nous faut estimer que c'est un don de Dieu député à cest
usage48.

L'espressione «il nous faut estimer» sostituisce una nota personale
ai rituali argomenti ex auctoritate disponibili nelle fonti
veterotestamentarie sull'azione causale della musica - l'episodio di Saulo
liberato dal demonio della melanconia dall'arpa di Davide, le trombe
di Gerico, Eliseo trasportato dalla musica al delirio profetico. Ma
questi argomenti, Calvino doveva darli per scontati. Infatti non
facevano che trasformare in una verità rivelata le opinioni dei filosofi
greci sulla psico-fisiologia degli affetti: due correnti che Calvino
lascia correre tranquillamente in parallelo.

L'idea secondo cui, fra tutti gli oggetti sensibili, la musica è quello
che opera con maggiore efficacia sugli affetti si rifa alla Politica
aristotelica. Mentre la tesi di una «virtù segreta della musica» che

piega la volontà «en une sorte ou en l'autre» invoca l'autorità della
Repubblica platonica:

Mais encore y a-t-il davantage: car à grand' peine y a-t-il en ce
monde chose qui puisse plus tourner ou fléchir çà et là les moeurs des

hommes, comme Plato l'a prudemment considéré. Et de fait, nous
expérimentons qu'elle a une vertu secrette & quasi incroyable à

esmouvoir les coeurs en une sorte ou en l'autre49.

47 «Et à la vérité, nous cognoissons par expérience que le chant a grand force et

vigueur d'esmouvoir et enflamber le coeur des hommes». Calvino, Epistre au
Lecteur, Pidoux, p. 15.

Calvin, A tous chrestiens, Pidoux, p. 20.

Ibid., Pidoux, p. 20.



IL VINO DEI SALMI 95

La locuzione «vertu secrette» traduce il termine tecnico virtus
harmoniarum, sinonimo di qualità affettiva «tangibile», coestensiva

con il suono e l'armonia. Lo dimostra una metafora energica con cui
Calvino assimila l'azione della musica alla virtù inebriante dell'alcol,
assegnando un ruolo accessorio alla volontà dell'ascoltatore, semplice
spettatore passivo del proprio affascinamento:

Il est vray que toute parole mauvaise (comme diet Saint Paul)
pervertit les bonnes moeurs: mais quand la mélodie est avec, cela

transperce beaucoup plus fort le coeur, & entre au dedans: tellement que
comme par un entonnoir le vin est jette dedans le vaisseau: aussi le
venin & la corruption est distillée jusqu'au profond du coeur, par la
mélodie50.

Calvino non tenta di dar conto di questo potere mediante una
gerarchia dei sensi interni, limitandosi a rilevare il vincolo misterioso
stabilito dal canto sulle facoltà dell'anima. Ma il linguaggio è tecnico
e allegorico: nel suo campo semantico condensa una polifonia
densissima di significati allegorici presi in prestito alla tradizione
esegetica, letteraria e scientifica, la cui interpretazione consente
alcune conclusioni sul suo significato profondo. Il termine «fléchir»,
«flectere» molto diffuso, può attingere alla tradizione retorica del De
Oratore di Cicerone51 in cui il termine fìexanima designa l'energia
dell'eloquenza che, nell'accio, agisce sul corpo e l'immaginazione
«piegando» la volontà della giuria. Inoltre riemerge nel capitolo
dedicato da Costantino Africano alla iatromusica, una delle fonti più
autorevoli sui poteri dell'armonia52.

La metafora della musica che penetra nell'anima come un liquido
attraverso un imbuto ha alle spalle una lunga storia. L'idea di una sua

30 Calvin, A tous chrestiens, Pidoux, p. 21.
51 Cicerone, De Oratore, 2,44,187.
52 Infra.



96 BRENNO BOCCADORO

ascendenza platonica ha trovato ampio credito presso gli interpreti53.
Tuttavia nella Repubblica il liquido non è il vino ma un metallo
incandescente che liquefa i freni inibitori dell'anima, e la similitudine
gioca sull'equivoco fra il temperamento o carattere, l'educazione, e

la tempra dei metalli54.

Inoltre il termine «vaisseau», per «vaso», «recipiente», «vasellame»,

fr. «vase, vaisselle», più che alla tradizione platonica rinvia alle Sacre

Scritture e alla patrologia. La fonte è una metafora paolina (Rom.
9.21) circa il vasellame, onorevole o di uso vile, che il ceramista trae
dalla stessa massa di argilla. Calvino la conosce bene per averne
tratto profitto nella sua dottrina della doppia predestinazione. Lo
attesta il verbale del processo intentato al medico e dottore in teologia
Jérôme Bolsee, nemico di tale dottrina, che aveva rinfacciato a

Calvino di averne tratto profitto abusivamente55. In questo contesto

Cf. Ch. Garside, p. 23, con vari riferimenti bibliografici. Ecco il testo: «Ora

quando uno riconosce alla musica il potere d'incantare con il suono dell'aulos e

di riversare nell'anima, attraverso le orecchie, come fosse un imbuto quelle dolci
molli lamentose armonie che or ora dicevamo e passa tutta quanta la vita a

canticchiare allegro beandosi del canto, costui anzitutto, se in sé aveva qualcosa
d'animoso, l'ha temperato come ferro e da inutile e duro l'ha reso utile; quando
però, persistendo non smette, anzi prosegue l'incanto, ecco allora che lo fa

struggere e liquefare sino a esaurire del tutto il vigore dell'animo, sino a tagliare
via, per così dire, i nervi dell'anima e a renderla un combattente smidollato »

(Platone, Repubblica 411 a-b).
Cf. il Regime ippocratico (Hippocratis de Dìaeta, R. Joly (=J.) e S-Byl ed.,

Berlino, 1984, I, 13, p. 136). Allo stesso modo in cui il fabbro priva, durante la
fusione, il metallo del suo cibo e lo rinforza rinnovando la dose di acqua venuta

meno, il pedotribo rilassa il corpo umano col fuoco, privandolo di una parte del

suo nutrimento; rilassato, battuto, massaggiato e purgato, il corpo riacquista la

tempra iniziale.
«9. Alléguant le passage de saint Paul de la similitude des vaisseaux qui sontfaitz
en honneur ou opprobre, il a dit [se. Bolsee] qu'on en abusoit tout au contraire
de l'intention de Sainct Paul. Et s'est fondé sur ce que Sainct Paul dit qu'ilz ont
esté apprestez à leur perdition. Mais que Dieu a appresté les vaisseaux de grace
et de salut. Comme si par cela Sainct Paul vouloit dire que le meschant

s'appresté, et pas qu 'ils soit predestiné ny ordonné de Dieu 10. Sur cela
condamnant la doctrine de Dieu que nous suyvons, a dit qu'elle prétendoit à faire



IL VINO DEI SALMI 97

«vaisseau» è il corpo, come ricettacolo dell'anima, vas, vas

impuritatis, ossia il recipiente creato da Dio partendo dalla «terra»,
qui corrotto dal veleno del canto che penetra nel corpo attraverso il
sistema periferico.

L'identità fra vino e musica poteva anche rifarsi all'equivoco fra
crasi e armonia diffuso nel genere letterario del simposio56. Fenomeni

come l'incremento della temperatura del mosto in fermentazione
durante l'inverno e la sua effervescenza conducono gli autori a

supporre la presenza nel vino di una forte concentrazione di fuoco.
L'azione inebriante del vino, denso e caratterizzato da un forte tenore
alcolico57, è allora la conseguenza della sua azione calorifica58.

L'ebbrezza è il movimento disordinato degli spiriti vitali ad opera del
fuoco liberato nelle vene dal vino bevuto in quantità. L'idea di
moderare la virtù calorifica del vino nell'acqua è una conseguenza
logica, di cui rimangono tracce tangibili nell'odierno krasis, sinonimo

un Dieu tyran et une idole de Juppiter, telle que les payens l'ont forgée, allegant
un vers, où il est notamment parlé des tyrans, qui ont leur plaisir pour raison.

Après il a adiousté encore plus qu'en disant que Dieu a prédestiné à vie ou à

mort ceux qu'il a voulou, que nous le faisons autheur du mal et de l'iniquité». J.

F. Bergier ed., Registres de la compagnie des Pasteurs de Genève au temps de

Calvin, t. I (1546-1553), Ginevra, Droz, 1964, p. 86.
56 Di qui la consuetudine di designare la bevanda con i valori del temperamento. Cfr.

Xen., Oecon., XVII, par. 9. Stando al von Schwabe, ('Mischung' und 'Element'
im Griechischen bis Piaton: wort- und begriffsgeschichtliche Untersuchungen
insbesondere zur Bedeutungsentwicklung von 'stoicheion ', Bonn, Bouvier Verlag
H. Grundmann, 1980. Archiv fur Begriffsgeschichte. Supplementheft, 3, p. 25),
le ricette per la mescolanza del vino avrebbero stabilito il punto di riferimento per
la formazione del concetto generale di krasis: «aber auch dort bleibt das

Phänomen der Mischung von Wein und Wasser für die Bedeutung von krasis

massgebend».
57 Ateneo (Deipn., II, 38 d) descrive l'usanza di brindare con poco vino puro

immediatamente dopo la cena, in maniera analoga all'uso odierno dei liquori.
58 «Le persone anziane - scrive Aristotele - si inebriano prestissimo per la scarsezza

e l'esiguità del calore che per natura è infuso in essi. E anche i giovanissimi si

inebriano più presto a causa della quantità di calore che è infuso in essi. Sono

facilmente vinti, infatti, dal calore che sopraggiunge dal vino» (Arist., ap. Athen.,

Deipn., X 429 e).



98 BRENNO BOCCADORO

di «temperie» e «vino». La mescolanza poteva osservare intervalli
semplici o consonanti e provocare un'ebbrezza musicale59. Siccome
l'unità di misura è la coppa, il dosaggio genera rapporti semplici, che
molti autori interpretano in termini di armonia fra estremi numerici
pari e dispari60. Un esempio è l'esegesi di un verso di Esiodo, nelle
Questioni Conviviali di Plutarco, in cui una «quinta» di vino, ottenuta
temperando tre parti di acqua e due di vino, consente l'encomio di
un'ebbrezza «musicale» moderata da «freni» numerici consonanti61.

Un caso eloquente di equazione fra crasi e armonia è un episodio
preso in prestito dall'agiografia pitagorica alla vita leggendaria di
Empedocle, citato per venti secoli, da Boezio al Ficino62. Per sedare

59 Plut., Quaest. Symp., Ili, 9, 657 b sgg. Conservano le tracce di un prontuario
preciso di ricette i frammenti di un libro dedicato da Aristotele a questo
argomento: «le coppe rodie sono fatte di smirra giunco aneto, zafferano, balsamo,
amomo e cinnamomo cotti insieme: quel che da tutto ciò risulta, una volta versato
nel vino, a tal punto ne frena l'ebbrezza, da liberare anche degli impulsi venerei
rinfrescando lo spirito». Arist, Frammenti, XI 464 e; fr. 110, 111 Rose.

60 Esiodo (Opera 596, Hesiodi Theogonia; Opera et dies; Scutum, F. Solmsen, R.
Merkelbach e M.L. West, ed., Oxford, Typographeo Clarendoniano, 1970)

stempera una parte di vino in tre parti d'acqua. Anacreonte (Poetae Lyrici Graeci

fr. 63, fr. 43 T. Bergk, ed., I-III, Lipsia, B.G. Teubner, 1843) brinda con «dieci
misure d'acqua e cinque di vino». Diamo una lista di esempi con le porporzioni
(il vino al numeratore) e gli autori. Quinta e Decima 3:1, 5:2 (Athen., Deipn., X,
426-427 sgg.; Aristoph., Hipp., 1187; Gratin., fr. 183, 184; Pollux, VI, 18).

Unisono, 1:1 (Archipp., fr. 2; Philaeter., fr. 1; Strat., 22, 61; Alex.,//*. 58, 230,
244). Quinta, 3:2 (Philaeter., fr. 16). Quarta 3:4 (Ephipp.,/¦*. 11). Decima 5:2
(Hermipp., fr. 25; Eupol., fr. 8; Amips.; fr. 4, Nicochar., fr. 1). Duodecima 3:1
(Cratin., /r. 183 e 23). Doppia ottava 1:4 (Anaxil., fr. 43). Nonostante la
consonanza di tutti i rapporti sarebbe temerario rilevare un valore armonico in tutti
questi esempi. Le proporzioni sono armoniche perché gli estremi sono interi; ma
risultano tali perché l'unità di misura è la coppa.

61 Plut., Quaest. Symp., III, 9, 657 b sgg.
62 «Empedocle una volta salvò per mezzo della musica l'ospite suo Anchito, sul

quale un giovane si era scagliato con la spada in pugno. Anchito infatti, in qualità
di giudice, aveva condannato a morte, in pubblico giudizio, il padre di quel
giovane, e questi, in preda all'ira e con l'animo sconvolto, si era avventato con
la spada per uccidere, come fosse un omicida, colui che aveva condannato il



IL VINO DEI SALMI 99

la collera omicida di un giovane commensale ubriaco Empedocle
muta l'accordo della lira, cantando il verso omerico della «droga che

dissipa l'ira e il dolore». Nell'Odissea la droga di cui si tratta è una
bevanda dalla virtù sedativa versata da Elena nel cratere del vino, al
fine di impedire chi ne bevesse di versare lacrime. Ne viene che la
temperie del grave e dell'acuto nella melodia è come la crasi di un
vino drogato: annebbia gli spiriti e calma i dolori.

Infine il corpo come «vaisseau» può rinviare ai «vasi» sanguigni
e la metafora della melodia come «vino del testo», può rifarsi allo
spiritus, il veicolo delle sensazioni nella medicina galenica e nella
dottrina che, da Alberto Magno, avrebbe dominato la psicologia
dell'Occidente latino. Un punto di riferimento celebre è il testo di
Costantino Africano, in cui il canto di Orfeo «piega» l'animo degli
ascoltatori con l'efficacia del vino63. L'archetipo è l'equazione fra
il vino e il sangue compatibile con le Sacre Scritture e la tradizione
esegetica. Un nesso, sul versante scientifico, fra lo spirito del vino e

gli spiriti vitali, o esalazioni del sangue viene stabilito dall'autore dei
Problemi aristotelici, a proposito degli spiriti liberati nel sistema

nervoso dall'umore malinconico, che, come il vino forte, inebria
l'immaginazione producendo mania o depressione. E all'alba del

Cinquecento questa tradizione rinasce a nuova vita nella psicologia

proprio padre. Empedocle, che aveva in mano la lira cambiò tono eseguendo una
melodia dolce e rasserenante e subito cantò della droga che dissipa l'ira e il
dolore, e di tutti i mali rende dimentichi, come dice il poeta, e così evitò la morte
all'ospite suo Anchito e un omicidio al giovane». Giamblico, Vita Pythagorica,
113; H. Diels, ed. Die Fragmente der Vorsokratiker; nach der von Walther Kranz
herausgegebenen achten Aufl.; mit Einführungen und Bibliographien von Gert
Plamboeck, Amburgo, Rowohlt, 1957, 31 A 15.

«Quidam ergo Philosophi dicunt, sonìtum esse quasi spiritum, vinum quasi corpus,
quorum alterum ab altero iuvatur. Dicunt ali] quod Orpheus dixerit: imperatores
ad convivía me invitant, ut ex me se delectentur, ergo condelector ex ipsis, cum

quo velim eorum flectere possim, sicut de ira ad mansuetudinem, de tristitia ad
letitiam, de avaritia ad largitatem, de timore in audaciam. Haec est ordinatio

organorum musicorum atque vini circa sanitate animae». Constantinus Africanus,
Opera medica, Basileae, 1586, p. 14.



100 BRENNO BOCCADORO

musicale del Ficino, - interprete delle stesse dottrine platoniche sulla
musica citate da Calvino - in cui lo spiritus è un doppio psichico
dell'aerfractus ac temperatus che spira nel corpo della melodia. Ateo
o pitagorico, il Cinquecento è unanime su questo punto: la melodia
è lo spirito della musica e la melodia la musica dello spirito, vapore
stupefacente che si insinua nelle porte dell'anima.

La psico-fisiologia.

Nella storia del pensiero occidentale i vari tentativi di determinare
il significato della musica hanno avuto come corollario una riflessione
sui rapporti fra la virtù intellettiva e le facoltà inferiori dell'anima
portavoci del corpo nel concerto dei sensi interni. Infatti quando
l'organo del giudizio inclina in direzione della materia corporea,
pensiero e sensazione fanno tutt'uno e la virtù dell'armonia soggioga
la volontà dell'ascoltatore con l'efficacia di un farmaco. In cambio il
giudizio è autonomo quando le psicologie isolano nell'anima un

organo - ratio, virtù intellettiva, ratio intellectualis - grazie a cui la
volontà può opporsi all'opera di seduzione dei sensi. La difficoltà
nasce dal fatto che il «compartimento» fra virtù intellettiva e anima
sensitiva è tutt'altro che stagno. Nell'attività cognitiva l'informazione
transita dal particolare all'universale passando porta dopo porta la
scala delle potenze cognitive, dalle facoltà inferiori - l'anima
sensitiva, «motrice» e «cognitiva», ricettacolo dei sensi interni -
spiritus, sensus communis, imaginatio-phantasia, memoria -all'anima
razionale e intellettiva.

Questa scala delle facoltà mentali, disposte in un ordine gerarchico
secondo il grado di astrazione della funzione svolta, contiene in
potenza una riflessione linguistica circa il grado variabile di
determinazione concettuale dei segni combinati nella melodia ed è in

questo campo di indagini che occorre cercare la chiave per
comprendere l'atteggiamento del Cinquecento in materia di etica
musicale.

Secondo la corrente tradizione galenica, lo spirito è un'esalazione
del sangue prodotta dalla combustione degli alimenti. I suoi vapori



IL VINO DEI SALMI 101

contengono le potenze dei quattro elementi mutuamente temperate
secondo proporzioni variabili, musicali o meno. Quello del cervello
libera un pneuma aereo nelle cavità aeree dell'orecchio, nel quale le

potenze cognitive dell'anima possono insinuarsi per riportare le

immagini mentali (intentiones) delle melodie percepite. Mosso dagli
affetti, lo spirito bolle o gela, provocando collera o melanconia,
passioni intense o catatoniche, « acute » o « gravi ». Quando bolle
moltiplica la rapidità di operazione della fantasia, quando gela
paralizza il pensiero producendo melanconia e stati catatonici.

Vaga e confusa, l'immagine sonora veicolata dallo spirito viene
analizzata dal senso comune che la distingue dalle altre percezioni
sensoriali evitando le sensazioni reciproche. Giunge poi
all'immaginazione, dove viene separata dagli oggetti sensibili.
Portavoce del corpo nel concerto dei sensi interni, essa subisce le
ripercussioni del moto indeterminato della materia che si agita nei

quattro umori, attivi nei piani inferiori. Di qui la sua instabilità e la

sua definizione di anima irrazionale. Turbata, può esercitare una virtù
deformante sul corpo, servirsi degli spiriti vitali per alterare la materia
circostante, comunicando affetti e infezioni agli astanti. Nell'estasi
corre, lubrica e fugace, da una forma all'altra, giustappone immagini
incoerenti coordinate in maniera paratattica; genera visioni
arcimboldesche di elementi, animali acquatici, combinate ignorando
il genere e la specie: pensata la pioggia, vede i venti, dai venti passa
alle alte montagne, dalle montagne alle nevi.

L'immaginazione si limita a isolare le forme degli oggetti sensibili
dal tempo e dalla materia: separa la qualità della voce dal suo

supporto corporeo, consente di ricordare il canto in sua assenza o di

comporre mentalmente il contrappunto. Ma si tratta della più miope
fra le varie potenze dell'anima sensitiva. Definisce in maniera
grossolana, ricreando solamente «intentiones» e immagini mute. Se

gli esseri umani fossero ridotti all'immaginazione parlerebbero come
gli animali: cinguettio, lattati, gesticolazioni. L'immaginazione non
articola concetti verbali determinati dal punto di vista semantico;
parla il linguaggio non verbale del corpo: il linguaggio complesso e

intraducibile dei gesti, delle mani, delle inflessioni infinitesimali della



102 BRENNO BOCCADORO

voce sollevata dall'eloquenza; possiede i codici di tutte le arti dello
spettacolo, fra cui la danza e la melodia.

Con il senso comune, l'immaginazione è il teatro degli affetti,
organi della potenza appetitiva, proprietà dell'anima motrice, e luogo
della virtù concupiscibile e irascibile. La prima desidera ciecamente

l'oggetto del suo piacere, la seconda reagisce con collera e

indignazione. L'anima concupiscibile immagina piacere e dolore e

non ha altro scopo che mirare alla soddisfazione dei propri desideri.
Non ha limiti: isolato l'oggetto del piacere, spinge la volontà a

raggiungerlo. In virtù della sua difficoltà a verbalizzare i propri
concetti, approva senza riserve qualsiasi genere di melodia, buona o
cattiva. Debole nell'arte della disputado, è una cortigiana dai facili
costumi, che si abbandona senza riserve al fascino seduttore di
qualsiasi genere di melodia, buona o cattiva, etica o meno. È lo
«spirito» e il «vino» della musica.

Spetta alla ragione intellettiva, sede del discorso, il compito di
imporle un freno. Facoltà superiore, dibatte e discute: nelle persone
nelle quali domina naturalmente alla nascita, genera retori, avvocati,
oratori. Risale dalle specie individuali all'universale, corregge le cose

come dovrebbero essere, rettifica le forme deformate dalla percezione,
estrae le cause dagli effetti, e può domare i capricci delle facoltà
inferiori più vicine al corpo. Mentre l'anima sensitiva si irrita, prova
gioia o dolore, la ragione intelligente nota le disposizioni, talvolta
resiste, fugando gli affetti mediante attenta riflessione, talvolta
acconsente, abbandonandosi al corpo. L'ascoltatore è schiavo dei
sensi in virtù della potenza concupiscibile e irascibile dell'anima
sensitiva ma può reagire in virtù dell'anima intellettiva.

Le psicologie eclettiche più sensibili alla musica, come il
Neoplatonismo, riconducono questa dinamica ad un'armonia di
contrari, da modulare mediante modelli di natura matematica - ed è

in questo senso che la dottrina dell'armonia universale, disciplina per
eccellenza della giusta relazione fra forze antagoniste, riguarda l'etica.
L'equilibrio psichico, il grado zero del pathos, viene inteso come il
confronto, mediato da una «giusta misura», fra un forma agente -
l'intelligenza - e una materia paziente potenzialmente infinita a

intensità variabile - l'anima sensitiva, teatro delle passioni.



IL VINO DEI SALMI 103

Naturalmente la giusta misura è instabile e nel Cinquecento le sue
oscillazioni hanno determinato gli atteggiamenti dell'estetica, che

potrà invocare, come nel madrigale italiano, una musica che provoca
affetti più o meno estremi, oppure, come nel dispositivo calvinista, il
limite come freno moderatore dell'affetto, orientato a purificare
l'emozione.

Infatti anche la musica, doppio psichico dell'anima, vanta una
materia paziente e una forma agente: il suono e il testo o il numero
che lo determina. Nella percezione musicale è la potenza razionale o
intellettiva a percepire il testo, mentre all'immaginazione risponde il
significato della musica pura, fantastico e indeterminato dal punto di
vista semantico. Di qui la tesi umanistica circa la supremazia della
parola rispetto alla musica e il sospetto dei moralisti nei confronti
della musica pura. Basta spingere il parallelismo fra melodia e

potenze psichiche alle sue ultime conseguenze per giungere alla
conclusione che la musica pura è la potenza «irrazionale», o
dimensione «fantastica» del canto, il suo elemento incontrollabile,
«licenzioso e rilasciato». E siccome l'anima razionale è superiore al

corpo, il testo è più intelligente della sua veste sonora, e la musica
poetica è più razionale della musica pura.

L'anima e il corpo dei Salmi

Che gli elementi di questa psicologia offrano una ricostruzione
fedele del retroscena culturale dell'etica calvinista non ci è dato di

provare. Ma le conseguenze sono identiche: la valenza, negativa o

positiva, della musica dipende sia dalla «vertu secrette et incroyable»
della musica in sé, che dall'atteggiamento dell'ascoltatore nei suoi
confronti. I poteri di Orfeo appartengono sia a Davide che a Satana

e la volontà si trova dilaniata fra due tensioni antagoniste: cielo e

terra, anima e corpo, testo e musica. La musica è buona o cattiva in
sé: al contrario di Lutero, Calvino distingue la musica sacra «cantata
in presenza di Dio e degli angeli» e la musica profana prevista per



104 BRENNO BOCCADORO

«divertire i commensali a tavola»64. E la musica è buona quando è

sacra, cattiva se profana. Ma spetta all'ascoltatore porsi o meno in
sintonia con la sua virtù efficace. L'emozione musicale è edificante
allorché il testo del Salmo diventa strumento di contemplazione
divina. Ma a chi è stato predestinato da Dio alla salvezza rimane la
libertà di indurre l'anima a «peccare» musicalmente confinandola ad

un piacere colpevole delle facoltà inferiori.
Nelle Confessioni di Sant'Agostino65 il peccato musicale nasce

dall'abbandono della volontà all'incanto della melodia. L'autore
riconosce di «peccare a sua insaputa» quando la melodia commuove
più del Verbo che veicola. La stessa dicotomia fra testo e musica

riemerge nélYInstitution:

Or en parlant maintenant de la Musicque ie comprens deux parties,
asçavoir la lettre, ou subiect et matière. Secondement le chant, ou la
mélodie66.

E occorre che la mente sia più attenta al significato spirituale del
testo che all'armonia musicale:

Et certes si le chant est accomodé à telle gravité qu'il convient avoir
devant Dieu et devant ses Anges, c'est un ornement pour donner plus de

grace et dignité aux louanges de Dieu, et est un bon moyen pour inciter
les coeurs, et les enflammer à plus grande ardeur de prier: mais il se faut
tousiours donner garde que le aureilles ne soyent plus attentives à

l'harmonie du chant, que les esprits au sens spirituel des parolles. Ce

que Sainct Augustin confesse en un autre passage avoir craint, disant

qu'il eust désiré qu'on eust observé partout la façon de chanter qu'avoit
Athanase: assavoir, laquelle ressemble mieux à une lecture qu'à chant:
mais il adiouste d'autrepart que quand il se souvenoit du fruit et de

64 «& ainsi qu'il y a grande différence entre la musicque qu'on faict pour resjouir
les hommes à table & en leur maison: & entre les psalmes, qui se chantent en

l'Eglise, en la présence de Dieu & des Anges». Pidoux, p. 17.
65 Saint Augustin, Confessions, Paris, Garnier, 1964, Ch. 33, pp. 236-237.
66 Calvin, A tous chrestiens, Pidoux, p. 21.



IL VINO DEI SALMI 105

l'édification qu'il avoit receue en oyant chanter à l'Eglise, il enclinoit
plus à la partie contraire, c'est d'approuver le chant.

Che la melodia, indeterminata dal punto di vista semantico, risponda
alle facoltà inferiori del corpo non viene dichiarato espressamente; ma
la metafora circa la sua virtù inebriante parla chiaro e rinvia alle

operazioni dell'anima irrazionale. La melodia è il «vino» del canto:

moltiplica l'energia del testo e quando il testo è corrotto distilla un
veleno mortale nel profondo del cuore. E naturalmente è questo il
luogo per porre l'intelletto sopra la vis imaginativa, che gli uomini
condividono con gli animali:

Et en cela (diet Saint Augustin) gist la différence entre le chant des

hommes & celui de oiseaux. Car une linote, un rossignol, un papegay
chanteront bien: mais ce sera sans entendre. Or le propre don de

l'homme est de chanter en sachant ce qu'il dit. Après l'intelligence doit
suivre le coeur et l'affection: ce qui ne peut estre que nous n'ayons le
Cantique imprimé dans notre mémoire, pour jamais ne cesser de

chanter67.

Da un lato l'intelletto, dall'altro il corpo con il cuore e l'affetto.
All'intelletto risponde il testo e alla melodia il canto degli uccelli,
ossia la dimensione «animale» della musica. Il suo potere è utile in

quanto aggiunge al testo sacro un valore emozionale che può servire
a trascinare a Dio un'anima ancora troppo debole. Ma occorre premunirsi

contro di essa perché il suo linguaggio è «fantastico» - è con
questo termine che il Rinascimento designa la musica strumentale,

«pura», senza parole. Attraverso i modi e gli intervalli il contrappunto
dice la collera e la melanconia, i moti indeterminati dell'anima
irrazionale. Ma non esprime nulla di determinato dal punto di vista
semantico: suscita nell'anima idee incontrollabili, affetti smisurati e

consente allo spettatore di immaginare ciò che crede. È probabilmente
questo il motivo che spinge Calvino ad ordinare nel 1541 la

67 ibid., p. 21.



106 BRENNO BOCCADORO

conversione dell'organo della cattedrale, «cornamusa del diavolo», in
stoviglie di peltro per l'ospedale.

Un altro sintomo è la terminologia di Calvino, altrettanto evasiva
di quella dei suoi colleghi umanisti trattandosi di descrivere la cattiva
musica. Suoi attributi sono il canto «frivolo e leggero», «legier et
volage»; la musica sprovvista di gravitas e di maestà - «poids et
majesté» -; le canzoni che incitano alla lussuria, «chanson
deshonnestes & impudiques, lesquelles non sans cause ils estiment &
appellent poison mortel et satanique, pour corrompre le monde».

Riemergono i topoi platonici sui modi effeminati e rilasciati, che
invitano l'ascoltatore a rompere i freni inibitori dell'anima in
direzione del vizio e dell'eccesso «qu'elle ne soit point l'occasion de

nous lascher la bride à dissolution, ou de nous effeminer en délices
désordonnées». Idealmente questa dottrina avrebbe potuto condurre
ad una condanna della dissonanza e della varietà musicale, come
Boezio, che insiste sull'esilio imposto a Timoteo di Mileto, colpevole
di avere corrotto la gioventù mediante l'aggiunta di una corda
supplementare alla cetra che avrebbe reso la musica cromatica e

modulante. Nel Quadrivio medievale, il problema del significato
fantastico della musica veniva liquidato dall'assimilazione del suono
al numero, elemento razionale e freno moderatore dell'affetto. A
Calvino quest'estetica non basta - non a torto, d'altronde, in quanto
nemmeno il suono proporzionato è in grado di rivalizzare con la
determinazione semantica del testo. La sua «matematica» è il testo
cantato. Elemento razionale «moderatore» frena il valore fantastico
della melodia come l'acqua tempera la virtù calorifica del vino.
«Occorre cantare col cuore» scrive Calvino. Ma che il lettore si

guardi dal confondere la parola «cuore» con l'affetto e il solletico
esercitato dalla musica sul sistema periferico. Un abile colpo di mano
devia l'immaginazione dell'interprete dal «cuore» ali'«intelletto»:
«Que les chanson spirituelles ne se peuvent bien chanter que de

coeur. Or le coeur requiert l'intelligence»6*.

Ibid. p. 21.



IL VINO DEI SALMI 107

Testo e melodia edificano quando elevano lo sguardo del fedele

verso l'alto. La musica è buona quando accompagna un testo sacro,
il Salmo, che Dio stesso ha rivelato a Davide. Il testo contiene il
Verbo e va servito per primo, imponendo un freno all'elaborazione
melodica e attraverso una prosodia strettamente sillabica in lunghe e

brevi. Compreso e recitato ad alta voce, il Salmo consente la
comunione nella preghiera, serve da mutua emulazione fra i fedeli.
Combinato alla melodia e cantato col cuore e l'intelletto, serve da

incentivo all'anima ancora troppo debole, agevolando la comunione
della mente con la divinità69.

Di qui l'anatema lanciato in un passo dell' Institution contro le
costruzioni contrappuntistiche della musica franco-fiamminga accolta
nella musica cattolica:

[...] mais il se faut tousjours donner garde que les aureilles ne soyent
plus attentives à l'harmonie du chant, que les esprits au sens spritituels
des parolles. Quand donc on usera de telle modération, il n'y a aucun
doute que ce ne soit une façon tressaincte et utile; comme au contraire,
les chants et mélodies qui sont composées au plaisir des aureilles
seulement, comme sont tous les fringots et fredons de la Papisterie, et

tout ce qu'ils appellent musique rompue et chose faite et chants à quatre
parties, ne conviennent nullement à la majesté de l'Eglise et ne se peut
faire qu'ils ne desplaisent grandement à Dieu70.

Nel suo commento à questo passo Pierre Pidoux nota che «i termini
al contempo vaghi e precisi di Calvino non potevano che riferirsi a

certe pratiche della musica sacra cattolica in cui l'abbondanza dei
melismi o la complessità della polifonia impediscono l'intelligenza

69 «Parquoy Chrysostome exhorte tant hommes que femmes & petits enfans, de

s'accoustumer à les chanter, afin que cela soit comme une méditation pour
s'associer à la compagnie des anges». Ibid., p. 21.

70 Calvin, Institution de la religion chrestienne, (redatto nel 1545), III, xx, § 32; CO,

IV, col 418-422.



108 BRENNO BOCCADORO

delle parole cantate»71. In realtà la terminologia di Calvino è

tutt'altro che «vaga». L'espressione «musique rompue» è un
tecnicismo desunto dal latino musica fractibilis, sinonimo di «musica
misurata». «Chose faide» designa la res facta, composizione scritta,
come antitesi al contrappunto improvvisato. Questo linguaggio non
si limita alla condanna degli abusi contrappuntistici: coinvolge nella
musica che «non piace a Dio» l'insieme della polifonia
cinquecentesca accolta nel culto cattolico, melismatica o meno: la
musica di Josquin Depres, Willaert, Gombert, Lasso, Victoria,
Palestrina ecc. Secondo i canoni teorici dell'epoca, la polifonia è una
mescolanza di qualità contrarie, che i migliori autori, dal Ficino a

Girolamo Mei, identificano agli elementi in conflitto nel corpo.
Soprano, contralto, tenore e basso rispondono rispettivamente alla bile
gialla, al sangue, alla pituita, e alla melanconia. Questa musica,

quindi, «dispiace profondamente a Dio» perché opera una diffrazione
dell'Idea espressa nel testo sacro: declina la sua fondamentale unità
in quattro interpretazioni contradditorie. Riveste il senso del testo
mediante una fitta trama di melodie dal significato «fantastico»
intraducibile verbalmente. Si tratta dell'argomento classico, desunto
da un passo delle leggi platoniche, contro la polifonia, che negli stessi

anni seduce anche i cardinali del Concilio di Trento, che minacciano
di ridurre la liturgia cattolica al semplice canto gregoriano.

È molto probabile che nell'estetica di Calvino la condanna della

polifonia rappresenti qualcosa di più che un semplice problema di
percezione. L'idea di una frattura dell'universalità incolore nel
movimento indeterminato degli elementi, rappresenta lo specchio
della discordia segnata dal peccato originale fra anima e corpo.
All'inizio dei tempi, prima che il peccato seminasse la discordia fra
l'uomo e il creatore, l'anima umana aveva ordine, misura perfetta e

71 «Les termes à la fois vagues et précis de l'Institution ne peuvent donc se

rapporter qu 'à certaines pratiques musicales catholiques. Calvin vise les pièces
dans lesquelles l'abondance des mélismes ou la complexité de la polyphonie
entravent l'intelligence des paroles chantées». Ibid, p. XVI.



IL VINO DEI SALMI 109

movimenti organici regolati da misure perfette72. Ragione e

sensazione operavano all'unisono e l'ordine divino si estendeva alle
facoltà inferiori della composizione umana, compreso il corpo.
Adamo aveva i sensi «ben temperati»:

Adam [.,.] jouissoit d'une droicture d'esprit, avoit ses affections bien

reiglées, ses sens bien attrempez et tout bien ordonné en soy pour
représenter par tels ornamens la gloire de son créateur. Et combien que
le siege souverain de ceste image de Dieu ait esté posé en l'esprit et au

coeur [...] il n'y a eu nulle partie, iousques au corps mesme, en laquelle
il n'y eust quelque estincelle luisante73.

Intelligenza e volontà avevano «une parfaite droicture» e le parti
organiche erano naturalmente inclini ad «obbedire» e conspirare nel
bene74, sino al momento in cui il peccato venne a pervertire l'ordine
corrompendo la virtù intellettiva e la volontà, «garrottée sous
meschantes convoitises»15. Ritorna, nel racconto della genesi,
l'immagine del corpo come - «vaisseau» - fragile recipiente di terra
e fango - «terre et fange»16, - oscuro ricettacolo in cui l'anima e lo
spirito abitano come in una prigione. Ed è la presenza di questo
stesso termine a conferire una dimensione ontologica alla descrizione,
nell'Institution, dell'affascinamento musicale come avvelenamento ad

opera della melodia.

72 Calvin, Institution de la religion chrestienne, I, 15, 8, OC, 3, 229.
73 Ibid., I, 14, 20; OC, 3, 221.
74 Ibid., I, 15, 8; OC, 3, 229.
75 «Car l'entendement humain, à cause de sa rudesse, ne peut tenir certaine voye

pour chercher la vérité, mais extravague en divers erreurs: et comme un aveugle

qui tastonne en ténèbres, se heurte ça et là, iusques à s'égarer du tout [...]. Ainsi
il se tourmente d'une folle curiosité à chercher choses superflues et de nulle
valeur. Quant est des choses nécessaires, ou il les mesprise du tout, ou au lieu de

les regarder, il les guigne comme en passant». Ibid., H, 2, 12; OC, 3, 313.
76 Ibid., I, 15, 1; OC, 3, 216.



110 BRENNO BOCCADORO

Dio sa a che punto siamo inclini a divertirci in vanità. Allo stesso

modo in cui la nostra natura ci induce a cercare tutti gli strumenti di

divertimento folle e vizioso77.

Il male della musica è allora il divorzio fra «cuore» e «intelligence»;
fra la melodia e il Verbo rivelato. Resta la luce «inferiore» dello
spirito che Dio ha isolato nell'anima umana attraverso le Sacre

Scritture, occhiali prescritti agli uomini «per decifrare le cose
celesti»78 e come rimedio per la loro fondamentale miopia.

Brenno BOCCADORO

Università di Ginevra

77
« [...] car il cognoist [se. Dieu] combien nous sommes enclins à nous resjouir en

vanité. Tout ainsi donc que notre nature nous & induit à chercher tous moyens
de resjouissance foie et vicieuse». Calvin, A tous chrestiens, Pidoux, p. 20.

78 Calvin, Institution de la religion chrestienne, I, I, 6, 1; OC, 3, 82.


	Il vino dei salmi : Giovanni Calvino e l'etica musicale

