
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 48 (2004)

Artikel: Joachim du Bellay : création poétique, valeurs morales et choix de vie

Autor: Millet, Olivier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-269335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-269335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JOACHIM DU BELLAY : CREATION POETIQUE,
VALEURS MORALES ET CHOIX DE VIE

Certaines éditions du plus riche ensemble de commentaires de la
Renaissance sur Horace, sans doute connu de Joachim Du Bellay,
comportent une série de bois gravés illustrant l'œuvre de l'auteur
latin et glorifiant la figure du poète inspiré1. Le premier de ces bois,
placé au début du premier livre des Carmina, met en scène de
manière imagée le thème de la première ode et représente pour cela
les différents types d'activité évoqués par le texte antique, qui exalte
la condition du poète Horace en opposant celle-ci à d'autres modes
d'existence. Le bois gravé place au premier plan une figure du poète
couronné, mais il exalte sa supériorité par rapport à seulement quatre
autres « états », comme on disait au XVIe siècle, alors que le poème
d'Horace énumère sept types d'activité. Dans l'image moderne, le
poète se distingue d'un marchand, d'un laboureur, et d'un soldat, à

quoi s'ajoutent deux sportifs en train de lutter. On est passé du

monde social et moral diversifié évoqué par l'ode latine, et où chacun

prend son plaisir dans l'occupation qui lui agrée, à une représentation
simplifiée, qui assure aisément le triomphe du poète sur les autres

figures. Pour un jeune gentilhomme comme Joachim Du Bellay, tenté

par la carrière poétique, il y avait de quoi réfléchir, et peut-être
douter. Ses études juridiques et ses goûts littéraires le destinaient à

faire carrière au service de la monarchie, comme cela se fit pour tant

1 Nous avons consulté l'édition de Venise, Q. Horatii Flacci Opera cum quinqué
commentariis, 1540. Voir sur ces éditions (qui comprennent le commentaire de J.

Badius) R. Lebègue, « Horace en France pendant la Renaissance », Humanisme

et Renaissance, 4, 1936, p. 289 sq. Sur la connaissance qu'a Du Bellay au moins
du commentaire de J. Badius, voir l'édition Screech des Regrets, Genève, Droz,
1966, p. 19 et 23.



24 OLIVIER MILLET

d'autres « administrateurs », recrutés systématiquement sur la base de

leurs compétences humanistes2. Mais ces mêmes goûts lui suggéraient

aussi de privilégier éventuellement, avec la voie de la poésie,
une vocation de lettré humaniste, d'un type nouveau pour un membre
de son ordre social. Nous voudrions ici examiner la façon dont les

premières publications de Du Bellay reflètent une hésitation entre ces
deux pôles sinon opposés, du moins distincts. Ils impliquent en effet,
avec des choix de vie différents, des valeurs sociales et morales
distinctes, voire des figures du poète assez différenciées. Plutôt que
de revenir sur la diversité des « masques successifs »3 adoptés par
Du Bellay au cours de sa carrière poétique, nous voudrions insister
sur la manière dont les postulations en question marquent les textes
de ses premières publications d'une tension repérable dans la façon
dont la méditation morale du poète, inspirée par des topiques
disponibles, reflète également les rêves ou les angoisses de sa

fantaisie.

L'itinéraire de Du Bellay au cours de l'année 15494 est bien
connu. Quand il publie, au début de cette année-là, La Deffence ainsi

que L'Olive et quelques autres œuvres poétiques, qui comprennent le
recueil des Vers lyriques, le poète est pour ainsi dire un inconnu, sans

rapport direct avec la cour. Si son ambition est sans doute double, à

la fois sociale et poétique5, la première ne peut s'appuyer que sur le

Voir G. Gadoffre, La Révolution culturelle dans la France des Humanistes,
Genève, Droz, 1997.

Voir R. Mélançon, « Les masques de Du Bellay », Etudes littéraires, 22, hiver
1989-1990, p. 23-34.
Sur la chronologie de ces textes, et la question de la date de La Deffence, voir
dans l'édition des Œuvres complètes, Paris, Champion, 1" volume (éd. Fr. Goyet),
2003, la note de la p. 373, qui prend en compte les arguments d'Y. Giraud en
faveur d'une parution en 1550. Nous nous en tenons à la date traditionnelle, car
il nous semble que la dédicace de La Deffence fait allusion aussi à la parution
(simultanée, donc) de L'Olive et des Vers lyriques.
Voir Fr. Joukovsky, La Gloire dans la poésie française et néo-latine du XVP
siècle (des Rhétoriqueurs à Agrippa d'Aubigné), Genève, Droz, 1969, p. 202 sq.



JOACHIM DU BELLAY 25

succès éventuel de cette publication, ainsi que sur l'aide possible du
célèbre cousin, le cardinal Jean Du Bellay, auquel est dédiée La
Deffence. Mais cette dédicace n'évoque que les ambitions poétiques
de Joachim, qui présente à son parent « les premiers fruictz, ou pour
mieux dire les premieres fleurs du Printens » de sa plume, sans

aucune allusion à une possible carrière dont le jeune homme placerait
l'espoir sous la protection de son illustre homonyme. Au contraire,
avec la venue d'un certain succès, et l'introduction à la cour, qui eut
lieu en juin 1549, le poète n'hésite pas, dans le Recueil de poésie,

paru à la fin de l'année, à faire état, même si c'est sur un mode
allusif, des espoirs qu'il a de voir son puissant parent devenir son

protecteur en vue d'une carrière sociale :

Moy jeune, & encores peu fier
Laissant la maison paternelle
Au ciel je m'oseray fier
Dessoubs la faveur de ton aile :

Aile, dont la plume dorée
De tout le monde est adorée.

[••*]

Mais les dieux n'ont voulu chasser
De moy cet heur tant souhaitable,

Que d'estre tien [,..]6.

C'est qu'entretemps Joachim avait été présentée à Marguerite de

Valois, qui l'encouragea dans son entreprise poétique, évidemment,
mais sans doute aussi en vue d'autres perspectives7. Des premières
publications aux suivantes, on peut ainsi percevoir des variations dans

la façon dont notre auteur envisage sa position, et évalue moralement

6 Œuvres complètes, 2ème volume, (Recueil de poésie, « Vers lyriques », VII, v. 85

sq. et 103 sq.), Paris, Champion, 2003, p. 120.
7 Voir H. Chamard, Joachim Du Bellay 1522-1560,19001, Genève, Slatkine Reprint,

1978, p. 222, et, pour l'autre ambition, V.-L. Saulnier, Du Bellay, Paris, Hatier,
1951, p. 12, mais qui ne mentionne pas ces vers à Jean Du Bellay.



26 OLIVIER MILLET

la vocation du poète dans le cadre des activités sociales ambiantes.
Dans La Deffence, tout à son affaire d'exalter la nouvelle mission
nationale des poètes, Joachim leur assigne, et s'accorde donc à lui-
même, une position héroïque, notamment au moyen d'images
militaires. Il transfère ainsi les valeurs traditionnelles de la gloire
aristocratique sur les nouveaux défenseurs culturels de la monarchie

française, sans dénier évidemment aux représentants de sa classe leur
droit et leur devoir de s'illustrer à la manière traditionnelle. Mais en

tout cas La Deffence semble exclure, pour ceux qui veulent se vouer
à la vocation poétique, une carrière dans les charges publiques. C'est
à propos du « long Poëme Françoys » que Du Bellay précise sa

position à ce sujet, genre d'écrire justement consacré à la gloire des

armes, mais qui représente pour le poète le maximum d'exigences
littéraires en même temps qu'il promet une « gloire non vulgaire » à

ceux qui y réussiront. L'auteur dessinant, au début de ce chapitre, les

qualités nécessaires au poète élu, ajoute aux dons de la nature et à la
culture classique le fait qu'il doit aussi être

Non ignorant des parties, et offices de la vie humaine, non de trop
haulte condition, ou appelle au regime publiq', non aussi abject, et

pauvre, non troublé d'afaires domestiques, mais en repoz, & tranquilité
d'esprit, acquise premièrement par la magnanimité de [s]on couraige,

puis entretenue par [s]a prudence, et saige gouvernement [...].

Poète-philosophe en même temps qu'expérimenté et valeureux, noble,
sinon par sa condition sociale, du moins par ses sentiments, en tout
cas dégagé des soucis sociaux et matériels, cette figure idéale doit se

détourner de la carrière des honneurs et des charges publiques, c'est-
à-dire rester libre de toute autre ambition que la poétique. On note

qu'à ce compte, une poétesse comme Marguerite de Navarre (« de

trop haulte condition »), ou un poète néo-latin comme Jean Du

Op. cit., II, v, p. 56. Une note renvoie à Juvénal, Satires, VII, v. 57 sq., qui
mentionne l'absence de souci matériel, et le cadre rustique - nous y reviendrons

- qui permet la liberté correspondante.



JOACHIM DU BELLAY 27

Bellay, malgré les éloges contenus dans la dédicace de La Deffence
sur ce cardinal poète, n'auraient pas pu remplir ce cahier des charges.
Le chapitre III contenait déjà le passage bien connu dans lequel
l'auteur esquisse le caractère ascétique du mode de vie correspondant.
C'est le moment sacrificiel et mélancolique de la vocation, qui exige
d'être

mort en soymesmes suer, & trembler maintesfois : & autant que notz
Poetes Courtizans boyvent : mangent & dorment à leur oyse, endurer de

faim, de soif, & de longues vigiles9,

et le chapitre V revient ensuite sur ce thème en défendant l'honneur
des poètes par une attaque contre les âmes viles qui placent au-dessus
de la recherche de la gloire « Les Allechementz de Venus, la gueule,
& les ocieuses plumes » qui « ont chassé d'entre les Hommes tout
désir de l'immortalité »10. A ces plaisirs hédonistes trouvés « aux
Jeuz, aux Baings, aux Banquez, et autres telz menus plaisirs »

s'oppose le renoncement du poète, qui parie sur la mémoire qu'aura
de lui la postérité. De ces différents passages, ressort une typologie
complexe. Les âmes d'élite qui aspirent à la gloire s'illustrent par la

grandeur militaire ou politique, vocation naturelle, dans le monde
moderne, des « Grands » (par là exclus de l'autre vocation), ou bien,
dans le cas des poètes, par l'immortalité que leur vaut leur œuvre11.

Op. cit., II, 3, p. 53 (texte emprunté à Speroni, voir note 3 p. 393 sq., et peut-être
aussi inspiré d'Horace, Art poétique, v. 412-414).
Loc. cit., p. 59. La note 2 de la p. 399 renvoie à la source paraphrasée, Pétrarque,
Canzoniere, sonnet VII, cependant que notre citation suivante correspond à un

passage du Pro Archia (§ 13 et 29). Ajoutons à la référence pétrarquienne la

paraphrase de celle-ci par Luigi Alamanni (Opere toscane, Lyon, 1532, p. 411,
dans une pointe contre la France) : Godi pur Francia, et poi che sol ti piace /
Segui Vener, le piume, et Vocio, e 1 vino, /Virtù fuggendo, et quanto al senso

spiace (« Satira XII. et ultima »). A la fin de cette satire (p. 417), Alamanni
mentionne aussi la gola, à propos cette fois de la Germanie.
Dans le Pro Archia de Cicerón (voir les références note précédente, et § 19), les

lettres apparaissent plutôt comme moyen de délassement pratiqué par les hommes



28 OLIVIER MILLET

Loin de s'opposer, même si elles s'excluent, la vie active et la vie
contemplative présentent, chacune dans son registre, deux visages, un
noble et un ignoble. La première, celle des Grands ou des serviteurs
de la monarchie, poursuit énergiquement le bien public, mais ne

permet pas à ses représentants de se consacrer à de grandes
réalisations poétiques. Dans sa figure inversée et ignoble, c'est la vie
oisive des courtisans, bons à rien inactifs ou faussement actifs, et elle
sera incarnée par l'ambition prise en mauvaise part, ou par
1'« avarice », sans parler de sa figure malheureuse en la personne de

ceux qui sont victimes, comme Joachim par moment, des soucis

domestiques. La vie contemplative, elle, celle des poètes, participe au
même projet collectif et politique de la grandeur nationale, mais dans
le registre ascétique et culturel de la création littéraire, et c'est elle
qui confère aux représentants de la première sa consécration
historique, au moyen de la mémoire qu'elle éternise des grands
règnes. Dans sa figure inversée et ignoble, c'est la sous-catégorie
particulièrement détestable des « poètes courtisans », lesquels
cumulent le double défaut de se soumettre à la tyrannie de médiocres
besoins, et de prostituer la poésie. Du Bellay s'efforce ainsi de
combiner des topiques diverses dont il hérite, et qui proviennent à la
fois de l'antiquité, notamment de Cicerón et d'Horace, ainsi que de
l'humanisme italien. Mais à ces traditions qui nourrissent sa réflexion
et qui soutiennent ses positions s'ajoute le fait moderne, chrétien et
national, de la monarchie française. Du Bellay participe de cette
réalité, dont il est solidaire, comme sujet du roi, en particulier comme
membre de l'ordre de la noblesse, désireux de s'illustrer en tant que
tel, dans le cadre des nouvelles réalités de la monarchie des Valois.
Dans ce cadre, les différentes traditions dont Du Bellay est l'héritier
se composent de manière originale, comme on le voit bien dans La
Deffence, de façon à dessiner la figure d'un poète à la fois voué à

une mission publique et nationale, et se consacrant sans réserve à

Yotium litteratum qui permet la réalisation de cette mission. Ce sont

d'action, ou comme instrument de stimulation les encourageant à la vertu, grâce
à la promesse d'immortalité qu'elles représentent.



JOACHIM DU BELLAY 29

donc, en dernier ressort, des rapports inédits de la vie publique et de

la vie privée, ainsi que des devoirs attachés à l'une et à l'autre, qui
sont formulés de manière nouvelle par notre poète dans son œuvre,
mais aussi exprimés par lui sur le monde d'une tension, et non sans
certaines hésitations, comme on va le voir. C'est ce que nous
voudrions maintenant faire ressortir des deux premiers recueils

lyriques publiés par Joachim, les Vers lyriques et le Recueil de

poésie.

D'abord, une hypothèse. On sait que le poète ne fait figurer dans

ses premières publications12 que ses initiales I.D.B.A. (« Joachim Du
Bellay Angevin »), et ne les signe que de sa devise, empruntée à un
vers d'Horace, Cáelo Musa Beat13, et cela jusqu'à la parution des

recueils romains, au retour en France, en 155814. Les privilèges
accordés à l'imprimeur en 1549 et en 1550 ne mentionnent pas le

nom du poète. Les critiques ont signalé15 qu'il s'agit d'un faux

anonymat, puisqu'il était possible, dans le cas de La Deffence par
exemple, de rapprocher ces initiales de la mention du nom du poète
dans les vers de Dorât figurant en pièce liminaire (mais il s'agit d'un
texte en grec), ou, dans le cas de L'Olive, des pièces liminaires
(latines) due à Dorât, puis à Salmon Macrin, ou encore de rapprocher
ces signes du nom du dédicataire de La Deffence, le cardinal Jean.

Plutôt que de voir dans cette fiction d'anonymat, comme le fait le

polémiste Barthélémy Aneau, une autoglorification univoque de

l'auteur, ne convient-il pas de déchiffrer ces signes comme une trace

12 A l'exception du dizain isolé, « A la ville du Mans », pâme dans les Œuvres

poétiques de Peletier du Mans, en 1547, ce qui peut s'expliquer par un besoin

d'identification bien compréhensible dans ce cas.
13 Sur le sens de cette devise, voir Œuvres complètes, II, op. cit., p. 361 et 418.
14 L'histoire de ces détails, que nous ne pouvons suivre ici, est fort instructive. Voir

les « progrès » des privilèges dans la désignation du poète, du recueil suivant, de

1552 (« I.D.B.A. ») à celui des recueils romains, fin 1557 (le poète, nommé, y fait
l'objet d'un éloge de la part du roi en raison de sa fonction au service de la

monarchie).
15 Voir l'édition par J.-Ch. Monferran de La Deffence, Genève, Droz, 2001, p. 64.



30 OLIVIER MILLET

d'hésitation, le nom se dérobant dans sa littéralité au moment même
où il s'exhibe discrètement, mais dans une forme à l'antique Ce qui
n'est pas inscrit, c'est en tout cas, comme le dit Aneau, le « surnom
gentil de ta lignée », « attendu mesmement qu'il est honneste : et
bien noble »16. Mais justement, dirons-nous, c'est là le problème.
L'auteur ne signe pas davantage ses textes quand, en octobre 1549,

il se tourne vers Marguerite de Valois pour lui dédier son Recueil de

poésie, puis, en 1550, dans la préface « Au lecteur » de la seconde

Olive11, dans laquelle, plus nettement encore que dans la première
préface, il prend ses distances par rapport à l'activité poétique, sur le
ton un peu snob d'un gentilhomme au-dessus de cela. Ses initiales,
comme sa devise, spirituellement aristocratique, peuvent donc

signifier également l'attitude de supériorité de qui se hausse au-dessus
de sa propre origine au moyen de la poésie, de manière à inscrire son

nom dans le marbre de l'éternité, ou bien le ton détaché d'un noble

qui n'entend pas réduire le prestige attaché à son nom à la diffusion
de poèmes sur du papier imprimé.

Les Vers lyriques, premier recueil18 publié parallèlement à La
Deffence et à L'Olive19, ne laissent, eux, aucun doute sur les valeurs
morales et les choix de vie qu'y affiche le poète. Chaque pièce de ce
recueil est dédié à un destinataire, singulier ou pluriel, avec deux

exceptions significatives. « Le Chant du désespéré » n'a pas de

dédicataire : la parole lyrique, quand elle chante la mélancolie, exclut

16 Texte reproduit dans l'édition de J.-Ch. Monferran, op. cit., p. 310.
17 Voir la référence note 13.
18 Voir les présentations, que nous suivons en partie, de V.-L. Saulnier, op. cit., p. 38

sq. et de D. Aris et Fr. Joukovsky, dans leur édition des Œuvres poétiques, t. 1,

Paris, Bordas, Classiques Gamier, 1993, p. XXXIII sq.
19 Nous ne traiterons pas ici de ce canzoniere, d'une part en raison des contraintes

génériques, très fortes, auxquelles il est soumis, et parce que son cadre fictionnel
(bucolique), et les valeur qu'il promeut se rattachent de notre point de vue sans

problème à ceux des Vers lyriques.



JOACHIM DU BELLAY 31

toute adresse20, pour signifier le repliement de la parole sur elle-
même. Quant à l'épitaphe de Clément Marot, elle s'adresse, de façon
topique, à un anonyme passant qui n'est mentionné que dans les vers,
mais pas dans le titre. Pour les autres poèmes, qu'il s'agisse du
« Fleuve de Loire », destinataire de la première pièce, ou des

personnes humaines, qui n'apparaissent qu'au titre d'amis ou de
relations intimes21 du poète, ces diverses figures appartiennent toutes
au cercle de la vie privée, de manière cohérente avec le cadre spatial
des poèmes, inscrits, explicitement ou implicitement, dans un paysage
rustique. Ce cadre, constamment décrit ou évoqué, signifie un desude

retraite, d'origine notamment, mais non exclusivement,
épicurienne. Le poète projette même sur son ami Ronsard le

comportement correspondant à ce cadre, qui implique le refus de la
vie publique :

Amy, qui pour vivre
Des ennuyz délivre,
Que la court procure,
T'es venu ranger
Comme un étranger,
En la tourbe obscure :

Ne regrete point
L'ambicieux poinct
De cete faveur.
Le ciel favorable
D'un plus honorable

T'a fait receveur, (ode IV, v. 102 sq.)22

20 Mais non toute apostrophe : au vers 61 sq., la voix invoque Dieu en le suppliant
de frapper de mort le poète.

21 Dans le cas des pièces V, « A deux Damoyzelles », et XI, « A une Dame cruelle
et inexorable ».

22 Œuvres complètes, II, op. cit., p. 60.



32 OLIVIER MILLET

Cette constatation précise la signification qu'il faut accorder à l'image
du retrait épicurien : elle désigne moins le choix philosophique et
moral de la secte d'Epicure qu'elle ne figure une vocation
exclusivement poétique, fondée, à la manière horacienne, sur le rejet
du « populaire » (v. 117), impliquant le refus de la vie des courtisans
(cf. La Deffence), et visant l'immortalité (v. 119-120). La preuve,
c'est que l'amour - dénoncé comme passion par les épicuriens - est
présent et même exalté dans cet univers idyllique, parce
qu'évidemment il s'agit non des « Allechemenz de Venus » que
dénonçait, dans le mode de vie courtisan, La Deffence, mais, comme
c'est le cas chez Lucrèce quand le poète latin chante Vénus, d'un
mode de participation au principe qui vivifie le cosmos tout entier23.

De même, quand le poète français chante le vin dans des odes

bacchiques du jour de l'an24, cette ivresse n'a rien à voir avec les

plaisirs de « gueule » et les « banquetz » que mentionne La Deffence
à propos des courtisans oisifs, mais elle est un élément constitutif du
mode de vie idyllique : non pas basse diversion d'une vie oisive,
mais à la fois moyen épicurien d'écarter le souci, et instrument
mystique qui éprend l'âme de son feu.

La topique rustique installe donc un cadre précis, mais purement
symbolique. De fait, La Deffence laisse le choix au futur poète de ses

conditions, sinon de vie, du moins de travail :

Du tens donques, & du Lieu qu'il fault elire pour la cogitation, je ne
luy en bailleray autres préceptes, que ceux, que son plaisir, & sa

disposition luy ordonneront. Les uns ayment les fresches umbres des

Forestz, les clers Ruisselez doucement murmurans parmy les Prez ornez,

23 Voir les odes III « Les louanges d'amour au Seigneur René d'Urvoy », dont c'est
le thème (« Amour est tout bon et beau / Son flambeau / N'enflamme les
vicieux », v. 73-75), V « A deux damoyzelles », qui invite celles-ci à adhérer à

ce principe cosmique, et XI « A une Dame cruelle » (« Qui d'Amour blame les

edictz, / Semble ces Gëans, qui jadis [...] », v. 49-50). Cf. Lucrèce, au début du
De rerum natura. Comme principe cosmique, cet amour-là n'est évidemment pas
contradictoire avec l'amour néo-platonicien de L'Olive.

24 Odes VI et VII.



JOACHIM DU BELLAY 33

& tapissez de verdure. Les autres se délectent du secret des Chambres,
& doctes Etudes. Il faut s'accommoder à la saison, & au lieu. Bien te

veux-je avertir de chercher la solitude, & le Silence amy des Muses
[**.]25.

Dans les Vers lyriques, si c'est le cadre rustique qui fournit les
thèmes et l'arrière-plan du discours, c'est parce que l'on n'est pas
dans le registre des préceptes de la poétique, mais dans la fiction du

lyrisme. Dès lors, ce thème assume, sans s'y réduire, les connotations
de la « vie cachée » épicurienne, en même temps qu'il rappelle la
grande tradition qui situe dans la nature la vie poétique, comme vie
libre et contemplative26. Boccace, par exemple, avait à ce sujet
esquissé un parallèle entre les (vrais) poètes, choisissant les solitudes,
et les grands spirituels de la tradition érémitique, dans un contexte où

il explique la dimension allégorique et spirituelle du discours
poétique27. Or le même Boccace explique aussi que les poètes vivent
à la campagne, dans les bois et les montagnes, non pas parce qu'ils
seraient étrangers à Yurbanitas - leurs relations avec les Grands et les
rois montrent exactement le contraire -, mais parce qu'ils fuient les
soucis domestiques, les tempêtes de la vie urbaine et des affaires, les

ambitions sociales, l'esclavage de la vie courtisane et la soumission

aux plaisirs vulgaires de l'oisiveté, et afin de jouir, avec une vie
modeste, du silence et de la fréquentation des livres. Du Bellay
également, dans son recueil, condamne la vie urbaine, la recherche

25 Œuvres complètes, I, op. cit., p. 70. Du Bellay suit ici Quintilien, voir la note p.
404 sq., et ce serait (nous ne suivons cependant pas Fr. Goyet sur ce point) une
charge contre le poète « furieux », à la Ronsard.

26 Voir par exemple supra note 8, la référence à Juvénal.
27 Genealogie deorum gentilium libri, éd. V. Romano, Bari, Laterza, 1951, vol. 2,

cap. XI, p. 711-714, que nous résumons ici. Sur le contexte et les implications de

ce modèle humaniste, voir J. Lecointe, L'Idéal et la différence : La perception de

la personnalité littéraire à la Renaissance, Genève, Droz, 1993, p. 219 sq., 240

sq., 246 sq., 261 sq., 265 sq. et 268 sq.



34 OLIVIER MILLET

des honneurs, et les soucis qui leur sont attachés28. On pourrait
parler d'une existence purement esthétique, à condition de

comprendre par là, sur les modèles du Pétrarque de La vie solitaire29

et de Boccace, également la dimension sinon religieuse, du moins
spirituelle, partie intégrante de cette culture aristocratique de certaines
facultés supérieures de l'individu. D'autre part, la nature des relations
ultérieures de notre poète avec le roi Henri, sa sœur Marguerite et
d'autres membres de l'élite dirigeante s'explique en partie à la
lumière de cette tradition, qui n'exclut pas la fréquentation des

Grands, mais s'efforce de la placer sur un autre plan que celui où se

situent les poètes courtisans. A quoi s'ajoute, dans le cas de Du
Bellay, le projet politico-culturel d'illustration de la langue royale,
formulé par La Deffence et qui inscrit malgré tout cette poésie
lyrique, qui semble, ou souhaite, se détourner de la vie sociale et
politique, dans l'espace monarchique français auquel participe none
poète. Mais la difficulté d'assumer les deux postulations, celle d'une
vie contemplative et esthétique, et celle d'une carrière sociale, n'en
subsiste pas moins ; a fortiori lorsque chacune des deux, quand elle
est privilégiée, apparaît malgré tout comme une fausse solution.

Dans le détail du texte, bien des passage des Vers lyriques se

comprennent mieux en fonction de cette tension, des hésitations que
nous avons mises en relief plus haut, mais surtout du caractère
insatisfaisant de chacun des deux modes de vie idéalement opposés.

28 Voir en particulier toute l'ode IV, les odes VI à VIII, l'ode X, v. 40 sq.

(inspiration bucolique comme indice d'une poésie sans prétention), et l'ode XIII.
Sur la fuite loin des villes, voir XIII, v. 29. Notons que le conseil donné à

Ronsard (ode IV, v. 125-126) de ne pas « s'enquérir du secret des dieux », comme
condition du bonheur mise sur le même plan que le rejet des « soucis courtisans »

(v. 122) signifie sans doute non le rejet de la contemplation des réalités célestes,
mais le refus d'une ambition à la cour : les « dieux » peuvent en effet désigner,
sous la plume de Du Bellay, les Grands (voir Recueil de poésie, III, v. 3). En
écartant, dans un registre épicurien, l'approche des « dieux », le poète désignerait
donc en fait le refus d'une carrière courtisane.

29 Traduit du latin par P. Maréchaux, Paris, Editions Payot et Rivages, 1999.



JOACHIM DU BELLAY 35

En voici quelques exemples. Un thème très fréquent, d'origine
épicurienne et horacienne, de ce recueil est celui du souci, de Yennuy,
de la solicitude ou du soin30 dont il s'agit de se libérer. Mais ce
souci, le poète ne semble pas pouvoir lui échapper, même dans la
retraite idéale des bois et des prés. L'ode IX, « Le chant du
desespéré », est l'indice d'une conscience malheureuse qu'il convient
d'interpréter, à cet égard, en termes moraux et structurels, et non
psychologiques. Si l'on compare cette ode avec son modèle, « Le
chant du desespéré » de Peletier du Mans, on observe que Du Bellay
a éliminé les motifs sociaux et psychologiques que faisait valoir son
modèle pour expliquer sa mélancolie ; celle du désespéré bellayen
reste sans raison31. De plus, alors que le désespéré de Peletier
explique qu'il regrette, entre autres, de ne pas « estre le fils d'un
bonhomme champestre », ce qui lui aurait valu une vie soumise au
labeur, mais simple et dénuée de souci, celui de Du Bellay se trouve,
au contraire, dans une « verdoyant' campagne », entouré de ce cadre
censé faire, dans le reste du recueil, la félicité du poète contemplatif.
Nous serions tenté d'interpréter cette mélancolie à la lumière de

l'autre fait, signalé plus haut, et qui souligne sa singularité dans
l'ensemble du recueil : n'étant adressée à personne, elle suppose une
solitude absolue du désespéré, dont aucune relation sociale n'est
évoquée32. Ce poème a donc, à cet égard, une double fonction,

30

31

Ces termes apparaissent en IV, v. 104 et 122, VI, v. 7 et 11, VII, v. 30, 64 et 69,

VIII, v. 36 et 52, XII v. 9, 44, XIII, v. 16, avec de nombreuses connotations
horaciennes.

Voir à ce sujet les analyses de H. Weber, La Création poétique au XVIe siècle en
France de Maurice Scève à Agrippa d'Aubigné, Paris, Nizet, 1955, p. 400 sq. Le
poème de Peletier est reproduit dans notre édition de référence, p. 351 sq., où se

trouvent aussi les références aux travaux modernes sur la mélancolie et la poésie
de la Renaissance.

Au contraire, le poème de liquidité euphorique qui ouvre Les Vers lyriques, et qui
est adressé « Au fleuve de Loyre », évoque la mort (« dormir étemel ») du poète
de manière conforme à l'idylle grâce à la mention des « braz amys » qui placeront
le corps du poète décédé près d'une « fontaine vive / Non gueres loin de ta rive »

(v. 87 et 89).



36 OLIVIER MILLET

structurelle et thématique, dans l'ensemble des Vers lyriques : figurer
sur un mode lyrique la notion de « souci », ailleurs constamment
mentionnée et dont la réalité est présentée dans les autres pièces
comme écartée ; d'autre part, indiquer que la solitude idéale et

contemplative du poète implique, pour être heureuse, la sociabilité
amicale - élément constitutif du modèle épicurien qui est également
exploité - mais aussi amoureuse, caractéristique de tout le recueil.
Amitié (amour), fuite de la vie publique et cadre idyllique de

l'existence au contact de la nature : telles sont ici les conditions
absolument nécessaires au bonheur de la retraite dans laquelle le

poète élabore sa future œuvre immortelle. Nécessaires, mais peut-être
pas suffisantes.

Un autre thème, celui de l'espoir, fait entendre, comme une paille
dans le cristal de la solitude bienheureuse, une possible dissonance à

l'intérieur de cet univers idyllique. Ainsi que l'a remarqué V.-L.
Saulnier33, la tonalité d'ensemble des Vers lyriques est, au fond,
profondément pessimiste, et l'ataraxie du sage pourrait bien n'y être

qu'un fragile équilibre entre l'adhésion sans illusion à la présente
existence, et l'aspiration essentielle à une autre vie, immortelle celle-
là. Quoi qu'il en soit, à la question du bonheur, le poète répond par
une réponse qui fait valoir le rôle de la Fortune. Celle-ci représente
non pas la contingence dont doit tenir compte la prudence humaine,
mais un principe hypostasié du mal, qui renvoie l'homme à son
inanité, et que seule une vertu héroïque peut surmonter34. Nous

sommes ici à la rencontre du stoïcisme et de l'épicurisme35, mais
aussi de la sagesse désabusée de l'Ecclesiaste. Ce syncrétisme
explique sans doute le caractère ambigu de l'espoir, ou de

l'espérance.
L'espérance représente le moment héroïque par lequel le Sage

conquiert son autonomie face aux biens externes aléatoires, quitte à

33 Loc. cit.
34 Voir les odes II, IV, VI (« le soucy/ De Fortune insensée », v. 7-8) ; l'ode XII,

v sq., 41 sq., 51 sq.
35 Comme le remarque Fr. Joukosky dans son édition, op. cit., p. 327.



JOACHIM DU BELLAY 37

tenir compte du caractère cyclique de cette Fortune. Mais l'espérance
présente deux visages, et le même poème développe successivement

une double argumentation, illustrant, sans contradiction apparente, les

deux points de vue :

O malheureux, qui baust esperance
Sur fondement d'incertaine assurance

[...]
Espere, Amy, espere, dure, attens

Cette faveur et du Ciel et du tens36.

Dans le « Chant du desespéré », et conformément à une tradition du
lyrisme médiéval, c'est finalement l'espoir de la mort qui fait
vivre37. Du Bellay s'approprie donc, sur ce thème, des topiques
d'origine diverse. Surtout, il prend appui sur la culture morale et

politique divulguée par les emblèmes d'Alciat auprès d'un assez large
public soucieux de se procurer à l'époque - phénomène de mode -
des devises à tout faire, de manière à capter cette culture mondaine
dans le sens de ses idéaux personnels. C'est ainsi que, dans l'ode et
juste après le passage que nous venons de citer, notre poète utilise à

sa façon, et pour signifier l'espérance du Sage autonome, la topique
du navire en proie à la tempête, qui avait été exploitée par Alciat,
dans un emblème signifiant « Esperance prochaine », comme symbole
des troubles publics. Alciat38 commente l'image d'une nef en proie
à la tourmente des vents et des flots de la façon suivante :

36 Ode XII, « De porter les misères et la calumnie au Seigneur Christophe du

Breil », v. 41 sq. et 73 sq.
37 Ode IX, v. 59-60. Voir sur ce thème par exemple Christine de Pisan, « Cent

balades », Œuvres poétiques, t. 1, éd. M. Roy, Paris, Didot, 1886, p. 10-11

(ballade DC).
38 L'édition citée note suivante l'est pour des raisons pratiques. Du Bellay en a pu

rencontrer l'image et le texte, latin ou en traduction française, dans des éditions
antérieures.



38 OLIVIER MILLET

Tourmentée est Republique, de tant
De maulx, que seulle esperance est restant.
Comme une nef en mer aux ventz tendue

De toutes pars par les flotz ja fendue39.

Les vers de Du Bellay :

Cet air couvert d'une obscure bruyne
S'esclersira, ces undes courroucées

Jusques au ciel par l'aquilon poussées

S'apaiseront, et par l'anchre jetée
Au port sera la navire arrestee (v. 83-86),

supposent la topique, et ses démonstratifs déictiques renvoient, autant
qu'à la situation particulière de l'ami que le poète console icy
(« Espere, amy, espere »), à la représentation imagée de l'emblème
et à son idée. Mais ce qui était espérance liée aux aléas de la vie
collective et de la politique chez Alciat devient ici le symbole d'une
vertu propre au sage qui sait renoncer aux séductions et aux illusions
attachées à toutes les conditions sociales, dans le cadre d'un recueil
qui chante lui-même la retraite contemplative, loin de la sphère
collective, et en particulier curiale.

Un autre passage des Vers lyriques confirme cette hypothèse d'une
intertextualité avec les Emblèmes d'Alciat, transformés ou détournés
de leur signification. L'ode II (« Des misères et fortunes humaines,
au Seigneur Jean Proust ») exalte l'effort héroïque de celui qui
choisit, comme Hercule, le chemin étroit et escarpé de la vertu, en
délaissant celui, « large et facile » qui fait « desendre en l'obscur
séjour »40. Les strophes qui suivent amplifient l'idée de cette
difficulté, et amalgament pour cela deux mythes, celui du départ
d'Astrée, figure de la Justice envolée de la terre au Ciel à la fin de

39 Toutes les emblèmes de M. Andre Alciat..., Lyon, G. Rouillet, 1558, Reprint Paris,
Aux Amateurs de livres, 1989, p. 67.

40 V. 25 sq.



JOACHIM DU BELLAY 39

l'âge d'or, et celui de Pandore, cette séductrice qui a apporté sur
terre, de la part des Dieux, tous les maux dont souffrent les humains,
tout en réservant l'espérance dans sa « boîte » :

Le nombre est petit de ceux ores

Qui sont les bien aymez des Dieux,
Et ceux que la Vertu encores
Ardente a eslevez aux Cieux.

[¦¦•]
Qui a veu en ce vieil poète
(Et le voyant, ne pleure lors)
La trop tost ouverte boëte,
Et les vertuz volants dehors

L'Espérance au bord arrestee

Outre son gré demeure icy :

Puisque seule nous est prestée,
Gardon' qu'ell' s'en vole aussi41.

Du Bellay emprunte à Hésiode (« ce vieil poëte ») le mythe de

Pandore, qui, dans le texte du poète grec42, précède de peu le récit
de la succession des âges de l'humanité. La transformation que Du
Bellay fait subir au mythe de Pandore43 est remarquable. Il remplace

V. 33-36 et 41-48.
Les Travaux et les jours, v. 70 sq. (Pandore), puis 109 sq. (succession des âges,

dont le premier, défini par l'absence de souci et d'organisation sociale, est

évidemment retrouvé, loin de la civilisation urbaine, par Du Bellay dans le cadre

idyllique). Le même poème antique mentionne aussi, indépendamment de ces deux

mythes, le chemin « long et ardu » de la vertu (v. 290), écho du mythe d'Hercule
à la croisée des chemins.
Bien qu'il connaisse très certainement le texte antique, Du Bellay remplace aussi,

comme l'avait fait Erasme, la jarre (dolium) de Pandore, présente chez Alciat, par
une « boëte ». Voir sur cette substitution dans la tradition Uttéraire et

iconographique, D. et E. Panofsky, Pandora's Box. The changing Aspects of a

Mythical Symbol, 19561, Princeton University Press, 19782, chap. II ; sur Pandora



40 OLIVIER MILLET

l'idée de la diffusion catastrophique des maux (calamités, maladie,
etc.) sur la terre par l'envol des vertus au Ciel, thème démarqué de

l'autre mythe, celui d'Astrée ; il fait de la Vertu une sorte de

puissance céleste attractive, qui élève ses élus dans l'espace supra-
terrestre des « Dieux » ; enfin, il mentionne l'espérance comme une

figure ambivalente : seul reste de l'âge d'or parmi les hommes, cette
vertu (morale, ou théologale), aiguillon de la Vertu, risque, elle aussi,
de s'envoler. C'est à deux emblèmes d'Alciat que Du Bellay fait
référence ici, à travers la référence hésiodienne. Alciat a utilisé le mythe
de Pandore dans un de ses emblèmes qui définissent l'espérance,
celui qui a pour titre In simulachrum Spei, « Sur l'image
d'Espérance »u, qui fait suite à l'emblème de la tempête mentionné

plus haut. L'image et la première partie de l'épigramme de cet
emblème expliquent en partie le texte de Du Bellay. Chez Alciat,
Esperance est levée et joyeuse, parce qu'elle apporte « allégeance »

aux affligés45. Elle est assise « d'un vaisseau sur le bout » - ce qui
correspond dans notre ode à la mention de sa position (« au bord
arrestee », v. 45) - parce que, comme elle le dit elle-même dans

l'emblème, « Seulle restay tous maulx volans par tout / Comme
Hésiode a diet ». Mais alors que dans l'emblème d'Alciat le message
porte sur les promesses que procure l'espérance pour le lendemain,
et d'autre part sur la nécessité qu'il y a de ne pas être présomptueux
et de n'espérer que « chose oportune », chez Du Bellay, son rôle est,

plus mélancoliquement, celui d'ime trace, peut-être illusoire, de ce

qu'aurait pu ètte un bonheur terrestre, fragile : aussi bien l'espérance
ne reste-t-elle parmi les humains que « outre son gré » (v. 46).
L'autre emblème d'Alciat auquel il est est fait allusion, Illicitum non
sperandum, illustre l'idée qu'il ne faut « espérer chose illicite ». La
Vengeance, déjà présente à l'arrière-plan de l'emblème précédent,

accomplit ici son œuvre : on voit, dans l'image, Espérance et

chez Alciat, voir le chap. III.
44

Op. cit., p. 69-70.
45 Comme dans l'ode XII mentionnée plus haut, dans la mesure où il s'agit d'un

discours de consolation.



JOACHIM DU BELLAY 41

Nemesis, les deux allant de pair pour rappeler aux présomptueux le
châtiment d'une espérance illicite. Dans les deux emblèmes, les

insignes de la mort sont présents. Dans le premier, c'est pour signifier
la victoire de l'espérance sur la mort : « - Pourquoi tiens tu rompuz
les traictz de mort - Car le vif doibt espérer : non le mort », alors

que dans le deuxième, ces mêmes traits rappellent les limites morales
qui seules rendent légitime, sous peine de mort, l'espérance. Or l'ode
II de Du Bellay est précisément une méditation sur la mort. Mais au
lieu de faire de l'espérance la vertu des vivants (et non des morts),
ses strophes 1 à 6, avant l'évocation du mythe de la croisée des

chemins, énumèrent diverses manières humaines de périr (guerre,
suicide par le poison ou le fer, naufrage, mort dès la naissance) pour
souligner le caractère universel et inéluctable de la mort, et le
Jugement à venir, signifié par la mention de Minos. C'est donc la
totalité de l'ode qui est une transposition des deux emblèmes
d'Alciat. Elle structure son message à partir des éléments imagés de

ceux-ci (Espérance posée sur le bord, Mort, Vengeance), mais dans

un registre pessimiste, en ne retenant que les éléments imagés
inquiétants, et en laissant tomber les éléments positifs du premier
emblème : robe verte et de joie d'Espérance (devenue chez Du Bellay
une exilée sur terre), ainsi que les autres figures qui accompagnent
cette vertu, « Soubdain désir », « Bonne Aventure » et « Songes à

plaisir ». Ce dont il est en effet question dans ce poème de Du
Bellay, ce n'est pas de l'espoir comme aiguillon des affligés encore
en vie, consolant et stimulant ceux-ci dans les épreuves apportées par
les vicissitudes de la fortune, mais de l'espérance comme vertu
héroïque, assurant la victoire sur le principe universel de la mort
grâce à l'immortalité à laquelle elle s'élève, ou encore comme signe
mondain des réalités supra-terrestres et invisibles.

Si nous nous tournons vers le second recueil lyrique publié par Du
Bellay, son Recueil de poésie de la fin de 1549, nous y trouvons une
confirmation de l'inquiétude morale et poétique que nous avons
examinée jusqu'ici. Pourtant, ce recueil est, nous l'avons rappelé plus
haut, celui d'un poète, sinon devenu courtisan, du moins qui fait sa



42 OLIVIER MILLET

cour, d'un poète qui chante les grandeurs de ce monde, avec l'espoir
d'y commencer prochainement une carrière prometteuse. Rappelons
rapidement les éléments qui semblent illustrer cette conversion du

poète et de sa poésie au « monde ». Le contraste avec les Vers

lyriques est saisissant. On y trouve d'abord des pièces qui chantent
les événements contemporains de la monarchie, comme l'entrée du
roi Henri à Paris (« Prosphonématique ») ou le « voyage de

Boulongne ». Les pièces suivantes sont adressées à des Grands, ce

qui souligne le contraste avec le groupe exclusivement privé des amis
des Vers lyriques. Le poète de cour Mellin de Saint Gelais,
réconciliation oblige, figure parmi ces destinataires, entre deux
poèmes dédiés à Marguerite de Valois. La figure d'Astrée est
désormais évoquée, dans le « Prosphonématique », comme revenue
sur terre à la faveur du règne de François Ier, etc. C'est seulement
ensuite que viennent des pièces qui font entendre, par moment, une
autre tonalité, où nous retrouvons certains accents46 des Vers

lyriques. La pièce VIII, « Contre les avaritieux », suscite, au moyen
de cette catégorie morale définie par un rapport obsessionnel avec
l'argent, l'évocation de son contre-modèle topique, celui d'une vie
modeste et rustique, éloignée des fausses promesses d'une existence
vouée à la poursuite des biens économiques et sociaux :

Pourquoy hausseray-je les voiles
Dessoubz la faveur des étoiles ?47

Mais le même poème, et sa topique d'inspiration horacienne, s'achève

par une solution que n'envisageaient pas les Vers lyriques. A celui
qui se fuit lui-même dans l'aliénation économique, le poète oppose
en effet ainsi sa propre mission personnelle

46 Parmi eux, le thème de la croisée des chemins (V, v ; 1 sq.), et l'exaltation de la
vertu qui « ouvre le ciel » loin de la foule ignorante (« Chant triomphal », v. 69

sq.).
47 V. 57-58. Voir, pour les sources horaciennes, l'annotation correspondante dans

l'édition de référence, op. cit., p. 404.



JOACHIM DU BELLAY 43

Moy, que la Muse veult aimer
Par les vents je feray semer
Tout le soucy, qui me fait guerre,
Desus l'ennemie Angleterre48,

c'est-à-dire que le « souci » qu'il s'agit toujours d'écarter le sera au

moyen de l'entreprise poétique placée au service de la gloire du

monarque en conflit avec l'Angleterre. D'un côté le monde social
ordinaire, toujours placé sous le signe de l'aliénation, de l'autre le

poète, non plus à l'écart avec ses amis, comme dans les Vers

lyriques, mais face à son roi. Le poème suivant, l'ode IX dédiée à

Bouju (« Les conditions du vray poëte »), reprend des thèmes de
l'ode qui avait le même destinataire dans les Vers lyriques. Le poète

y dénonce « l'espoir qui nous abuse » (v. 3), dans la mesure où il
s'agit de celui de l'ambition sociale, attachée à la cour des Grands et
à la vie urbaine, et il oppose à cet « espoir » - illicite, et dénoncé par
l'emblème d'Alciat réinterprété par Du Bellay, comme on l'a vu,
dans un sens ascétique et héroïque - la vocation poétique, située une
fois de plus dans le cadre idyllique et fraternel de l'amitié, libre des

« ennuyts », et qui n'exclut pas l'amour49. Curieusement, d'ailleurs,
le texte évoque comme « biens que nous admirons » (v. 10) les faux
biens opposés, comme si le poète se comptait lui-même, un moment,
et à l'occasion de ce recueil largement courtisan, parmi les aliénés

qu'il dénonce et dont il se distancie par ailleurs dans ce poème. En
tout cas, comme dans la pièce précédente, le poète rattache
maintenant sa vocation personnelle à une figure royale, celle de

Marguerite cette fois. Tenté de rejoindre son ami Bouju dans l'idylle :

48 V. 75 sq. L'originalité de Du Bellay, et son accent personnel, résident dans la
façon dont il combine ici les topoi : « souci » illusoire du « marchand » (Horace,
Carmina, III, 1, et II, 16), et quête de l'oubli du souci dans la poésie d'éloge (du
roi, ici, alors que chez Horace, I, 26, il s'agit de louer un ami inconnu).

49 Lui-même défini par opposition à la « volupté oysive » (v. 17-20) : on reconnaît
le schéma antithétique signalé plus haut.



44 OLIVIER MILLET

O que ma Muse a d'envye
D'ouyr (te suyvant de près)
La tienne [...] (v. 49-51),

il n'en fera rien. Le poème, qui repose sur la tension entre nos trois
termes - refus de l'ambition sociale ordinaire, vie contemplative, et
consécration à la monarchie - s'achève de manière peut-être
significative, par une apostrophe qui entraîne le poète dans sa propre
fiction :

Où me guidez vous, Pucelles,
Race du pere des Dieux
Où me guidez vous, les belles,
Et vous Nymphes aux beaux yeux

Fuyez l'ennemi rivaige,
Gaignez le voisin rocher :

Je voys de ce boys sauvaige
Les Satyres approcher, (v. 69-76)

Sur un mode humoristique, et au moment où il s'y croit lui-même, le
poète identifie, au moyen de cette plaisante mise en garde, la
tentation que contient la vie retirée et contemplative : l'espace
sauvage, l'absence de toute participation au monde social ordinaire,
et le vertige qu'engendre le moment négatif du retrait s'expriment ici,
à travers un registre conventionnel, comme danger, angoisse de

s'égarer. Loin de conclure le poème, ces derniers vers font ainsi
affleurer, avec des questions non résolues, les hésitations et les

contradictions du poète. Chez Horace, imité dans ce passage50, le

poète situait son inspiration poétique, mise au service de César, dans
le cadre rustique et sacré des bois, mais il n'y avait aucune trace de

dualité sociale et morale entre les deux sphères, et donc d'hésitation
ou de doute. Le problème ne s'y pose pas, alors qu'il constitue le

50 Carmina III, 25, v. 1 (Quo me rapis), il s'agit de Bacchus, et la question ouvre
le poème.



JOACHIM DU BELLAY 45

thème même de l'ode de Du Bellay. Ce Recueil de poésie juxtapose
donc, et, par moment, tente la synthèse, de ce que les Vers lyriques
opposaient. Un exemple en est la dédicace à Marguerite, qui dénonce,
en écho à La Deffence et en annonce de la future « Musagnœoma-
chie » de 1550, « l'ambition, l'avarice, & l'ocieuse volupté, pestes
bons esprits, qui ont chassé d'entre nous ce tant honneste désir de
l'immortalité »51, au moment le poète se félicite d'avoir été introduit
à la cour. Un autre exemple, la première pièce « A sa lyre », qui est

un envoi poétique de l'œuvre à Marguerite. L'évocation du « lieu »
où se trouve la princesse rappelle certains traits de l'univers idyllique,
voire épicurien, la nature en moins : « table docte », présence d'un
« amy » qui acceptera de lire les vers du poète, et, effet de cette
lecture, le « resjouir ». Mais ce lieu est un « temple »52. Cette idée
du temple a l'avantage de figurer les relations du poète avec la cour
à travers l'image d'un lieu sacré, participant, grâce au culte qu'on est

supposé y rendre à des divinités, d'une nature cosmique en même

temps qu'il est l'expression d'une civilisation luxueuse en quelque
sorte naturalisée. A la fin de la « Musagnœomachie », le poète
imagine qu'il dresse lui-même le « temple » dédié simultanément aux
deux groupes que chante ce poème, les poètes inspirés et savants de

la nouvelle génération, et les membres de la famille royale qui les
favorisent. Dans les vers conclusifs de ce poème, il rappelle encore
une fois les termes que nous avons repérés jusqu'ici comme
définissant les deux registres de valeurs en question :

En ton nectar adoucy
Muse, enyvre ton éponge
Pour desaigrir le souci

Qui la poitrine me ronge.
Retien l'ame qui se plonge
Au gouffre tempestueux

51 Op. cit., p. 87.
52

« C'est que les choses qu'on dédie / Au temple, sont de plus grand prix » (op.
cit., p. 89, v. 14-15).



46 OLIVIER MILLET

Du Palais tumultueux.
Encre icy ma nef captive
Affin que desús ta rive
Dedans ton temple immortel
Des rameaux de mon OLIVE
J'encourtine ton autel53.

Rejet, mais aussi angoisse obsessionnelle du « souci » lié à la vie
politico-sociale (« Du palais tumultueux >>54), références ponctuelles
à l'univers idyllique de la poésie (« nectar », « Muse », « rive »,
« rameaux »), et « temple » de la poésie qui est aussi celui de la
monarchie. Mais les deux registres opposés, et le troisième point de

référence que représente le « temple » - sortie par le haut hors de la
contradiction opposant les deux premiers -, sont pris dans un effet de

vertige (« l'ame qui se plonge/ Au gouffre tempestueux »), lié à une
souffrance indicible, et qui fait entendre une étrange dissonance
individuelle en conclusion de ce poème héroïque.

En 1550, dans la seconde préface de L'Olive, Du Bellay cherchera
à corriger certaines positions extrémistes de La Deffence et des Vers

lyriques. Affichant désormais explicitement une ambition sociale, et

pas seulement poétique, il minimise le caractère radical et exclusif de

la vocation poétique (« passe-temps », « labeur peu laborieux >>55),

au nom des valeurs de la noblesse à laquelle il appartient.
Parallèlement, il met en valeur la cour comme lieu socio-culturel.

53 V. 505 sq,. op. cit., p. 235
54 Depuis Chamard, on explique ce vers comme une confidence, et une allusion aux

démêlés du poète avec la gestion judiciaire (« Palais ») de ses affaires

domestiques. C'est possible. Mais l'effet poétique subsiste d'une reprise de la

topique horacienne. Le poète latin oppose en effet à la tranquillité nécessaire à la
création poétique les « tempêtes » liées à la vie civique et urbaine (hic ego rerum

/ Fluctibus in mediis et tempestatibus urbis / verba lyrae motura sonum conectere

digner Epîtres I, 2, v. 85 sq. ; cf. les v. 65 et 77 sq. de cette même épître, qui

oppose aussi le cadre rustique de la poésie aux embarras de la ville).
55 Œuvres complètes, II, op. cit., p. 157.



JOACHIM DU BELLAY 47

Cette « conversion » repose cependant sur une continuité. Le mépris
des « petiz Rimeurs » « à gaige » lui permet de se démarquer, une
fois de plus, des poètes courtisans, entendons par là ravalés à leur
position sociale ignoble en même temps qu'à leur manque d'ambition
poétique. D'autre part, le rejet du « jeu », des « banquetz et aultres

menuz plaisirs » fait encore entendre un accent vertueux, voire
héroïque, qui ne messied ni à un gentilhomme au service de son roi
ni à un humaniste lettré voué à des activités spirituelles supérieures.
Par rapport à 1549, la balance a changé de position, certes, mais dans
les limites d'un cadre précis, où les mêmes hésitations continuent de

se faire entendre, dans une direction maintenant opposée. La tension

que ces hésitations laissent percevoir ne se résoudra, en partie, que
dans la polyphonie poétique des recueils romains, notamment des

Regrets. Ce recueil compose en effet entre eux, comme autant de

« masques » distincts, les rôles que notre poète avait précédemment
adoptés. Il les combine, à travers les parties successives du recueil,
en utilisant notamment un registre absent des premiers recueils, celui
de la satire. Celle-ci engagera un ton humoristique, vis-à-vis de soi
et du monde, qui permet une liberté de jeu indécelable dans les

premières publications de 1549-1550. Celles-ci sont encore partagées
entre des postures sociales, des valeurs morales et des registres
poétiques qui ne font pas l'objet d'une conciliation. Mais ces
dissonances, au-delà de l'intérêt des innovations humanistes,
formelles et thématiques, de cette jeune poésie, confèrent à l'ambition
de celle-ci un ton tout personnel.

Olivier Millet
Université de Bâle




	Joachim du Bellay : création poétique, valeurs morales et choix de vie

