
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 44-45 (2003)

Artikel: L'interprétation comme troisième stade de la lecture

Autor: Stierle, Karlheinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-268615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-268615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'INTERPRETATION COMME
TROISIÈME STADE DE LA LECTURE

I

L'interprétation, cette pratique de la compréhension mise en scène,

un des éléments constitutifs des séminaires de littérature d'antan, a

reçu, dans les années soixante du siècle dernier, un rude coup dont
elle ne s'est jamais remise.

Dans son essai « Against Interpretation », paru en 19641, Susan

Sontag, nouvelle Jeanne d'Arc au royaume de l'esprit, croyait devoir
libérer l'art du joug de l'interprétation qui, selon elle, ne serait rien
d'autre que la rancune des médiocres et des impuissants contre les

génies de la productivité artistique. Aussi faudrait-il substituer à

l'herméneutique, arme des imbéciles, un ,érotisme de l'art' dont
l'objectif serait de montrer dans l'art ce qui est, au lieu de le ramener
à un sens qui n'y est pas : « In place of a hermeneutics we need an
erotics of art. » (p. 14). Cette attaque contre une parodie de l'interprétation,

construite pour les besoins de la cause, n'aurait certes pas
connu un tel succès, si celle-ci n'était pas survenue au moment
même, où une nouvelle rigueur méthodologique de l'analyse
structurale, se voulant extension du domaine de la linguistique structurale,
et une nouvelle conception de la « productivité dite texte »2, voulant
se libérer de toute empreinte individuelle, remettaient en question
l'interprétation comme une forme d'art libéral.

Le rêve d'une analyse structurale qui aurait pu remplacer
l'interprétation et créer un nouveau paradigme de rigueur scientifique a

cependant bien vite échoué. Mais au lieu de revaloriser l'interpréta-

1 Susan Sontag, Against Interpretation and Other Essays, New York, Farrar, Straus

& Giroux, 19673, p. 3-14.
2 Cf. Julia Kristeva, „La productivité dite texte« dans Communications 11 :

Recherches sémiologiques sur la vraisemblance, 1968, p. 59-83.



64 KARLHEINZ STIERLE

tion telle qu'elle avait prospéré dans les années 50, la pratique d'une
approche du texte dans le sens de la déconstruction, procédé
sceptique de la déstabilisation de toutes les relations sémantiques à

l'intérieur du texte, aggravait encore la différence entre une perception

du texte, selon les conventions du langage ordinaire, et une
perplexité savante face au texte qui n'avait en vue que le niveau
sémantique, à l'exclusion de toutes les autres dimensions de l'écriture.

Quand la pratique de la déconstruction prétend s'approcher du
texte littéralement - « buchstäblich », comme le disent les Allemands
fervents de déconstruction -, elle néglige un petit détail seulement,
c'est que le texte en tant qu'information ne peut fonctionner que par
la transgression des lettres pour arriver à la configuration et au

dynamisme du sens. De plus, une ouverture du texte vers ce qu'une
nouvelle ethnologie appelle la culture, en omettant de donner à ce
terme une signification précise, risque fort de noyer le texte spécifique,

avec sa superposition de structures propres, des plus générales
aux plus subtiles, dans une mer de l'indistinct. La question se pose
alors de savoir si nous pouvons nous passer de l'interprétation comme
approche du texte telle qu'elle a été pratiquée avec virtuosité dans les

séminaires d'antan. Jusqu'à preuve du contraire, il semble bien que
l'interprétation garde sa valeur qui est précisément celle de ne pas
s'opposer à la pratique ordinane de la lecture, comme le voulait
l'analyse structurale, mais à ressortir de façon conséquente du

dynamisme de la lecture elle-même.

II

Prenons ce poème, un des plus beaux et des plus denses d'Yves
Bonnefoy :

ART DE LA POÉSIE

Dragué fut le regard hors de cette nuit,
Immobilisées et séchées les mains.
On a réconcilié la fièvre. On a dit au cœur
D'être le cœur. Il y avait un démon dans ces veines



L'INTERPRETATION COMME TROISIEME STADE... 65

Qui s'est enfui en criant.
Il y avait dans la bouche une voix morne sanglante

Qui a été lavée et rappelée3.

Une première lecture pourrait facilement nous déconcerter. Que dire
de ce petit texte, qu'en est-il de sa cohérence, de son message, de sa

conception du monde Ce qui résulte d'une première lecture semble
n'être que fragments épars d'une énigme. On a l'impression que le
texte veut dire quelque chose, mais que cette chose nous échappe. Il
y a un regard, mais regard de qui, et qu'est-ce qu'on a fait de ce
regard On lui a fait violence, il a été « dragué ». L'emploi du passé

simple indique une histoire déjà close dans laquelle s'inscrit aussi le
deuxième vers dont la forme elliptique présuppose qu'il dépend
encore du passé simple « fut » du premier vers. Ce deuxième vers
n'atténue pas notre perplexité. Les mains, lesquelles furent
« immobilisées et séchées » ; immobilisées par qui et pourquoi, et

pourquoi fallait-il sécher les mains Le troisième vers change le
passif et se réfère à une troisième personne indéterminée, auteur d'un
acte difficilement réalisable. Peut-on réconcilier la fièvre, fièvre de

qui, fièvre de quelle nature D'étranges actes s'enchaînent : « On a

dit au cœur/D'être le cœur. » Le changement du passif en actif
correspond au changement du passé simple au parfait par lequel
s'établit une nouvelle situation de communication pour celui qui
parle. Ce qui suit à l'imparfait, temps d'ailleurs utilisé à deux reprises
dans une phrase principale de laquelle dépend une phrase subordonnée

au parfait, insiste de nouveau avec le pronom démonstratif « ces
veines » et l'article défini « la bouche » sur un événement connu de

la voix qui parle, mais inconnu au lecteur. Un démon s'est donc enfui
du corps, une voix a été lavée. La lecture ne nous a pas fourni une
information cohérente, elle nous a laissés avec des détails irréalisables

ou en suspens, nous sommes restés sur notre faim. C'est ici que la

3 Yves Bonnefoy, Poèmes, préface de Jean Starobinski, Paris, Gallimard, 1978,

p. 249.



66 KARLHEINZ STIERLE

lecture ne peut constater qu'un échec. Il vaudrait mieux passer outre,
lire autre chose, faire autre chose.

Mais voici que cet échec de la lecture se présente tout autrement,
dès qu'on la regarde comme un seuil qu'il faut franchir pour
découvrir, dans une deuxième lecture, des cohérences, des correspondances,

que la première lecture linéaire ne saurait révéler. Désormais
nous disposons à chaque point du texte d'un double contexte : celui
de gauche et celui de droite ; nous sommes libres de choisir n'importe

quel endroit du texte comme point de départ. C'est également
cette liberté qui se pratique dans la mise en relief des citations,
instrument constitutif de l'interprétation, pour diriger le regard vers
les côtés inexplorés du texte, pour en dévoiler un nouvel aspect. Il y
a des génies de la citation comme Walter Benjamin qui, par leurs
citations, savent électriser même les textes apparemment trop connus.
Lire dans l'horizon de la deuxième lecture veut dire surtout être libre
d'inventer son propre parcours. En effet, il semble que notre texte ne

permette pas seulement une deuxième lecture, mais qu'il y invite.
Seuls les lecteurs, ayant franchi le seuil érigé lors de la première
lecture, sont invités à tenter l'aventure d'une lecture en profondeur.
Déjà le texte du Moyen-Age, qui se veut objet d'étude, du Studium,
vise la lecture au ralenti, la lecture réitérée4. Aux Temps Modernes,
l'on pourrait définir par littérature l'ensemble des textes - à l'exception

de ceux immédiatement fonctionnels - qui ne se consument pas
lors d'une première lecture, mais qui permettent ou requièrent une
lecture plurielle. Dans ce vaste champ, la poésie lyrique joue un rôle
paradigmatique. Ici une inventivité illimitée de structurations
textuelles, pour organiser une complexité de sens activant tous les

niveaux de la parole, ne requiert pas seulement une lecture plurielle,
mais exige une pratique de lecture à réinventer, comme dira Mallarmé
dans « Le mystère dans les lettres » : « Je préfère devant l'agression,
rétorquer que des contemporains ne savent pas lire - sinon dans le

Cf. Karlheinz Stierle, «Studium : Perspectives on Institutionalized Modes of
Reading», dans New Literary History, 22, 1991, p. 115-127.



L'INTERPRETATION COMME TROISIEME STADE... 67

journal ; il dispense, certes, l'avantage de n'interrompre le chœur de

préoccupations. Lire - Cette pratique - »5.

C'est au moment de la deuxième lecture que le texte acquiert une
nouvelle dimension. Au lieu d'être un texte-ligne, voire un texte-
surface, il devient un texte-volume à explorer sous une multitude de

perspectives, comme on explore un paysage. Commençons donc au
milieu du texte là, où commence une phrase qui se termine au vers
suivant : « Il y avait un démon dans ces veines/Qui s'est enfui en
criant. » Il est évident que nous avons affaire ici à une allusion à

l'histoire biblique du Christ qui guérit l'obsédé. S'agirait-il donc dans

le texte entier, comme l'indique le milieu du poème, d'une purification

symbolique Cette supposition est confirmée par la phrase
suivante : « On a réconcilié la fièvre. » Mais la phrase finale, elle
aussi, qui reprend les deux derniers vers, parle d'une purification. La
voix « a été lavée », lavée de quoi Probablement d'un malheur qui
lui serait arrivé, car la voix, avant d'être lavée, était « morne
sanglante ». Que la voix ait été « rappelée » semble évoquer le fait
qu'il fallait immobiliser et sécher les mains, d'évidence en proie à

l'agitation, et mouillées par la fièvre. S'agit-il par conséquent d'une
fièvre démoniaque dont quelqu'un - est-ce le moi qui parle - a été

libéré Il n'en reste pas moins un manque : toutes ces actions
salvatrices n'ont pas de sujet ou plutôt leur sujet reste innommé. A
cette énigme définitive s'ajoute une autre, celle d'une tautologie :

« On a dit au cœur/D'être le cœur. »

La deuxième lecture nous a fait entrevoir une cohérence du poème
sans que celle-ci puisse déjà suffire à celui qui, pris par le poème et
son sens ouvert et caché, veut encore approfondir son approche. C'est
ici que la démarche de la lecture doit franchir un nouveau seuil et
arriver à cette activité explicative dont la complexité de perspectives
nécessite le protocole fixé par le langage. Nous voilà parvenus à cet

espace de la compréhension qui est proprement celui de l'interpréta-

Stéphane Mallarmé, «Le mystère dans les lettres», dans Œuvres complètes, texte
établi et annoté par Henri Mondor et G. Jean-Aubry, Paris, Bibliothèque de la
Pléiade, 1961, p. 386s.



68 KARLHEINZ STIERLE

tion. L'interprétation ne s'oppose donc pas à la lecture comme
attitude rigide et abstraite, conséquence d'une méthode vraie ou
illusoire, mais plutôt comme le retour de la lecture sur elle-même et

avec ceci comme approche à la réflexivité du texte même. La
deuxième lecture est une sorte de « perlaboration », « Durcharbeitung

» dans le sens de Freud, de la première lecture, celle-ci est à son
tour l'objet d'une « perlaboration » au deuxième degré qui est celui
de l'interprétation. Ici, avant de retourner à notre texte, il faut une

remarque préliminaire concernant deux pratiques différentes de la
compréhension articulée.

C'est au Moyen-Age que l'étude des textes a pris une forme
institutionnelle, celle du commentaire. Commentaire et texte sont
corrélatifs. Un texte dans le sens du Moyen-Age n'est pas n'importe
quel tissu verbal, c'est un texte privilégié qui dispose d'une autorité.
C'est à cette condition qu'il nécessite le commentaire. Sont dignes
d'être commentés seulement les textes qui ont déjà fait leurs preuves
et dont la réception a déjà assuré une particulière autorité. Ainsi nous
trouvons encore dans le dictionnaire de Furetière cette définition :

« texte, terme opposé à commentaire »6. Dans la mesure où le texte
était remis en question, où son sens devenait lieu de débats, la
discontinuité du commentaire commençait à élaborer des structures
discursives de la compréhension et du va-et-vient entre le moment
textuel et le tout du texte dans son dynamisme et dans sa cohérence.
C'est aussi le moment où la théologie protestante commence à

développer une stratégie de l'interprétation sous le nom d'herméneutique.

Mais c'est seulement quand le texte poétique ou littéraire dans

sa qualité esthétique particulière est devenu un défi à la compréhension,

que l'interprétation, telle qu'elle a été élaborée depuis le
romantisme, a remplacé la corrélation entre texte et commentaire par
une nouvelle corrélation, celle entre l'œuvre et son interprétation.
L'interprétation et l'œuvre sont deux concepts complémentaires
comme l'étaient le texte et le commentaire. La crise de l'interpréta-

Antoine Furetière, Dictionnaire universel, La Haye, Arnout Reinier Leers, 1690,
art. « texte ».



L'INTERPRETATION COMME TROISIEME STADE... 69

tion fut aussi celle du concept de l'œuvre dont une critique littéraire
avant-gardiste croyait pouvoir se passer puisqu'on la prenait comme
l'effusion d'une croyance romantique au génie et à sa productivité
géniale. Il y cependant une autre conception de l'œuvre qui la tient

pour la manifestation la plus avancée de ce qu'on pourrait appeler
rationalité esthétique. Sous cette condition l'interprétation, elle aussi,

garde toute sa valeur. Il est évident cependant que l'interprétation,
cette mise en discours de l'acte de compréhension lui-même, n'a pas
éliminé sa pratique primaire qui est celle du commentaire. Il faut que
l'interprétation ait recours au commentaire pour pouvoir s'en
détacher, mais sur une base assurée d'autant plus importante quand
l'horizon référentiel du texte et celui de son lecteur sont séparés par
une différence temporelle qui fait que les deux horizons ne coïncident

plus.
Revenons après ces quelques réflexions d'ordre méthodologique à

notre texte, et commençons cette fois-ci avec le titre qui demande à

être commenté. « Art de la poésie », est un terme bien sûr qui
renvoie à toute une tradition des Arts poétiques à commencer par
l'Ars poetica d'Horace. Mais « Art de la poésie » correspond-il à l'art
poétique Dans la perspective d'Yves Bonnefoy, le mot de poétique
sonne faux, parce qu'il est trop du côté du conceptuel auquel
justement la poésie se refuse. Art de la poésie veut dire la poésie
mise en acte, la poésie comme « vérité de parole » à propos de

laquelle Bonnefoy ne cesse de réfléchir dans ses écrits théoriques.
Pourtant il est évident que « Art de la poésie » renvoie aussi à une
réflexivité poétique qui pose la question de la poésie même et du
combat de son identité, mais dans le concret de l'acte performatif par
lequel la réflexion sur la poésie devient et se veut poésie. Si le titre
du poème demande le commentaire, le milieu du poème le demande
aussi : « On a dit au cœur/D'être le cœur. » Il semble que ce ne soit
qu'une platitude ou même une lapalissade. Mais dire au cœur d'être
le cœur veut dire surtout que le mot est dans une relation avec la
chose qui importe. C'est bien une prise de position du poète Yves

Bonnefoy contre le surréalisme qui, une fois, tenta le jeune poète. La
clé de cette phrase énigmatiquement simple se trouve dans son essai



70 KARLHEINZ STIERLE

« La poésie française et le principe d'identité »7. Bonnefoy rappelle
ici cette phrase de Boileau « J'appelle un chat un chat »8, point de

départ d'une réflexion sur l'essence de la langue française pour en
déduire son principe d'identité en poésie. Bien sûr, ce court circuit
entre la chose et sa nomination, principe d'une nouvelle langue
classique au XVIIe siècle français qui voulait se dérober à cette

rhétorique exubérante du baroque qui régnait dans toute l'Europe,
risque de devenir bon sens prosaïque où se perd cette identité
substantielle de la poésie du Moyen-Age, « en sa différence presque
invisible, œuvre avant tout de simplicité, et de gravité » (p. 264).
Mais ce trop d'évidence, ce trop de clarté peut devenir le seuil pour
une nouvelle parole poétique : « Oui, c'est d'un seul coup, invisible-
ment, parfois à l'occasion d'un simple mot prononcé, ou d'un nom,
que l'identité absolue prend le pas sur l'identité conceptuelle - que
recommence l'esprit qui tend à la poésie » (p. 267). L'acte simple
d'appeler est un acte fondateur qui ouvre un monde humain que la

poésie illumine.
Il fallait le recours au commentaire - il n'y a pas d'interprétation

sans commentaire préalable - pour donner à l'interprétation un
fondement, mais interprétation n'est pas commentaire. Si celui-ci doit
se tenir aux choses les plus concrètes, aux explications les plus
vérifiables, l'interprétation doit faire un pas au-delà pour s'avancer
vers cette essence du littéraire, voire du poétique qui est l'autoréflexi-
vité du texte en lui-même, sa spéculation interne, ce branlement

rythmique et syntaxique qui crée un espace de mémoire et auquel
l'interprétation ne peut répondre que par un mouvement spéculatif de
mise en relation.

Revenons au titre : « Art de la poésie ». Il semble qu'ici la poésie
même prenne la parole comme objet et sujet, comme déchirement,

7 Yves Bonnefoy, « La poésie française et le principe d'identité » (1965), dans

L'improbable et autres essais (1980), Paris, Gallimard, 1992, p. 245-273.
8 Nicolas Boileau, Satire I : « J'appelle un chat un chat, et Rolet un fripon. » Dans

Œuvres complètes, introduction par Antoine Adam, textes établis et annotés par
Françoise Escal, Paris, Bibliothèque de la Pléiade, 1966, p. 14.



L'INTERPRETATION COMME TROISIEME STADE... 71

fièvre et purification, lavage. C'est la poésie qui se déchire et la
poésie qui s'affirme. C'est un drame de la nuit et une voix calme et
matinale qui l'évoque et qui en l'évoquant se constitue comme poème
d'une déchirure et d'une reprise d'unité. Il fallait bien un art pour que
la poésie soit la poésie réaffirmée. Nous arrivons à une dernière

perspective spéculative, si l'on veut, mais peut-être non pas arbitraire.
Le poème « Art de la poésie » est le dernier du recueil « Pierre
écrite » de 1965, moment de remise en question violente de toute
poésie qui ne se voudrait pas « production dite texte ». C'est pour
ainsi dire la pierre finale ou la pierre de voûte de toute une série de

« pierres » qui ensemble peut-être évoqueraient le rêve d'une maison
où « vivre poétiquement »9. C'est donc une poésie qui porte le poids
d'une dernière parole poétique conclusive qui regarde le destin de la
poésie elle-même à la fin de l'époque que nous sommes convenus
d'appeler la modernité. Il ne semble pas être trop risqué de dire que
la poésie moderne en tant que poésie lyrique depuis Pétrarque est
essentiellement une parole marquée et hantée par l'intensité d'une
expérience subjective qui est celle de l'aliénation : aliénation du moi
à soi-même, aliénation entre moi et société, aliénation entre moi
poétique et langage. L'on pourrait évoquer une longue liste de

témoignages partant de Pétrarque et passant par Hölderlin, Leopardi,
Baudelaire, Nerval, Rimbaud jusqu'à Mallarmé, Apollinaire, T. S.

Eliot et Paul Celan, ami d'Yves Bonnefoy. Mais si Paul Celan a

donné à ce déchirement d'une conscience malheureuse sa voix la plus
émouvante, la plus déchirante, c'est Yves Bonnefoy qui se voit à un
seuil où la nouvelle dimension d'une poésie affirmative s'annonce. Le
poème « Art de la poésie » peut être compris comme lieu où il est

question du destin même de la poésie entre la nuit et le jour, le
déchirement et l'espoir d'un sens retrouvé. C'est ici l'établissement
d'un seuil, et c'est bien derrière le seuil qu'impose la première lecture

que cette dimension d'une nouvelle poésie s'établit. Mais ce dernier
poème de « Pierre écrite » marque un seuil aussi en vue d'un

9 Cette formule, provenant d'un poème tardif de Hölderlin (« In lieblicher Bläue »),
revient deux fois dans L'improbable (p. 210 et p. 270).



72 KARLHEINZ STIERLE

nouveau recueil : « Dans le leurre du seuil », apparu dix ans plus
tard. Le seuil se fera nouveau centre de cette série de grands hymnes
donnant voix à « la misère du sens » et à son affirmation :

[...] « Ecrire », une violence
Mais pour la paix qui a saveur d'eau pure10.

III

Chaque lecture se réfléchissant elle-même, pour saisir la réflexion
interne du texte, est déjà en chemin vers l'interprétation. S'il est vrai

que l'interprétation n'est rien d'autre que le troisième stade de la
lecture, il semble bien évident que rien ne pourra la remplacer, mais
aussi que l'interprétation ne peut se faire la servante d'aucune
méthode. Ici il faut se souvenir des pages remarquables que Jean

Starobinski a consacrées à l'interprétation dans L'œil vivant II : La
relation critique11. Au centre de cette défense et illustration de

l'interprétation, de la démarche interprétative, il y a l'exégèse d'un
texte central des Confessions de Rousseau, le « dîner de Turin ».

Commençant par une explication de texte qui rejoint le commentaire

par la proximité du regard sur le concret de la parole mise en œuvre
et sur sa langue, celle du XVIIP siècle et surtout celle de Rousseau,
il progresse en illuminant ses couches sémantiques, ses langages
implicites, la complexité de sa perspective, le jeu de ses stratégies
persuasives, la profondeur du moi qui se cache et qui se présente,
mais aussi les réalités sociales à l'intérieur desquelles le moi se

trouve et prend conscience de soi : toute cette densité et complexité
de relations, de correspondances et de différences est détachée et
présentée dans une langue critique à la hauteur de son objet. C'est
ainsi que le lecteur qui a pris connaissance du texte de Rousseau,
découvre, grâce au travail intermédiaire de l'interprète, tout un monde

10 Dans le leurre du seuil - « L'épars, l'indivisible », Poèmes, p. 328.
11 Jean Starobinski, L'œil vivant II : La relation critique, Paris, Gallimard, 1970.



L'INTERPRETATION COMME TROISIEME STADE... 73

insoupçonné à plusieurs dimensions d'une fraîcheur de sens, d'une
intensité de couleurs telles qu'on serait tenté de croire que c'est à ce
moment-là seulement que Rousseau prend la parole. Il faut un savoir
large et sûr et une finesse de l'attention pour réaliser une telle
approche où la rigueur reste sans raideur épistémologique et se mêle
à une curiosité inspirée par un va-et-vient entre participation et prise
de distance. C'est ce que Hegel avait en vue quand, dans son
Esthétique, il parlait de « denkende Betrachtung »12, de la « perception

pensante ». Cette mise en scène de la démarche interprétative ou
herméneutique, où spontanéité et réflexion théorique ne s'opposent
pas mais se mêlent dans une compétence qui est le résultat d'une
attention toujours exercée et d'un art de la transposition en parole, est

désignée par Jean Starobinski par le terme de trajet : « D'un accueil
naïf à une compréhension englobante, d'une lecture sans prévention,
régie par la loi interne de l'œuvre, à une réflexion autonome face à

l'œuvre et à l'histoire où elle s'insère : il n'est pas de notion à

laquelle je tienne plus que celle du trajet critique - trajet qui n'a pas
à s'inscrire nécessairement dans l'œuvre critique elle-même, et qui
peut avoir eu lieu dans le travail préparatoire dont l'œuvre critique est
l'aboutissement. Ce trajet s'effectue à travers une série de plans
successifs, parfois discontinus et à des niveaux de réalité différents.
J'inclus, bien entendu, dans la notion du trajet critique celle du
"cercle herméneutique", où je ne vois toutefois qu'un cas particulier

- et particulièrement réussi - du trajet critique », dit-il dans ses

remarques préliminaires sur la « relation critique » (p. 13).

L'interprétation comme trajet, en effet, est loin de vouloir se

substituer à l'œuvre elle-même, son intention est plus modeste et en
même temps plus exigeante : elle veut être une école d'attention.
L'interprète lui-même s'y soumet quand il se met à noter et à réviser
d'un œil critique ses observations. Ecole d'attention aussi pour le
lecteur auquel l'interprétation sert pour ainsi dire de lentille optique.
C'est par une nécessité interne de l'interprétation et de sa relation à

12
Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Ästhetik, nach der 2. Ausgabe G. Hothos (1842)
redigiert und mit einem ausführlichen Register versehen von F. Bassenge,
BerlinAVeimar, Aufbau Verlag, 19652, 2 volumes, t. 1, p. 22.



74 KARLHEINZ STIERLE

ce qu'elle interprète qui n'est jamais un simple objet, mais toujours
un objet se transcendant en une donnée immatérielle, qu'elle ne peut
se soumettre à une méthode préétablie qui, au lieu d'ouvrir un
dialogue, reste monologue d'une volonté de pouvoir épistémologique.
La méthode, elle, ne vise jamais la particularité concrète, voire
l'individualité de l'œuvre, mais sa généralité seulement, tandis que le

trajet se veut toujours voie concrète, particulière, adaptée à une
donnée concrète. C'est pourquoi un seul trajet n'exclut jamais
d'autres trajets, mais les appelle au contraire, comme il y a dans un

paysage une pluralité infinie d'aspects et de regards différents où l'un
n'exclut jamais l'autre, ce qui n'empêche pas qu'il y ait des regards
plus ou moins réussis.

L'interprétation comme trajet est libre dans son dialogue avec le
texte de se passer de toute contrainte méthodologique qui la bornerait
à un seul aspect. S'il est essentiel pour la littérature de suivre une
démarche libre à travers tous les champs anthropologiques et
historiques de la condition humaine, l'interprétation, pour ne pas
tomber dans une fixation méthodologique derrière laquelle très

souvent il se cache une idéologie non déclarée, doit insister sur une
pleine autonomie dans le choix de ses moyens. Ceci pourtant ne la
met pas dans une opposition de principe à toute méthode, comme le
suggère Hans Georg Gadamer dans sa théorie de l'herméneutique
« Vérité et méthode » (Wahrheit und Methode)13 où les deux

termes, au lieu de désigner une complémentarité, sont plutôt les

marques d'un conflit. L'interprétation, loin d'être anti-méthodologique,

est libre aussi de se servir des résultats qu'une analyse structurale,

mais aussi une théorie de la déconstruction ont proposés. Les
résultats surtout de l'analyse structurale, trop vite tombés en oubli,
peuvent être un apport précieux à toute interprétation, parce que tout
texte, dans son écriture individuelle et dans son projet tout particulier,
a besoin pour se réaliser de ces structures d'ordre plus général qui ont
fait l'objet de l'analyse structurale des récits aussi bien que celle des

textes poétiques. L'anatomie ne suffit pas pour comprendre le corps

13 Hans Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen
Hermeneutik, 2. Aufl., Tübingen, J.C.B. Mohr (Paul Siebe ch), 1965 (I9601).



L'INTERPRETATION COMME TROISIEME STADE... 75

de l'homme, mais avec l'anatomie on le comprend mieux. Les structures

plus générales des textes qui ont été l'objet de l'analyse
structurale importent aussi pour une compréhension qui ne regarde
plus le texte comme objet à analyser, mais comme une constitution
de sens où le lecteur a sa part aussi. Les remarques à ce propos de

Jean-Paul Sartre dans Qu'est-ce que la littérature ?u restent toujours
fondamentales. Il en est de même avec ce que l'on appelle la
déconstruction, un terme de Jacques Derrida, fabriqué peut-être un peu à la

légère. Il est bien évident qu'à l'intérieur de chaque texte, et surtout
de chaque texte exigeant, il y a des tremblements de sens, des

ambiguïtés, des ironies, des contre-communications, une infinité de

déstabilisations des mots par la pluralité de leur sens et la pluralité de

leurs contextes dont l'interprète doit tenir compte. Et, bien sûr, les
méthodes de la psychanalyse comme celles de la sociologie peuvent
au besoin aider à une compréhension plus profonde qui, finalement,
doit être le but de toute interprétation. Si tout dans le texte se donnait
tout d'un coup, il ne faudrait évidemment pas ce travail. Cependant,
croire que la première impression soit déjà la bonne est l'illusion
d'une impatience qui ne reçoit que ce qu'elle investit.

L'interprétation de même que la traduction ne peuvent jamais
épuiser le texte. C'est pourquoi il faut des traductions différentes et

un discours continu de l'interprétation pour que le texte reste vivant.
Même si une interprétation fait tort à ce que l'on pourrait appeler
l'intentionnalité du texte, elle donne la chance à celui-ci d'affirmer
sa présence. Un texte qui ne trouve pas de discours interprétatif
devient bien vite matière inerte, appel sans réponse, comme un de ces
livres morts aux quais parisiens devenus muets ajamáis. C'est par la
persévérance discrète d'interprétation à interprétation que le texte
reste vivant dans la mise en mouvement de sa réflexivité interne par
une réflexivité interprétative qui y répond.

Interpretari necesse est. Les institutions responsables de la
mémoire culturelle d'une société ne pourront jamais se passer de cet
effort de renouvellement ininterrompu, de sauvegarder la présence

14 Jean-Paul Sartre, Qu'est-ce que la littérature Situations II (1948), Paris,

Gallimard, 1962, p. 91.



76 KARLHEINZ STIERLE

des textes et à travers eux la mémoire sans laquelle il n'y a pas
d'identité.

Le but de l'interprétation n'est pas de comprendre l'œuvre en
fonction d'un système, d'une idéologie ou d'un savoir quelconque.
Bien au contraire, il s'agit de trouver des moyens pour entrer dans

l'œuvre et dans sa densité de relations. Elle ne veut pas réduire
l'œuvre à ce qui existe déjà sans elle, mais illuminer ce qui sans elle
ne serait pas. L'interprétation n'explique pas l'œuvre, elle la « donne
à voir » pour la pratiquer mieux.

Le type d'interprétation auquel s'adressait la critique des théoriciens

structuralistes et post-structuralistes se voulait interprétation
immanente. Ceci, bien sûr, est un concept irréalisable. Chaque œuvre
se réalise à partir des conditions particulières d'un médium qui la

supporte, qui la rend possible, mais qui restreint aussi le champ de

ses possibilités. La matérialité comme support de l'œuvre doit se

transcender vers une donnée médiatique pour que l'œuvre soit
possible. Mais il reste toujours une tension entre la matérialité comme
telle et sa fonction de médium pour la réalisation de l'œuvre.
Interpréter un texte, par exemple, présuppose une connaissance

préalable de sa langue, condition de sa mise en discours. Ce qu'on
appelle le cercle herméneutique dans sa forme la plus élémentaire est
le cercle entre langue et parole. Pour qu'il y ait parole, il faut une
langue. Pour qu'il y ait une langue, il faut la parole. Ainsi l'interprétation

ne peut-elle jamais être immanente, puisque la parole elle-
même se transcende vers une langue qu'elle présuppose. La compétence

de l'interprète ne se restreint pas à une œuvre donnée, il faut
une compétence préalable de la langue pour réaliser le discours
comme mise en acte de la langue. Si donc nous sommes entrés dans

l'œuvre-texte, nous sommes par là même entraînés vers une pure
virtualité qui est celle de la langue elle-même. C'est pourquoi une
œuvre ne peut jamais être radicalement immanente. Il faut cependant,
dans le conflit des forces centrifuges et centripètes, une dominance de

celles-ci pour que l'on puisse parler d'œuvre. Si chaque objet
sémiotique peut se prêter à être interprété, il y a cependant une classe



L'INTERPRETATION COMME TROISIEME STADE... 77

privilégiée d'objets qui permettent l'interprétation et la requièrent : ce
sont les œuvres, formes suprêmes de la rationalité esthétique15.

L'herméneutique, opposée en ceci à la théorie de la déconstruction,

peut être définie comme le bon sens de la compréhension. Sa pratique
ne suit pas la route préétablie d'une méthode. Elle est toujours une
mise en relation qui doit prendre des risques. La compréhension d'un
texte ne se laisse pas démontrer more geometrico. C'est toujours
l'enjeu d'une triple compétence : compétence de constitution,
compétence de participation et compétence de communication. Mais

parce que l'interprétation doit prendre des risques, elle doit aussi

assumer une responsabilité. Dans Qu'est-ce que la littérature Jean-
Paul Sartre parle du pacte de générosité entre auteur et lecteur16. Il
doit y avoir aussi un pacte de générosité entre interprète et œuvre
d'un côté, interprète et lecteur de l'autre côté. L'interprétation défend
le texte auprès du lecteur, mais elle défend aussi le lecteur auprès du
texte.

L'interprétation ne cherche pas l'autre du texte et elle ne
transforme pas le texte en objet d'une analyse objective, comme on
analyserait une donnée naturelle. L'interprétation comme troisième
stade de la lecture se détache du texte pour mieux y retourner. Elle
part du texte, elle le met par son intermédiaire en relation reflexive
avec lui-même, et elle retourne au texte pour lui céder la parole.
L'interprétation est une école d'attention. Elle sert à une constitution
plus complexe, plus différenciée, plus intense de ce qui, au-delà de

ses signes et mots, constitue une configuration de la conscience qui
fait résonner plus pleinement le texte, l'œuvre en lui-même, sans
arriver jamais au point où le travail de l'interprétation serait fait et où
le texte aurait trouvé sa réponse définitive.

Karlheinz Stierle
Université de Constance

15

16

Cf. Karlheinz Stierle, Ästhetische Rationalität. Kunstwerk und Werkbegriff,
Munich, Finck Verlag, 1997.

Jean-Paul Sartre, Qu'est-ce que la littérature p. 105.




	L'interprétation comme troisième stade de la lecture

