
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 39 (2001)

Artikel: Contribution à une histoire et à une rhétorique des cycles poétiques au
XIXe siècle de Hugo à Mallarmé

Autor: Sudan, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-267281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-267281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CONTRIBUTION
À UNE HISTOIRE ET À UNE RHÉTORIQUE

DES CYCLES POÉTIQUES
AU XIXe SIÈCLE

DE HUGO À MALLARMÉ1

INTRODUCTION

Qu'est-ce qui distingue une collection «factice», considérée dans

une dimension simplement matérielle ou économique, d'un recueil
véritablement composé qui acquiert, par l'organisation des poèmes,
une valeur textuelle Pour répondre à cette question, la critique
italienne a élaboré le concept de «macrotexte» et elle a fourni des jalons
théoriques et des définitions, en élargissant le champ à la prose (les
recueils de nouvelles) et au vers (les recueils poétiques)2. Dès l'article
important de Joachim Müller, paru en 1932, la critique allemande a
réfléchi sur la notion de «cycle» en appliquant à la poésie lyrique,
pour l'essentiel, un terme qui se rattache originairement à l'épopée.
Dans la critique de langue anglaise enfin, on peut citer la synthèse
historique de Ronald Greene sur la séquence lyrique depuis Pétrarque, et '(f)
celle de Helen Mustard, sur la poésie allemande du XIXe siècle.

Dans le domaine français, il existe comme on sait de nombreuses
études sur 1'«architecture» des Fleurs du Mal - pour reprendre un
terme consacré - ou sur les grands volumes exiliques de Hugo, mais le
problème des recueils composés n'a pas été abordé de manière géné-

Thèse de doctorat présentée à la Faculté des Lettres de l'Université de Fribourg
(Suisse) en 1998. Impression partielle autorisée par la Faculté des Lettres. Le texte
complet de la thèse peut être consulté à la Bibliothèque cantonale et universitaire
de Fribourg.
Pour toutes les références indiquées dans ce paragraphe introductif, nous
renvoyons à la sélection bibliographique fournie à la fin de l'article.



66 PHILIPPE SUDAN

rale3. C'est cette lacune que tente de combler la thèse dont cet article
est tiré. Cette thèse se fonde sur un corpus assez large, choisi à l'intérieur

du XIXe siècle, et elle examine les choses dans une perspective
essentiellement historique: en quels termes et selon quelles
métaphores les cycles poétiques ont-ils été désignés et définis par les
auteurs eux-mêmes? y a-t-il des types de cycles qui se dessinent? y a-
t-il également des structures et des procédés de liaison entre les

poèmes qui sont repérables de manière extensive? L'article qui est
publié ici développe une hypothèse historique qui met l'accent sur les

rapports entre l'épopée et les recueils «cycliques» tels qu'ils sont
apparus et se sont définis au XIXe siècle.

LES STRUCTURES «CYCLIQUES»
ET LE PROBLÈME DE L'ÉPOPÉE AU XIXe SIÈCLE :

UNE RÉFLEXION CROISÉE

Il est possible que l'attention accordée à la composition des recueils
soit liée, pour une part, au refus partiel des genres qui caractérise le
romantisme à partir de 1830. Au «primat de la littérature»4 et au
classement des poèmes entre des genres distincts et fortement codifiés :

l'ode, le poème, l'élégie, se substituerait une organisation plus
complexe, un ordre plus souple et moins «extérieur» qui affirme le
«primat de l'écrivain». Loin d'être une vue de l'esprit ou un anachronisme,

cette idée s'inscrit dans les péritextes des recueils, titres ou
préfaces, et dans les ouvrages de critique et d'histoire littéraire de

l'époque, comme en témoignent ces remarques de Désiré Nisard, peu
suspect de sympathie excessive pour les écrivains du Cénacle :

Au dix-neuvième siècle, les plus belles poésies ne sont plus des peintures

de l'homme dans des cadres appelés genres. Il n'y a qu'un geme
sous divers titres particuliers de l'invention du poëte, et généralement
sous la forme lyrique, comme la plus près du chant. Dans ce cadre
unique, le poëte parle en son nom de tout ce qui l'a touché [...] tout ce
qui a passé par l'âme de René, René, le type de la poésie personnelle5.

3

5

Voir cependant l'article de Jean Rousset cité dans la bibliographie.
Voir Roger Laufer, Introduction à la textologie, Paris, Larousse, 1972, p. 92.

Désiré Nisard, Histoire de la littérature française, t. IV, 3e éd., Paris, Didot, 1863,

p. 526. A la poésie personnelle qui caractérise le romantisme, l'auteur oppose la



DE HUGO A MALLARME 67

Chambre d'«échos» qui recueille et amplifie les «bruits» du
siècle6 à travers un destin qui se veut exemplaire, tel apparaît en effet
le poète-Hugo au fil des préfaces et des poèmes liminaires qui jalonnent

les volumes de la tétrade lyrique: Les Feuilles d'automne, Les
Chants du crépuscule, Les Voix intérieures, Les Rayons et les ombres.
Les volumes publiés après 1830 annoncent ainsi Les Contemplations
qui se présentent comme «les mémoires d'une âme», mais ils se
rattachent aussi aux premiers recueils dans lesquels Hugo donne à voir, au
fil des éditions, «une progression de liberté qui n'est ni sans signification,

ni sans enseignement»7, et dans lesquels il revendique une
liberté, une autonomie de la «pensée» à l'égard des «limites» imposées

par les genres qui lui donnaient, auparavant, un cadre et une
légitimité8.

Cet assouplissement des genres s'opère cependant dans le domaine
de la poésie lyrique à laquelle est souvent assimilé le mouvement
romantique. Or un deuxième facteur a probablement favorisé une
réflexion sur la composition des recueils et la recherche de structures
« cycliques », c'est le refus du poème long et en particulier de 1 ' épopée
qui s'exprime de manière tranchée, comme on sait, chez Baudelaire. Si
la réflexion de Baudelaire procède largement d'Edgar Poe, elle se
rattache aussi à Hugo et aux «petites épopées» de La Légende des
siècles. Il serait donc utile de von comment le problème de la poésie
épique s'est posé aux écrivains à partir du romantisme et comment une
réflexion authentique sur les structures cycliques s'est dégagée peu à

peu des membra disjecta de l'épopée9.

poésie classique soumise à l'autorité des genres et soucieuse d'exprimer des idées
et des sentiments généraux.

Voir le «Prélude» des Chants du crépuscule pour les images du «brait» et du
poète «écho» sonore.

Victor Hugo, Œuvres poétiques, p.p. P. Albouy, Paris, Gallimard, La Pléiade,
1964,1.1, p. 281.

Voir en particulier la préface des Odes et ballades de 1826, ibid., p. 280, et également

la préface des Orientales.

La métaphore des «membres dispersés » n'est pas sans légitimité dans le contexte
de l'épopée romantique: s'élevant contre l'hypothèse de Wolf et des

Prolégomènes selon laquelle l'épopée homérique ne serait que la synthèse de

«rhapsodies» diverses, Edgar Quinet reprend en effet cette image dans son
Histoire de la poésie: «L'hypothèse de Wolf fut promptement admise comme
l'axiome fondamental de la critique nouvelle. Chacun sépara, divisa, disséqua à



68 PHILIPPE SUDAN

LE PROBLÈME DE L'ÉPOPÉE

La poésie d'imagination [il faut entendre les récits légendaires, l'épopée]

ne fera plus de progrès en France: l'on mettra dans les vers des
idées philosophiques, ou des sentiments passionnés; mais l'esprit
humain est arrivé, dans notre siècle, à ce degré qui ne permet plus ni
les illusions, ni l'enthousiasme qui crée des tableaux et des fables

propres à frapper les esprits10.

Malgré ce pronostic établi par Madame de Staël au début du siècle,
les romantiques ont nourri des ambitions épiques, comme les poètes
qui les ont précédés. En 1823, Lamartine lance les bases d'une vaste
composition: Les Visions, qu'il ébauche en marge des Méditations. A
la même époque, Vigny élabore le genre du « poème » et consigne de

nombreux projets dans son journal. Il envisage de composer une
«Théogonie Chrétienne. - Sur le modèle de celle d'Hésiode, ou avec
l'ordre d'Ovide dans les fables» et il poursuit: «Tel peut être le sujet
d'un poème immense qui achèverait l'œuvre de Dante et de Milton,
continuée par Chateaubriand [...] Il y a là une place vacante pour
asseoir un grand poète»11. Ce projet s'inscrit dans le droit fil du
programme dressé par Chateaubriand dans le Génie du Christianisme:
l'épopée y apparaît comme le genre majeur et le titre envisagé par
Vigny indique le choix et la substitution d'une «mythologie
chrétienne» aux divinités de l'antiquité greco-latine. Quant à Hugo, il
exprime à cette époque des idées assez conservatrices sur le genre,
mais il y a une veine épique qui est perceptible dès les Orientales, qui
emprunte ensuite la forme du drame pour s'épanouir dans les grandes
compositions de l'exil: La Fin de Satan, Dieu, La Légende des
siècles.

son aise les rhapsodies ioniennes. C'est alors que les membres du poëte furent
vraiment dispersés sur tous les monts de la Thrace», s.L, Editions d'aujourd'hui,
1986, p. 7. Reproduction du tome 9 des Œuvres complètes publiées à Paris, chez

Pagnerre, en 1857.

Madame de Staël, De la littérature considérée dans ses rapports avec les institutions

sociales, Seconde partie, chapitre V: «Des Ouvrages d'imagination»,
Genève, Droz, 1952, t. II, pp. 359 et 360.

Alfred de Vigny, Journal d'un poète. Œuvres complètes, p.p. F. Baldensperger,
Paris, Conard, 1935, vol. 7, p. 7.



DE HUGO A MALLARME 69

Si les poètes du XIXe siècle12, romantiques comme parnassiens,
n'ont pas renoncé à l'épopée, ils ont cependant cherché à la transformer.

Dans leur souci de réaliser une synthèse à la fois philosophique et
poétique du monde contemporain et de l'Histoire, ils ont pris peu à peu
conscience des difficultés que présentait le cadre traditionnel du genre.
Si l'on «superpose» les textes, on constate que les objections sont de
deux ordres. Il y a d'abord le problème de la légende et du merveilleux
soulevé par Chateaubriand: l'épopée traditionnelle apparaît, dans ses

thèmes, comme un genre daté qui ne correspond plus à la « mentalité »
moderne. C'est le verdict de Mme de Staël qui est repris à certains
égards par Vigny et par les poètes ultérieurs. Il y a ensuite le problème
de la forme et de la versification: l'épopée traditionnelle, composée
d'alexandrins à rimes plates, selon le modèle de Voltaire, est jugée
monotone ; le poème épique manque de variété.

UNE ECRITURE AU SECOND DEGRE

En 1838 Vigny revient sur la question du merveilleux qui se situait
au centre du débat à l'époque de Chateaubriand et il note dans son
Journal 1'«impossibilité», «dans l'ensemble des poèmes humains,
[d'un] merveilleux qui se puisse admettre»13. Alors qu'il acceptait
dans les années 1820 l'éventualité de greffer sur la poésie épique une
fable spécifiquement chrétienne, il rejette maintenant toute forme de
merveilleux comme impropre à satisfaire un lecteur contemporain et
semble avaliser, ce faisant, le jugement de Madame de Staël. On
mesure l'évolution qui s'est opérée entre ses premiers projets d'épopée,

liés à la composition d'«Eloa», d'«Héléna» ou du «Déluge», et
l'œuvre de la maturité. C'est peut-être chez Vigny, qui «s'est toujours
senti le génie épique», qu'on perçoit le mieux les infléchissements et

Dans un ouvrage très instructif, The Epic in Nineteenth-Century France, Oxford,
Basil Blackwell, 1941, Herbert James Hunt a dressé un inventaire des épopées qui
ont été écrites en France au XIXe siècle, de la littérature de l'Empire aux écrivains
parnassiens. Ce panorama complet permet de vérifier ce qu'une lecture rapide des

poètes du XLXe siècle montre à l'évidence, à savoir que la poésie narrative est très

importante, d'un point de vue quantitatif en tout cas, à l'époque de Hugo ou de

Leconte de Lisle.

Vigny, op. cit., p. 474.



70 PHILIPPE SUDAN

les difficultés d'un genre à travers l'élaboration concrète de l'œuvre et
les réflexions du Journal.

Ce problème du «merveilleux» et des thèmes de l'épopée se

retrouve d'une certaine manière dans la première édition des Poëmes

antiques de Leconte de Lisle qui se rattachent, par le titre et par le

genre, à Vigny14. Parue en 1852, cette première édition est loin d'avoir
l'ordonnance rigoureuse (essentiellement historique) que l'auteur
établira dans la série «définitive» de 1874: elle s'affiche clairement
comme «un recueil d'études»15 et non comme un «livre». Elle
s'accompagne d'une préface importante qui développe à la fois une
réflexion sur l'épopée et sur la situation du poète au milieu du siècle.
Leconte de Lisle veut restaurer un genre et il propose, selon une
formule tout à fait précise dont chaque terme est pesé, « un retour réfléchi

à des formes négligées ou peu connues»16. Edgard Pich précise
qu'il ne peut s'agir là du «poème» à proprement parler et encore
moins de l'ode qui sont des genres connus à l'époque, mais, de
manière plus générale, de l'«idée épique»17, le terme de «forme»
devant être pris dans le sens abstrait de conception. Cette réserve n'enlève

rien cependant au projet de l'auteur: il s'agit de définir quelles
sont les chances et les orientations qui s'offrent à l'épopée au XIXe
siècle. Or, sur ce point, son analyse rejoint en partie celle de Madame
de Staël: l'épopée traditionnelle, telle que l'ont connue les peuples
anciens, n'est pas réalisable à l'époque moderne; elle suppose une
naïveté et une spontanéité qui ne s'accordent pas avec un temps où
prédominent la science et la réflexion :

Nous sommes une génération savante; la vie instinctive, spontanée,
aveuglément féconde de la jeunesse, s'est retirée de nous ; tel est le fait
irréparable. La Poésie, réalisée dans l'art, n'enfantera plus d'actions
héroïques18.

Sur le rapport entre les auteurs, voir Pierre Flottes, L'Influence d'Alfred de Vigny
sur Leconte de Lisies, Paris, Les Presses modernes, 1926.

Leconte de Lisle, Articles - Préfaces - Discours, textes recueillis et présentés par
E. Pich, Paris, Les Belles Lettres, 1971, p. 108.

Ibid.

Ibid., p. 109.

Ibid., p. 110.



DE HUGO A MALLARME 71

Leconte de Lisle n'établit pas seulement un lien entre le genre de

l'épopée et un état donné de la société, selon une «histoire des mentalités»,

il réfléchit sur la situation du poète dans la société et sur la relation

que la création poétique est en mesure d'établir avec l'événement
historique et ce qu'on appellerait aujourd'hui l'actualité. Or ce lien qui
unissait l'Histoire à sa narration solennelle et qui faisait de l'épopée un
genre vivant est rompu au XIXe siècle. La poésie a perdu sa fonction
sociale. Elle n'est plus «en avant», pour reprendre l'expression de
Rimbaud qui prolonge curieusement ce débat; elle s'est séparée de la
foule et elle a renoncé à toute action immédiate, de même qu'elle doit
renoncer à toute réaction immédiate, en évitant la tentation dangereuse
de la poésie politique et engagée. Elle est donc devenue, par la force
des choses, l'objet d'un culte distinct et d'un « art», avec toute
l'ambivalence que peut prendre ce terme au XIXe siècle.

Leconte de Lisle applique dans sa préface les principes du déterminisme

historique : à une civilisation vieillie, fondée sur la science, ne
peut correspondre qu'une poésie savante. Telle est la solution qui se

présente au poète, il doit suivre «la voie intelligente de l'époque»19,
c'est-à-dire se tourner vers le passé et appliquer à la reconstitution des
civilisations anciennes les connaissances et l'érudition de la science
philologique. C'est en quoi le terme d'«études» employé au début de
la préface se trouve justifié. Celui-ci connote d'abord l'activité
scientifique: c'est en ce sens que Balzac parle d'«Etudes de mœurs» ou
d'«Etudes de la vie parisienne», dans la Comédie humaine, en recherchant,

de même, une caution scientifique, mais il suggère également le
caractère provisoire du travail auquel s'adonne le poète. Si l'idée
épique et la poésie en général ont connu une « décadence », par la faute
du romantisme et des siècles «barbares», l'écrivain consciencieux
doit travailler à leur restauration. Suivra peut-être une ère où l'«âge
d'or» sera rétabli, où un contact plus immédiat avec les sources du
sentiment poétique sera possible :

Et plus tard, quand les intelligences profondément agitées se seront
apaisées, quand la méditation des principes négligées et la régénération

des formes auront purifié l'esprit et la lettre, dans un siècle ou
deux [...], peut-être la poésie redeviendra-t-elle le verbe inspiré et

Ibid., p. 112.



'

72 PHILIPPE SUDAN

immédiat de l'âme humaine. En attendant l'heure de la renaissance,
il ne lui reste qu'à se recueillir et à s'étudier dans son passé glo-

20neux

C'est dire si l'époque contemporaine apparaît à Leconte de Lisle
comme transitoire. Tout le passage est dominé par un vocabulaire
«mythique» marqué: il faut renouer avec un «âge d'or» en passant
par «une épreuve expiatoire», selon une conception cyclique de
l'Histoire qui est très éloignée du messianisme téléologique de Hugo
et qui réinvestit, de manière significative, le concept de «renaissance

».

Sept ans après les Poèmes antiques, Hugo publie la «Première
f*-] série » de La Légende des siècles, en envisageant clairement, comme le

montre le sous-titre du premier volume, la constitution de séries
ultérieures. Si l'on suit sa correspondance, il semble que cette publication
différée soit due à des motifs politiques ; il attend toujours la chute de

Napoléon III et il pense que certains poèmes à contenu politique, qui
évoquent des aspects de l'histoire contemporaine, ne peuvent paraître
dans l'immédiat. Sans doute s'ajoute-t-il à ces considérations
politiques une stratégie editoriale. Hetzel presse Hugo de composer des
« petites épopées » dans le genre des Orientales, par contre il le
dissuade de poursuivre dans la voie de la «poésie métaphysique» qui n'a
pas reçu un bon accueil dans Les Contemplations; il cherche donc à le
confiner dans le genre narratif et dans le pittoresque. Dans ces conditions

il est probable que Hugo a ajourné la publication de poèmes plus
ambitieux et qu'il a réservé pour la première série «l'aspect
légendaire», comme il l'écrit dans la préface.

Hugo esquisse à cet égard une défense « romantique » de la légende
qu'il dresse, face à l'Histoire, dans sa vérité propre et dans sa fonction,
qui est d'exprimer et de «condenser» l'esprit des peuples et des

époques: «Tous ces poëmes, ceux du moins qui résument le passé,
sont de la réalité historique condensée ou de la réalité historique
devinée »21. Or c'est ce choix de la légende qui a retenu, pour une part,
l'attention de Baudelaire dans le commentaire admiratif qu'il a consa-

Ibid.p. 118.

Victor Hugo, Préface de La Légende des siècles, Première série, Œuvres
complètes, édition chronologique publiée sous la direction de J. Massin, Paris, Le Club
français du livre, 1969, t. X, p. 433.



DE HUGO A MALLARME 73

eré à l'ouvrage, reprenant d'ailleurs en écho certaines formules hugo-
liennes22.

On y retrouve l'opinion courante sur l'inadaptation et le décalage
«historique» de l'épopée, mais Baudelaire fonde sa critique sur la
distinction rigoureuse du Vrai, qui relève du domaine de la science et de

l'histoire, et du Beau, qui relève du domaine de l'art et la poésie. Si le

genre se justifie à «l'aurore de la vie des nations», où la spécialisation
des formations sociales et discursives ne sont pas encore intervenues,
il est impropre aux «nations âgées» dans laquelle elle s'opère:

Excepté à l'aurore de la vie des nations, où la poésie est à la fois
l'expression de leur âme et le répertoire de leurs connaissances, l'histoire
mise en vers est une dérogation aux lois qui gouvernent les deux

genres, l'histoire et la poésie; c'est un outrage aux deux Muses. Dans
les périodes extrêmement cultivées il se fait, dans le monde spirituel,
une division du travail qui fortifie et perfectionne chaque partie; et
celui qui alors tente de créer le poème épique, tel que le comprenaient
les nations plus jeunes, risque de diminuer l'effet magique de la

poésie, ne fût-ce que par la longueur insupportable de l'œuvre, et en
même temps d'enlever à l'histoire une partie de la sagesse et de la
sévérité qu'exigent d'elle les nations âgées23.

Il résulte de ce principe que la seule échappatoire, le seul salut de

l'épopée réside dans le choix délibéré du légendaire, ce que Hugo a

compris «d'instinct» (Baudelaire se réservant sans doute le privilège
du raisonnement) :

voulant créer le poème épique moderne, c'est-à-dire le poème tirant
son origine ou plutôt son prétexte de l'histoire, il s'est bien gardé
d'emprunter à l'histoire autre chose que ce qu'elle peut légitimement
et fructueusement prêter à la poésie : je veux dire la légende, le mythe,
la fable, qui sont comme des concentrations de la vie nationale,
comme des réservoirs profonds où dorment le sang et les larmes des
peuples24.

Il s'agit de l'article sur «Victor Hugo» qui a paru d'abord dans la Revuefantaisiste
du 15 juin 1861 puis dans L'Art romantique sous le titre: «Réflexions sur
quelques-uns de mes contemporains ». Nous nous référons aux Œuvres complètes, p.p.
Cl. Pichois, Paris, Gallimard, La Pléiade, 1976, t.II.
Ibid., pp. 139-40.

Ibid., p. 140.



74 PHILIPPE SUDAN

Sur la question de la «légende» s'établit donc un premier point de
contact entre les deux auteurs: Baudelaire est allé au centre de l'entreprise

hugolienne sans renoncer à sa conception propre de la poésie ; il
a compris, mieux que Hugo lui-même selon Léon Cellier25, que le

y. choix de la légende maintenait l'épopée dans les limites du «chant» et
de la magie poétique en excluant l'histoire.

Il faut préciser d'ailleurs que la légende n'est pas le «merveilleux»
défini par Chateaubriand. Il ne s'agit pas pour Hugo de transformer et
d'adapter à une forme moderne de l'épopée les « machines » et les
éléments surnaturels de l'épopée ancienne ni de greffer sur un récit un
merveilleux extérieur, fût-il «chrétien». Il s'agit de situer l'ensemble
du poème dans le registre populaire, symbolique et culturel du légendaire.

Deux options connexes apparaissent dès lors face au problème
de l'épopée et à la « naïveté » qu'elle présuppose : alors que Leconte de
Lisle envisage de restaurer le genre par le recours à la philologie, Hugo
fait le détour de la légende, retrouvant d'ailleurs un type d'écriture
auquel il s'est essayé jadis dans les «ballades» et dans Les Orientales.

Ce lien qui unit les deux entreprises ne pouvait échapper aux
contemporains. Dans son Petit Traité de poésie française, Banville
revient sur la question du légendaire lorsqu'il aborde le genre de l'épopée.

Il souscrit d'abord à l'opinion wolfienne selon laquelle l'origine
des épopées serait populaire et collective : «L'Epopée est un poëme de
création essentiellement collective, né pour ainsi due dans la
conscience d'un peuple, exprimant dans leur nouveauté primitive les

origines de sa religion et de son histoire »26. De cette origine résulte le
caractère essentiel du genre, qui est la «naïveté». Or la force de Hugo
et de Leconte de Lisle est d'avoir su recréer cette naïveté par le recours
à la « légende » et par une transposition fidèle du vocabulaire et de la
« vision » des temps primitifs :

Si donc un poëte veut tenter d'écrire aujourd'hui une œuvre épique, il
devra abolir son raisonnement et retrouver son instinct, en un mot

Léon Cellier, L'Epopée humanitaire et les grands mythes romantiques, Paris,
SEDES, 1971, p. 328.

Théodore de Banville, Petit Traité de poésie française, nouvelle édition, Paris,
Charpentier, 1935, p. 122. Première édition: 1872. Le concept de «naïveté»,
associé à la poésie des premiers âges, peut être rattaché à l'essai de Schiller De la
poésie naïve et de la poésie sentimentale, publié au début du siècle (voir Paris,
Aubier-Montaigne, 1947, pp. 105 et sq. pour la traduction française).



DE HUGO A MALLARME 75

redevenir un homme primitif, se refaire naïf et religieux dans les idées
mêmes du peuple dont il adopte la légende, et laisser fleurir, en dehors
des conventions modernes, l'héroïsme qu'il porte en lui, comme tout
poëte. C'est ce qu'a fait dans La Légende des siècles Victor Hugo,
parcourant, des âges bibliques à l'époque moderne, toutes les religions et
toutes les civilisations, se mettant toujours non à son point de vue,
mais à celui des héros qu'il ressuscite, et retrouvant en lui-même leur
héroïsme et leur foi naïve. C'est ce qu'a fait Leconte de Lisle dans
plusieurs de ses Poèmes Barbares, et surtout dans le Kaïn, qui reste le

plus parfait modèle de ce que pourra être aujourd'hui le style épique27.

L'exemple de «Qa'ïn » est d'autant plus judicieux que tout le poème se

présente comme le songe de «Thogorma, le Voyant, fils d'Elam» et se
termine par une strophe qui indique le caractère intradiégétique du
récit, pour reprendre la terminologie de Gérard Genette :

Et l'homme s'éveilla du sommeil prophétique,
Le long du grand Khobar où boit un peuple impur.
Et ceci fut écrit, avec le roseau dur,
Sur une peau d'onagre, en langue Khaldaïque,
Par le Voyant, captif des cavaliers d'Assur28.

La narration est donc assumée par le personnage biblique, narrateur de
second degré auquel Leconte de Lisle peut prêter un style proprement
épique et archaïsant. Il y a un décrochement énonciatif, une narration
fictive qui illustre, de manière exemplaire, le caractère indirect de
l'épopée.

Ce caractère transparaît également chez Hugo dans le titre même de
La Légende des siècles. Le terme de «légende» annonce d'abord une
forme populaire et édifiante de l'épopée qui trouverait son pendant
romanesque dans Les Misérables. Mais il suggère aussi par son
étymologie de legenda («ce qui doit être lu») que l'épopée hugolienne
procède d'une lecture et d'une approche au deuxième degré de l'histoire,

«écoutée aux portes de la légende»29. C'est dans cette perspective

que pourrait être comprise et interprétée la référence aux sources
et aux textes constitutifs de La Légende des siècles dans la préface de

27 Ibid., pp. 125-26.
28 Leconte de Lisle, Œuvres - Poèmes barbares, éd. p.p. E. Pich, Paris, Les Belles

Lettres, t. II, 1976, p. 18, dernière strophe du poème.
29 Préface de La Légende des siècles, op. cit., p. 433.



76 PHILIPPE SUDAN

la première série. En invoquant l'Evangile et les «feuillets détachés de
la colossale épopée du moyen âge»30, Hugo ne vise pas simplement à

faire accroire l'exactitude historique de son travail, il témoigne aussi
d'une approche reflexive et culturelle du genre qui s'inscrit dans le
cadre d'une histoire des peuples.

UNE ECRITURE FRAGMENTEE

Dans la note du Journal de 1838 que nous avons déjà citée, Vigny
n'évoque pas seulement la question du thème ou du merveilleux dans

l'épopée, il évoque aussi celle de la «forme» et de la versification en
signalant une deuxième «impossibilité»: «Dans le détail de la forme,
le vers héroïque. - Le lecteur ne peut pas vivre avec lui»31.
L'expression «vers héroïque» est ambiguë: est-ce que Vigny condamne
l'épopée en bloc? Il est plus probable qu'il vise la suite d'alexandrins
à rimes plates qui est traditionnellement utilisée. C'est donc la longue
épopée, à la manière de Voltaire, qu'il rejette, en tenant compte du
«lecteur» comme le fera Baudelaire. Cette interprétation est confirmée

par le Traité de poésie française de Banville qui aborde la question

et qui identifie clairement dans la formule voltairienne l'héritière
illégitime de l'hexamètre virgilien:

Un préjugé longtemps répandu en France a voulu que le poëme épique
dût être écrit en vers alexandrins à rimes plates, pour rappeler les
hexamètres de l'Iliade et ceux de l'Enéide. Une pareille opinion ne repose
absolument sur rien32.

Le problème qui s'est donc posé aux poètes est celui de la monotonie
de l'épopée, monotonie qui tient à la fois à la forme traditionnelle du

genre et aux particularités du vers syllabique français, tel qu'il est

perçu aux alentours de 1820. C'est pourquoi les tentatives en vue de
renouveler l'épopée sont intimement liées en France aux considérations

sur la versification et à l'évolution des formes et des conceptions
poétiques qui sont apparues au XIXe siècle.

30 ibid.
31 Vigny, op. cit., p. 474.
32 Banville, op. cit., p. 128.



DE HUGO A MALLARME 77

En regardant les choses d'un point de vue synoptique, on peut
distinguer diverses options, diverses solutions « techniques » apportées au

problème de l'épopée. Il y a d'abord le choix de l'épopée en prose
auquel s'est résolu Chateaubriand, nolens volens, dans Les Martyrs,
formule qui a abouti à une œuvre hybride et à un échec relatif, car l'auteur

s'est contenté de reprendre les caractéristiques et les conventions
signalétiques du genre: dédicace, invocation, comparaisons, etc., dans

un récit en prose. Il y a ensuite la solution du verset auquel Ballanche
a recouru dans La Vision d'Hebal, appliquant à l'épopée l'instrument
développé par Lamennais dans les Paroles d'un croyant. Cette possibilité

formelle ne doit pas être négligée, car elle annonce les réflexions
de Claudel qui fera précisément du verset, « unité de souffle » libérée
des contraintes du syllabisme, un moyen de renouveler la poésie
d'inspiration épique et de traiter de sujets qui s'accommodent mal des
limites du petit poème, essentiellement « lyrique», tel qu'il s'est développé

au XIXe siècle :

Peut-être [...] l'avènement d'une forme plus libre permettrait-il la
restauration du poème long. [...] Parmi les jeunes écrivains, il me semble
en voir plusieurs qui ont une veine épique et qui ne sont pas à leur aise
dans les sempiternelles histoires de femmes qu'ils croient nécessaire
de nous raconter à leur tour. A chaque instant, on croirait qu'il vont
décoller. Mais, faute peut-être d'un engin approprié, ils ne voient pas
l'immense carrière que leur ouvrent l'histoire, les affaires, la science,
le droit social, la théologie, et ils se remettent tristement à l'analyse
des sentiments de Babylas et d'Ernestine33.

Si de la prose on passe au vers, on constate que les romantiques
puis les Parnassiens ont tenté de renouveler l'épopée en recherchant la
variété dans la structure métrique du vers et dans la structure stro-
phique et formelle du poème. Dans une lettre adressée à Virieux en
1823, Lamartine évoque ainsi «La Mort de Socrate», morceau «coupé
par couplets, comme Byron», et il ajoute: «Je crois qu'il n'y a pas
moyen de soutenir l'épique autrement»34. La référence à Byron est

Paul Claudel, «Sur le vers français», Positions et propositions, Paris, Gallimard,
1928, pp. 85 et 86. Ce programme fait songer aux Grandes Odes et au théâtre,
mais aussi à l'œuvre de Saint-John Perse et à YAnabase qui paraît en 1924.

Cité dans Lamartine, Les Visions, édition critique par Henri Guillemin, Paris, Les
Belles Lettres, 1936, p. 74.



78 PHILIPPE SUDAN

significative. L'auteur de Manfred a exercé une grande influence sur
toute la poésie européenne en acclimatant une forme condensée et

généralement strophique du poème narratif. En témoignent, en France,
des textes comme «Rolla» et «Namouna» de Musset, comme
Albertus, la «légende théologique» de Théophile Gautier écrite en
strophes complexes de douze vers, ainsi que les premiers «poèmes»
de Théodore de Banville. Il n'est sans doute pas possible d'expliquer
autrement que par la prégnance du modèle byronien le fait qu'un long
poème narratif comme «Rolla» soit formé de «strophes», d'ailleurs
approximatives, où alternent rimes croisées et embrassées, et non
d'alexandrins à rimes plates comme on l'attendrait dans un pareil
contexte35.

Dans un texte sur lequel nous allons revenir, Emile Deschamps
évoque pour sa part l'assouplissement de la versification prôné par les

romantiques et illustré, dans le drame, par Vigny et Hugo. Il transpose
ainsi l'argument dans le domaine de l'épopée en postulant que seul un
vers aux coupes mobiles et au rythme varié, associant la régularité à la
rupture, est susceptible de soutenir le récit et de maintenir en éveil
l'attention du lecteur dans un poème étendu :

Cette sorte de vers [il s'agit du vers de Ronsard et de Régnier] a le

grand avantage d'avoir été beaucoup moins employé, et surtout d'offrir

beaucoup plus de ressources et de variété ; le récit poétique ne nous
paraît même possible que de cette manière. Les repos réguliers et les
formes carrées des autres vers sont insupportables dans un poème de

longue haleine; l'admiration devient bientôt de la fatigue36.

A côté de l'assouplissement prosodique du vers et du recours aux
structures strophiques, Deschamps envisage enfin une autre voie qui
consiste à écrire de petites épopées, des poèmes narratifs de dimension
restreinte, en recherchant la condensation et la brièveté.

Musset, Poésies nouvelles, Paris, Gallimard, Poésie, 1991, p. 203 et suivantes.
Poème publié dans la Revue des Deux Mondes du 15 août 1833.

Emile Deschamps, La Préface des Etudes françaises et étrangères, Paris, Les
Presses françaises, Bibiothèque romantique, 1923, pp. 61-62.



DE HUGO A MALLARMÉ 79

UNE POÉTIQUE DE LA BRIÈVETÉ

C'est dans l'article de 1823 consacré aux Romances du Cid de
Creuzé de Lesser que s'amorce clairement une esthétique de la brièveté

liée au genre du «poème»: «Un champ immense reste encore à

moissonner par la génération nouvelle: c'est le poëme à proprement
dit, depuis l'épopée homérique jusqu'à la ballade écossaise»37. En
parlant de «poème à proprement dit», Deschamps désigne un geme
précis qui se rattache à l'épopée, comme le montrent les exemples
choisis, mais ce sens ne lui est pas propre, il est attesté par les dictionnaires

et par les auteurs antérieurs. Le Richelet mentionne ainsi «les
Poëmes où l'on raconte quelque action héroique et qui ont pour but
l'instruction des Souverains tels que sont tous les poëmes Epiques bien
faits»38, faisant du «poëme» une espèce à l'intérieur du genre épique.
Dans le «Discours préliminaire» sur le «Poème de Fontenoy»,
Voltaire situe de même son texte à l'intérieur du «genre héroïque»39 et
il le caractérise, formellement, par la brièveté relative et le refus des
«ornements étrangers»40. La valeur générique du terme se retrouve
chez Madame de Staël. Dans De l'Allemagne, le chapitre XII est intitulé

«Des poèmes allemands»: il y est surtout question d'épopée avec
La Messiade de Klopstock, ou, de manière plus générale, de « littérature

d'imagination», avec «les contes de chevalerie de Wieland» et
YObéron41; dans le chapitre suivant, par contre, il n'est question que
des «poésies [...] détachées [qui sont cependant] plus remarquables
encore que les poèmes»42. Si Rivarol, Hatzfeld et Darmesteter puis

Deschamps, «Les Romances du Cid», La Muse Française, 5e livraison, 1823-
1824, p. 243.

Richelet, article «Poëme», Lyon, 1719. Sur ce point, voir Laurence Porter, 77ie

Renaissance of the Lyric in French Romanticism: elegy, «poëme» and ode,
Lexington, Kentucky, French Forum, 1978, pp. 48 et 49. Voir aussi Jacques-
Philippe Saint-Gérand, Les Destinées d'un style: essai sur les poèmes philosophiques

de Vigny, Paris, Lettres Modernes, Minard, 1979, pp. 77 et sq.

Voltaire, Œuvres complètes, nouvelle édition conforme à l'éd. de Beuchot, Paris,
Gamier Frères, 1877, vol. 8, p. 382.

Ibid., p. 3&0.

Mme de Staël, De l'Allemagne, 1.1, Seconde partie, chapitre XII, Paris, Flammarion,

GF, 1991, p. 216 (et sq.).

Ibid., chapitre XIII, p. 231.



80 PHILIPPE SUDAN

Littré ne signalent plus l'emploi «absolu» du terme, au sens de
«poème épique», cela ne signifie pas qu'il a perdu toute valeur spécifique

au XIXe siècle. En effet, lorsque Leconte de Lisle publie les
Poèmes et poésies en 1855, il établit une distinction qui rappelle
Madame de Staël et qui n'aurait pas de sens si le premier terme ne
désignait un genre précis, une sorte de récit qui prend souvent la forme
d'un dialogue. Loin d'être une catégorie passe-partout, le terme de

«poème» désigne donc un genre et une forme de poésie narrative qui
est appelée, à travers Vigny et la postérité parnassienne, à une grande
diffusion au XIXe siècle. Il équivaut à ce que l'Encyclopédie appelle,
dans le supplément de 1776, la «petite épopée»^, selon une formule
qui annonce La Légende des siècles de Hugo.

Après avoir indiqué le domaine du « poème », Deschamps se réfère
au modèle de Chénier et il dégage les qualités prédominantes d'un
genre qui doit tendre en premier lieu vers la brièveté :

André Chénier est le premier, parmi nous, qui ait fécondé ce champ. Le
Jeune Malade, le Mendiant, l'Aveugle, sont des compositions
ravissantes, qui, dans des proportions moyennes, renferment les principales
conditions du genre. C'est l'intérêt du drame jeté à travers le luxe des

descriptions. Le poëte pose, pour ainsi dire, les décorations, et les

personnages viennent parler et agir devant le lecteur, comme sur la scène.
Dans ces sortes de compositions, tout est tableau ou dialogue, et l'on
évite ainsi la narration, toujours si fatigante dans le grand vers français44.

«Le Mendiant» et «L'Aveugle» ne dépassent pas les quatre cents
vers, en effet; comparés à l'épopée traditionnelle, ce sont des récits
relativement brefs. Pour les romantiques, Chénier apparaît donc
comme le précurseur de la «petite épopée», ce qui constitue une
lecture partielle mais significative de l'œuvre ainsi que le rappelle
Béatrice Didier: «il est difficile de savon ce qui chez lui relève d'une
esthétique du fragment et ce qui relève de l'inachèvement forcé par
une mort précoce »45.

Il faut également retenir l'importance accordée au dialogue et à

l'aspect dramatique des poèmes qui tendent à substituer le discours au

Supplément à l'Encyclopédie, Amsterdam, Rey, 1776, article «Epopée».

Deschamps, La Muse française, loc. cit.

Béatrice Didier, Histoire de la littératurefrançaise au XVIIF siècle, Paris, Nathan,
1992, p. 349.



DE HUGO A MALLARME 81

récit. Dans «Le Mendiant», «L'Aveugle», «Le Jeune malade», il y a

un dialogue des personnages comme dans les Bucoliques ou dans les
Idylles46. Chaque fois, on a affaire à une action assez brève où le
discours tient la part essentielle. Chénier privilégie ainsi le récit «mimétique»

au détriment de la «narration» et il recentre le poème autour
d'un épisode unique, comme le fera Vigny.

En 1828, Deschamps revient sur cette question dans Les Etudes
françaises et étrangères. Composé de traductions, d'adaptations
diverses et de poésies originales, ce recueil participe d'une ouverture
aux littératures étrangères et d'un cosmopolitisme littéraire dont
Madame de Staël a donné l'exemple. Il est précédé d'une longue
préface qui présente une synthèse du mouvement littéraire et qui
constitue un manifeste important en faveur du romantisme. L'auteur y
développe en fait une argumentation tout à fait «classique» selon
laquelle Hugo, Lamartine et Vigny sont appelés à illustrer les genres
dans lesquels leurs prédécesseurs ont échoué, en complétant les monuments

littéraires du passé :

Le Lyrique, l'Elégiaque et l'Epique étaient les parties faibles de notre
ancienne poésie. C'est donc de ce côté que devait se porter la vie de la
poésie actuelle. Aussi, M. Victor Hugo s'est-il révélé dans l'Ode, M.
de Lamartine dans l'Elégie, et M. Alfred de Vigny dans le Poème47.

Selon cette perspective, qui ne manque pas de justesse, Vigny apparaît
comme le successeur de Chénier dans l'illustration et le renouvellement

du poème: il a compris que « la vieille épopée était devenue
impossible en vers, et surtout en vers français » et « il a su renfermer la
poésie épique dans des compositions d'une moyenne étendue et toutes
inventées »48.

Il est possible que l'amitié et la fréquentation de Deschamps, dans
le contexte de La Musefrançaise, ait aidé Vigny à définir sa spécificité

C'est d'ailleurs sous le titre d'« Idylles » que les trois textes ont été regroupés dans

l'édition des Œuvres complètes de 1819. Du point de vue formel, il n'y a pas de

différence entre les deux premiers poèmes et «Le Jeune Malade» qui a été classé

parmi les «élégies» dans l'édition de Becq de Fouquières, Paris, Charpentier,
1872. Cette édition est reproduite dans le volume des Poésies, Paris, Gallimard,
Poésie, 1994.

Deschamps, Préface des Etudes françaises et étrangères, op. cit., pp. 12 et 13.

Ibid., p. 13.



82 PHILIPPE SUDAN

et sa poétique propre, au moment où il recueille l'ensemble des
Poèmes antiques et modernes, soit entre 1829, date de la troisième
édition, et 1837, date de l'édition définitive dans les Œuvres
complètes. Car les premiers essais poétiques sont assez disparates et ils res-
sortissent aux genres divers qui sont liés au début du romantisme,
«mystères» à la manière de Byron («Eloa», «Le Déluge»), «contes»
et «ballades» qui évoquent Hugo et annoncent Musset («La Neige»,
«Le Cor»), poésie pittoresque et historique («Madame de Soubise»,
«Le Trappiste»), décor espagnol («Dolorida»), poésie antique et
élégies à la manière de Chénier et de Millevoye («La Dryade»,
«Symétha»). On observe d'ailleurs une modification significative des
titres, d'une édition à l'autre. «La Neige» et «Le Cor» comportaient
d'abord le sous-titre de «ballades», puis de «conte». Du conte, en
effet, ils retiennent la mise en scène du narrateur et du cadre énonciatif

au début et à la fin du texte :

Qu'il est doux, qu'il est doux d'écouter des histoires,
Des histoires du temps passé,
Quand les branches d'arbres sont noires,

Quand la neige est épaisse et charge un sol glacé49.

A la ballade hugolienne, ils empruntent le rythme, la structure cyclique
et l'usage discret du refrain. Dès 1837 cependant, ces textes sont sous-
titrés «Poèmes», sans doute par volonté de donner au recueil une
cohérence et une unité que souligne la préface, mais qu'il ne pouvait
avoir au départ. Ce n'est donc qu'après coup que Vigny dégage clairement

le projet d'une poésie narrative qui contient une leçon morale ou
philosophique et qui se rattache au genre du « poème ».

Dans la préface de 1829 et de 1837, l'auteur semble reprendre en
effet la terminologie et les catégories de Deschamps en affirmant
qu'une «pensée philosophique» est «mise en scène sous une forme
Epique ou Dramatique»50. Juste après la publication des Poèmes, il
précise dans le Journal:

Concevoir et méditer une pensée philosophique; trouver dans les
actions humaines celle qui en est la plus évidente preuve ; la réduire à

Vigny, «LaNeige», Œuvres complètes: Poésie - Théâtre, éd. p.p. F. Germain et
A. Jarry, Paris, Gallimard, La Pléiade, 1986, p. 79.

Ibid., p. 5.



DE HUGO A MALLARME 83

une action simple qui se puisse graver en la mémoire et représenter en
quelque sorte une statue et un monument grandiose à l'imagination
des hommes, voilà où doit tendre cette poésie épique et dramatique à

la fois51.

Le mot «dramatique» ne signifie pas seulement que Vigny a recouru
au dialogue, car tous les poèmes réunis dans le recueil ne comportent
pas des discours rapportés, il signifie qu'il a resserré le récit autour
d'une «action simple» pour reprendre les termes du Journal, qu'il a
évité les épisodes multiples qui caractérisent généralement l'épopée au
profit d'un moment «dramatique» choisi pour son caractère
exemplaire52. Ainsi «La Neige» met en scène Emma et Eginard lorsqu'ils
paraissent devant Charlemagne et montre la mansuétude de l'empereur;

«Le Cor», qui constitue une sorte de suite cyclique et historique,
représente Charlemagne au moment où il entend l'appel de Roland en
approchant de Roncevaux.

Certains poèmes sont plus étendus et présentent un caractère plus
proprement «épique». C'est le cas du «Déluge» et surtout d'«Eloa»
qui se divise en trois «Chants» et qui constitue un récit complet
résumé par les intertitres: «Naissance», «Séduction», «Chute». Le
poème aurait pu être d'ailleurs plus ample si l'on en croit les nombreux
projets de Vigny et la correspondance53. Quant à «Helena», qui n'a
pas été repris dans le recueil, c'est une vaste composition qui comporte
presque mille vers et se divise de même en trois chants. Il y a donc une
oscillation entre le pôle «épique» et «dramatique» qui est perceptible
dans la production de l'auteur. Si «Eloa» est une épopée assez
conventionnelle, qui contient tous les traits du genre : tableaux, descriptions
étendues et comparaisons développées, «La Prison», écrit vers 1821,
est déjà un «poème moderne» dont l'action se concentre sur un
moment pathétique et dans lequel Vigny fait preuve d'un sens dramatique

remarquable.
Cela dit, on observe une évolution générale de l'œuvre poétique

vers la brièveté. Une note du Journal datée du 13 mai 1831 montre que

Journal, op. cit., p. 56.

Voir L. Porter, op. cit., pour une étude de ce problème et une analyse des postures
et des actions typées décrites dans les Poèmes antiques et modernes et Les
Destinées.

Œuvres complètes: Poésie - Théâtre, op. cit., pp. 947-48.



84 PHILIPPE SUDAN

Vigny prend peu à peu conscience des propriétés spécifiques du vers et
tend à renoncer à la poésie épique, sinon à l'épopée. Depuis quelques
années, il s'est surtout consacré à des œuvres romanesques et au
théâtre : Cinq-Mars paraît en 1826 ; Roméo et Juliette, Le Marchand de
Venise, Othello sont traduits ensuite; des épisodes de Stello seront
publiés à partir du 1er décembre 1831. C'est dans ce contexte qu'il fait
un retour sur lui-même et consigne cette réflexion :

Je me suis toujours trouvé le génie épique. - Moïse, Eloa ont le caractère

épique ainsi que la plupart de mes poèmes, à ce queje crois. Mais
comme l'une des conditions des vastes conceptions est l'étendue, et
que l'étendue en vers français est insupportable, il m'a fallu tenter en
prose : de là Cinq-Mars, Stello et Astrolabe, qui sera un poème tout
épique54.

L'ambition épique se prolonge, mais la prose se substitue à l'emploi du
vers. Seul le roman correspond aux conditions de la forme épique qui
implique la longueur et les vastes conceptions, le vers n'admettant pas
l'étendue.

Avant Baudelaire, Vigny définit ainsi les conditions et les limites
du vers et il perçoit clairement que la forme moderne de l'épopée, c'est
le roman, selon une intuition qui recoupe la conception hégélienne du

geme. Il se peut qu'il ait converti de la sorte un échec personnel en
règle générale, qu'il ait justifié a posteriori une production épique qui
demeure inégale. Il est plus vraisemblable cependant que sa réflexion
sur la brièveté soit le résultat d'un choix esthétique, choix justifié
d'ailleurs par l'évolution ultérieure de la poésie. Après la période
intermédiaire des textes en prose, l'œuvre de Vigny s'oriente vers un
refus du développement et une recherche de la densité qui se manifestent

clairement dans Les Destinées55.
On sait que cette esthétique de la brièveté prend toute son ampleur

en France et se radicalise en quelque sorte dans la réflexion poétique
de Baudelaire. Dans l'article sur Edgar Poe publié en 1857, l'auteur
des Fleurs du Mal reprend d'abord en compte l'opinion d'Edgar Poe
sur l'épopée et sa condamnation du genre. La prééminence généralement

accordée au poème épique repose sur un préjugé qui tend à assi-

Journal, op. cit., p. 197.

Voir à ce sujet la notice de François Germain: «Vigny poète», Œuvres - Poésies,
op. cit., pp. 920 et sq.



DE HUGO A MALLARME 85

miler la qualité à l'étendue: plus un poème est ample et développé,
plus il est estimable. C'est ce que Baudelaire appelle, à la suite de Poe :

«l'hérésie de la longeur»56. Or c'est l'inverse qui est vrai: plus le
poème est bref, plus l'«effet» qu'il produit sur le lecteur est intense. Il
ne doit pas être trop bref, sans quoi l'excitation et l'empreinte laissées
dans l'esprit seront insuffisantes, mais il ne doit pas dépasser la capacité

d'attention de la mémoire et rester assez court pour conserver une
«totalité d'effet»57. Loin de toute poétique objectiviste, Baudelaire
considère donc l'œuvre en fonction de l'impression qu'elle est censée

produire et il se place du côté du lecteur et de l'effet esthétique. C'est
cette esthétique de la brièveté qu'il applique d'ailleurs à La Légende
des siècles dans l'article de 1861 et qui explique, selon lui, la réussite
de l'œuvre. Hugo a évité l'écueil de la longueur en écrivant des

«petites épopées», selon le sous-titre de la première série, c'est-à-dire
des textes relativement brefs: «les poèmes qui constituent l'ouvrage
sont généralement courts, et même la brièveté de quelques-uns n'est
pas moins extraordinaire que leur énergie »58.

Pour revenir à la réflexion inspirée de Poe, Baudelaire établit
ensuite un distinguo implicite entre «l'unité dans l'impression», qui
est subjective, et «l'unité dans la conception»59, c'est-à-dire la structure

objective du texte. Cette distinction est intéressante car elle
permet de situer le poème et la série de poèmes sur deux plans différents

et de concilier «la totalité d'effet» et la longueur: si le poème
bref produit «une unité dans l'impression», il ne peut en aller de
même d'un volume entier comme Les Fleurs du Mal ou La Légende
des siècles. Baudelaire invite donc à rechercher l'unité du recueil sur
le plan de la composition et à imaginer une dispositio qui relève d'une

56

57

Baudelaire, op. cit., p. 332.

Ibid., p. 329.

Ibid., p. 140. Que l'on pense à «Booz endormi», qui conserve une structure stro-
phique, ou surtout au « Temple », le poème qui précède et qui se compose exclusivement

de deux distiques. Mais il y a d'autres textes qui sont beaucoup plus
étendus et l'on sait que Hugo, au moment où il édite la première série du recueil, a

déjà entrepris d'écrire La Fin de Satan et Dieu qui sont des poèmes continus et

organiques. Si le projet de La Légende des siècles correspond à la poétique de

Baudelaire, il faut donc préciser que cette coïncidence est significative, mais
momentanée.

Ibid., p. 332.



86 PHILIPPE SUDAN

organisation rationnelle, par opposition à l'effet proprement esthétique
excercé par le poème isolé. C'est d'ailleurs ce qu'il a fait dans Les
Fleurs du Mal: au lieu d'écrire un poème long, il a disposé une série de

textes brefs en prêtant à l'ensemble une unité qui relève de la « conception»,

une «architecture», selon l'expression de Barbey d'Aurevilly.
Cette solution substitutive et compensatoire n'apparaît pas explicitement

dans sa critique de l'épopée, mais elle se retrouve dans la
réflexion de Claudel qui la rattache sans équivoque à la poétique
baudelairienne :

Il est compréhensible que les lecteurs aujourd'hui refusent de s'engager

dans ces déserts centimétriques, du geme de la Henriade, de
Jocelyn ou du Runoïa, interminablement jalonnés de rimes alternatives

et que blanchissent les ossements des explorateurs. Et cependant
les arguments que font valoir depuis Edgar Poe les fauteurs exclusifs
(et pour cause) du poème court me paraissent loin d'être valables. Un
long poème est tout autre chose qu'une collection de poèmes courts60.

Avec la distance et le recul qui sont les siens, Claudel peut compléter
la réflexion de Baudelaire et mettre en quelque sorte à jour un «non-
dit». Mais il peut surtout retourner son argumentation en se plaçant,
comme lui, du point de vue du lecteur en invoquant la «mémoire»:

Il est certain que des épisodes comme la Mort de César ou les

Présages de la Pluie dans les Géorgiques, ou la mort de Palinure dans
l'Enéide, auraient un caractère bien différent s'ils n'étaient que des
tableaux dans un cadre isolé, au lieu de compléter comme ils le font un
immense paysage. Quand notre attention s'attache à eux, notre
mémoire cependant conserve en elle la vibration, la couleur, les
proportions d'étendues spirituelles et sonores que nous venons de parcourir

et le temple enfin où nous montons et d'où nous découvrons ces
vastes perspectives ne s'expliquerait pas sans elles61.

Si le recueil «parnassien» construit comme une Légende des siècles
est une galerie de «tableaux», l'épopée aux vastes dimensions est un
véritable «paysage». Les poèmes d'une série sont isolés par leur
«cadre» et ils jouissent d'une autonomie qui est souvent accentuée,
pourrait-on ajouter, par le choix de structures strophiques ou de formes
poétiques «fermées» comme le sonnet. Il s'en dégage donc une

60 Claudel, op. cit., p. 85.
61 Ibid, pp. 85-6.



DE HUGO A MALLARME 87

impression qui n'est pas comparable à l'effet de continuité et
d'accumulation produit par un poème long.

LES LEGENDES DES SIECLES

«Une espèce d'œuvre cyclique»: c'est ainsi que Hugo définit le
projet global de La Légende des siècles au moment où il publie la
première série, en ajoutant, un peu plus loin, que les pièces seront
«vaguement disposées dans un certain ordre chronologique»62.
L'affirmation est prudente et fortement modalisée par l'adverbe
«vaguement» et l'adjectif indéfini: «un certain ordre chronologique».

C'est que Hugo ne veut pas se lier les mains dès la publication
du premier volume et qu'il entend se réserver assez de jeu dans la
composition des séries ultérieures. Il n'empêche que ses formules méritent
d'être retenues, car elles caractérisent de manière heureuse un type de
recueil important au XIXe siècle.

Littré définit le «Poëme cyclique» comme «une sorte de poëme
épique qui ne s'astreint pas aux unités, ou qui raconte toute une
histoire depuis ses premiers commencements, comme les Métamorphoses

d'Ovide, les Amadis de Creuzé de Lesser». Dans ses grandes
lignes cette définition peut être appliquée à La Légende des siècles: le
recueil de Hugo ne respecte pas les «unités» dans le sens où il se

compose de récits divers et variés (la référence à Creuzé de Lesser,
comme on le verra, est intéressante); il remonte aux «commencements»

de l'humanité (selon le modèle d'Ovide et plus évidemment,
chez un poète romantique, de la Genèse), en élargissant le champ de

l'épopée aux dimensions d'une histoire universelle. La nuance introduite

par le modalisateur: «une espèce d'œuvre cyclique» se justifie
cependant par le fait que La Légende des siècles n'est pas un poème
continu, fût-il varié, comme les Métamorphoses, mais une collection,
au sens textologique du terme.

Si Hugo a pour ainsi dire fixé la formule de La Légende des siècles,
il ne l'a pas inventée. Le cycle de petites épopées remonte au-delà du
XIXe siècle et il peut se rattacher d'abord au genre du «poème».
Sylvain Menant signale le projet d'une Louisiade, au XVIIP siècle, qui

62 «Préface» de la première série, Œuvres complètes, op. cit., p. 432.



88 PHILIPPE SUDAN

«n'a jamais été écrite» et qui «aurait été composée, apparemment, de
«poèmes»63. Sur le même modèle, Barthélémy retrace les moments
forts de la Révolution française à l'aide de «poëmes» distincts, selon
le sous-titre du recueil, dans les Douze Journées de la Révolution:
après la longue épopée impériale, dans Napoléon en Egypte, la geste
révolutionnaire est célébrée dans des petites épopées, selon un souci
de monumentaliser l'Histoire contemporaine qui est essentiel au XIXe
siècle et qui se retrouve, à la même époque, chez Hugo64.

L'idée d'une «légende» fragmentée procède ensuite de l'intérêt
pour les «cycles» épiques du Moyen-Age ou de l'Antiquité qui sont
redécouverts et mis à jour sous l'impulsion du romantisme et des
néolatinistes. C'est dans ie prolongement des travaux sur les chansons de

geste, sur le Romancero et sur la poésie « populaire » qu'il faut inscrire
le cycle du Cid - Nach Spanischen Romanzen de Herder (1805). Ce
recueil a connu un retentissement européen65 et il a probablement
exercé une influence sur l'adaptation française des Romances du Cid
par Creuzé de Lesser 1814), de même que sur le Poëme du Cid publié
par Emile Deschamps à la fin des Etudes françaises et étrangères.
Comme chez Herder, le « Poëme » de Deschamps se compose en fait
de pièces distinctes que l'auteur a «tâché de coordonner [...] de
manière à présenter un intérêt suivi, une espèce d'action dramatique
ayant son exposition, son nœud et sa catastrophe »^. Il constitue donc
un «cycle» de poèmes cohérent qui annonce le «cycle héroïque
chrétien» dans la cinquième section de La Légende des siècles.

D'après Léon Cellier, il revient à Vigny d'avoir esquissé véritablement

«le cadre d'une Légende des siècles» lorsqu'il «groupait ses

poèmes en sections dans son recueil définitif»67. Du «Livre
mystique» au «Livre moderne», Les Poèmes antiques et modernes

Sylvain Menant, La Chute d'Icare - La Crise de la poésie française : 1700-1750,
Genève, Droz, 1981, p. 276.

Dans le genre de l'ode.
Voir V. M. Schirmunski, Johann Gottfried Herder, Hauptlinien seines Schaffens,
Berlin, Aufbau-Verlag, 1963, p. 75. L'œuvre a ainsi été traduite et publiée en
russe. Elle remonte elle-même à une adaptation française des romances
espagnoles publiée, de manière anonyme, dans la Bibliothèque universelle des romans
en 1783.

Préface, op. cit., pp. 67-8.

Léon Cellier, op. cit., p. 78.



DE HUGO À MALLARMÉ 89

peuvent suggérer en effet une épopée de l'humanité68 qui dépasse les
limites du «cycle» épique unitaire, centré sur un personnage historique

ou légendaire unique. Mais il faut ajouter, pour mettre les choses

en perspective, que cet élargissement du champ couvert par les

«petites épopées» n'est pas propre à Vigny et qu'il se retrouverait
aussi bien dans les Chroniques de Madame Tastu (1829) que dans les

Fragmens épiques de B. Aubry69, à la même époque. Pour s'en tenir
aux poètes secondaires, le recueil le plus remarquable de cette période
est à cet égard celui des Rimes héroïques d'Auguste Barbier. Evoquant
des figures historiques dans une sjériejjejqnnets groupés «pa^ordre
des temps »70, de Rolland aux morts de la Révolution de Juillet, il se

réfère~par~fa préface aux Rime eroiche du Tasse, mais il annoncer ~

surtout Les Trophées de Hérédia en appliquant délibérément la forme
brève du sonnet à une évocation épico-héroïque.

La Légende des siècles marque néanmoins une étape essentielle
dans la mesure où elle a représenté un modèle pour les poètes parnassiens

: « The Parnassian era is essentially the age of what Victor Hugo
called "la petite épopée"»71. On sait que les Poèmes antiques de
Leconte de Lisle, dans l'édition de 1852, ne suivent pas l'ordre
historique, ce qui peut être interprété comme un refus: c'est parce qu'il
présuppose une conception cyclique de l'Histoire qui s'inscrit en contre
face à la notion hugolienne et romantique du progrès que le recueil de
Leconte de Lisle n'a pas une structure linéaire, comme le recueil de
Poëmes publié par Louis Ménard en 185572. Ce n'est que dans l'édi-

L'ordre chronologique est loin d'être rigoureux dans les Poèmes antiques et
modernes et ce n'est pas le seul principe de classement et de regroupement des

textes. Le Livre mystique » et le «Livre antique» s'opposent plutôt d'un point de

vue thématique et impliquent une distinction de type : historique/légendaire, bien

que l'aspect chronologique ne soit pas absent. Dans le «livre moderne», «La
Prison, Poème du XVIP siècle» et «Madame de Soubise, Poème, XVIe siècle»
précèdent «La Neige» et «Le Cor», poèmes carolingiens. Dans cette section

comme ailleurs, Vigny procède plutôt à des enchaînements thématiques et
formels, les poèmes qui ressortissent à un genre (la «ballade») ou qui reposent
sur des procédés similaires (le refrain pour «La Neige» et «Le Cor») étant

regroupés.
Cité par J. H. Hunt, op. cit.

Auguste Barbier, Rimes héroïques, Paris, Paul Masgana, 1843, p. 3.

Hunt, op. cit., p. 278.

Poëmes, Paris, Dentu, 1855. Composé de poèmes assez divers: un «Prométhée



90 PHILIPPE SUDAN

tion dite «définitive» que les Poëmes barbares (1872), puis antiques
(1874)73, restituent l'ordre des époques et s'alignent sur le paradigme
hugolien, constituant à leur tour un modèle invoqué, par exemple, dans
Les Trophées (1893).

Dans la mouvance parnassienne, on peut signaler encore les Contes
épiques de Catulle Mendès74 qui se composent de récits légendaires, à

la manière de Hugo, et qui reposent sur un classement à la fois historique

et géographique des textes. A un groupe de trois poèmes qui
rappellent le «Livre mystique» au début des Poëmes antiques et
modernes de Vigny: «Le Vaincu», c'est-à-dire Satan, «L'Orgueil»,
«Les Fils des Anges», succède une série de «cycles» hébraïque,
indien, grec et chrétien qui présentent un éventail des différentes
antiquités. Puis le Moyen-Age est évoqué dans ses traditions française,
germanique et surtout espagnole («Le Mendiant de son honneur»,
«Don Ruy Dias», «La bonne Infante», «L'Epée»). En célébrant la
terre « Mère » qui recueille tous les hommes, le dernier poème constitue

une conclusion de l'ensemble et inverse en quelque sorte
1'«Hymne» à «La Terre» nourricière placé au début de La Légende
des siècles de 1877. On peut citer aussi Coppée qui a composé des
Récits épiques (1878) qui vont d'Eve à la guerre de 70 et qui procèdent

largement, encore une fois, de La Légende des siècles. Le premier
texte évoque en effet le réveil d'Eve, comme «Le Sacre de la
Femme»; «Blasphème et prière» est un poème biblique qui met en
scène des personnages de l'ancien testament, Sidon et Heth, et qui
n'est pas sans rappeler le Caïn de Hugo («La Conscience») et celui de
Leconte de Lisle (« Qaïn ») par le thème de la révolte ; quant au dernier
poème, «La Veillée», il rattache la série à l'histoire contemporaine et
à la guerre franco-allemande, de même que «Le Crapaud» ou «Les

délivré», drame avec personnage et chœur, des «Chansons» allemandes et
indiennes et plusieurs poèmes «grecs»: «Pygmalion», «Empedocle», etc., le
recueil de Ménard a un peu la même physionomie que les premiers Poëmes

antiques de Leconte de Lisle; il est introduit par une préface dans laquelle l'auteur
affirme la permanence des mythes et dénonce l'illusion du progrès.
Pour une analyse de ces recueils, voir l'ouvrage important d'Edgar Pich, Leconte
de Lisle et sa création poétique, Thèse présentée devant l'Université de Paris IV,
Université de Lille III, 1974, pp. 519 et sq.

Poésies, Paris, Charpentier, tome second. Première édition: 1872 d'après Hunt
(1870 d'après Thiemel).



DE HUGO A MALLARME 91

Pauvres gens » rattachent la série de 1859 à l'aventure napoléonnienne
dans «Maintenant» (section XIII).

On voit que l'intention épique et le souci de former un panorama,
une synthèse philosophique de l'humanité sont patents, que ce soit au
début du romantisme, où l'idée prend sa source, ou à l'époque parnassienne.

Dans un article de jeunesse, Verlaine décrit l'œuvre de Leconte
de Lisle en évoquant «ce vaste plan synthétique [...] où chaque
religion vient à son tour fournir sa pierre à un monument sans analogue
dans aucune littérature, et dont l'ensemble, large et profond,
philosophiquement parlant, a comme art, la sérénité de la Grèce, la forme de
Rome et la splendeur de l'Inde»75. Mais cette vaste ambition est
rarement réalisée dans les faits. Les Poèmes antiques et modernes de
Vigny sont un recueil lacunaire. Quant aux petites épopées de Coppée
ou Mendès, elles se confinent généralement dans le pittoresque et
manquent singulièrement d'ampleur. A cette insuffisance de la matière
épique s'ajoute le problème de l'organisation du recueil. Les cycles
épiques réunissent souvent des textes et des récits divers disposés dans
l'ordre historique, ils respectent plus ou moins la succession des

époques ou les divisions géographiques, mais ce classement rationnel
suffit-il à en fane un «livre» au sens baudelairien du terme? C'est à

cette question que tente de répondre Hugo dans la préface et dans le
recueil de La Légende des siècles.

UNE DIALECTIQUE DE LA PARTIE ET DU TOUT

Après le succès en demi-teinte des Contemplations et des grands
poèmes philosophiques qui terminent le volume de 1856, Hetzel
suggère à Hugo un recueil de « petites épopées »76, c'est-à-dire quelque

Critique de «Les Œuvres et les hommes, par J. Barbey d'Aurevilly» parue dans

L'Art, le 2 novembre 1865, Œuvres en prose complètes, Paris, Gallimard, La
Pléiade, 1993, p. 613.

Voir la lettre de Hetzel à Hugo datée du 17 mars 1857 : «j'imagine que vous avez
dans votre portefeuille de quoi consterner tous ceux qui vous attendent [...] Je veux
parler des Petites Epopées», Œuvres complètes, op. cit., t. X, p. 1275; puis de

Hugo à Paul Meurice: «Vous savez que je me suis décidé ou plutôt qu'on m'a
décidé aux Petites Epopées» (8 décembre 1857, p. 1281). Voir encore la lettre
essentielle du 6 mars 1859, pp. 1295-96, sur le problème du titre de «petites
épopées», avec lequel Hugo ne s'accorde pas.



92 PHILIPPE SUDAN

chose d'équivalent aux Orientales: un ensemble de récits pittoresques
et relativement brefs qui soient susceptibles d'intéresser le public sans
le choquer. Mais l'auteur ne se contente pas de ce modeste projet; ce
qu'il veut, dans la lignée du grand romantisme et de Lamartine77, c'est
écrire une histoire de l'humanité qui montre la continuité d'un devenu
à travers la succession des époques. Or en donnant à ce projet la forme
d'une série de «petites épopées», comme le veut Hetzel, il rassemble
des poèmes et des récits divers qui peuvent apparaître sans commune
mesure les uns avec les autres. C'est pourquoi la préface de la première
série insiste sur l'unité d'une œuvre qui s'affirme en dépit de sa frag-
mentarité.

Les poèmes qui composent le volume sont décrits comme des

«empreintes successives du profil humain»78 - image complexe qui
suggère à la fois l'idée d'une épopée humanitaire et celle d'une reconstitution

de l'Histoire à partir de récits fragmentaires. Le «profil
humain», tel est en somme l'objet de La Légende des siècles, c'est-à-
dire l'humanité dans ses avatars et dans son devenir historique.
Comme il le fait souvent, Hugo précise sa pensée en filant la
métaphore: «Pour le poëte comme pour l'historien, pour l'archéologue
comme pour le philosophe, chaque siècle est un changement de
physionomie de l'humanité»79. L'Humanité est donc une «figure»
soumise aux variations de l'Histoire.

Le terme d'empreinte est également intéressant. Bien sûr il faut
d'abord le prendre au sens d'effigie. La Légende des siècles se
présente ainsi, de manière assez banale, comme une «galerie» de
tableaux qui annonce Les Trophées. Mais le mot rappelle aussi Cuvier.
Le modèle de la paléontologie et la référence aux sciences naturelles
sont fréquentes depuis Balzac et se retrouveront par exemple chez
Taine. Si toutes les productions d'une société portent la «marque
d'une époque», il suffit de quelques éléments pour reconstituer
l'ensemble de la civilisation et retrouver la «vie» des temps passés. C'est
ce que fait Hugo en composant des poèmes «fragmentaires», à cela
près que sa démarche n'est pas celle de l'Historien, qui part des docu-

77 Voir Léon Cellier, L'Epopée humanitaire, op. cit., pp. 331 et sq.
78 Œuvres complètes, op. cit., t. X, p. 432.
79 Ibid.



DE HUGO A MALLARME 93

ments pour arriver à une réalité. A l'inverse, il fait un travail de poète:
il «devine» et «condense» l'Histoire à travers des légendes.

Il y a une dernière image qui mérite d'être examinée. Hugo décrit
les poèmes comme les pierres de couleurs et les nuances diverses qui
forment une mosaïque en signifiant ainsi la diversité et la fragmentation

du livre. En ce sens, La Légende des siècles n'est pas un livre
unitaire, ce n'est qu'un assemblage. Chaque époque a sa physionomie
propre ; de même, « chaque pierre a sa couleur et sa forme propre »80.

Chaque poème constitue donc une entité relativement autonome qui
peut être isolée. Mais il suffit de prendre du recul pour voir se dessiner
la «figure» des siècles et celle de l'humanité. Au delà des péripéties,
des protagonistes et des époques multiples qui se succèdent, La
Légende des siècles se présente donc comme un drame global mû par
un actant unique : « le genre humain, considéré comme un grand individu

collectif accomplissant d'époque en époque une série d'acte sur
la terre»81. Hugo exprime cette idée de manière variée: il évoque
« cette grande figure une et multiple, lugubre et rayonnante, fatale et
sacrée, l'Homme» qui sera au centre de chaque série, puis il résume le

propos dans une formule lapidaire: «La figure de ce livre [...] c'est
l'Homme»82. Comme le montrent les adjectifs antithétiques et le
rythme binaire de la phrase hugolienne, l'Humanité est une notion à la
fois abstraite et concrète, générale et collective. Par un côté, elle
désigne une entité et une abstraction, par un autre côté, elle renvoie à

l'ensemble des hommes considérés dans leur existence discrète et
particulière, en sorte que Hugo peut monnayer à juste titre une Histoire de
l'Humanité dans une série d'histoires concrètes et de petites épopées,
sans passer par le truchement de l'allégorie. C'est ce qui justifie la
nature « cyclique » de La Légende des siècles, qui est une collection de

«petites épopées», à la différence de Dieu ou de Satan, qui sont des

poèmes unitaires. A un problème «technique», Hugo a donc su apporter

une justification «philosophique», et vice versa.
Cette dialectique de la partie et du tout n'est pas seulement appliquée

par Hugo à la notion d'Humanité envisagée dans sa diversité et sa

totalité, elle sous-tend aussi la conception de la temporalité et du

8Ü ibid.
81 Ibid.
82 Ibid.



94 PHILIPPE SUDAN

devenir historique qui gourverne le recueil. Les poèmes se suivent en
effet selon l'ordre chronologique des époques, mais y a-t-il des liens
entre eux tels qu'ils forment non seulement une succession, mais une
«histoire» avec sa logique propre? Hugo donne d'abord une réponse
forte et positive à cette question. Comme il publie un premier volume
qu'il entend prolonger et compléter par des volumes ultérieurs, il tient
à préciser que cette «première série» n'est pas un «fragment», mais
qu'elle constitue en elle-même un tout qui a sa cohérence propre. Or il
recourt pour ce faire aux termes qui définissent le mythos dans la
Poétique d'Aristote: «Ce livre est-il donc un fragment? Non. Il existe
à part. Il a [...] son exposition, son milieu et sa fin»83. La première série
de La Légende des siècles se définit d'abord par son « cadre » - au sens
de Lotman84 - qui la distingue des séries ultérieures : elle est « à part » ;

mais elle se définit aussi par la cohérence narrative qui fait des

poèmes, au delà de la simple succession temporelle, un tout, au sens de
la Poétique: « Forme un tout, ce qui a commencement, milieu et fin »85.

Hugo étend donc à l'épopée universelle de La Légende des siècles le
principe de construction qu'Emile Deschamps avait indiqué dans le
cadre étroit des romances du Cid.

Si l'on suit les analyses de Paul Ricoeur consacrées à la Poétique,
on peut préciser que les notions de «début», de «milieu» et de «fin»
sont loin d'être des catégories simplement temporelles, ce sont au
contraire des termes qui rendent compte de l'organisation «logique»
du récit et de la tragédie, en particulier, chez Aristote. On ne peut parler
de début, de milieu et de fin que dans la mesure où il y a une mise en
ordre des événements et de la temporalité à l'intérieur d'une
«intrigue» qui leur confère une signification et une cohérence
internes. Cette organisation du temps et des événements par le fait
d'un récit, c'est ce que Ricœur appelle la «configuration»86. Cette
notion de configuration est extrêmement productive et elle peut être

83

84

Ibid., p. 431.

Iouri Lotman, La Structure du texte artistique, trad, par A. Fournier et alii sous la
dir. de H. Meschonic, Paris, GalUmard, 1973, pp. 299 et sq.

Aristote, Poétique, trad, et annotation par M. Magnien, Paris, Librairie Générale
Française, Le Livre de Poche, 1990, p. 114.

Paul Ricœur, Temps et récit - L'intrigue et le récit historique, Paris, Seuil, Point,
1991,1.1, pp. 66 et sq. pour le commentaire de la Poétique; pp. 105 et sq. en
particulier pour la notion de «configuration».



DE HUGO A MALLARME 95

appliquée au travail hugolien dans La Légende des siècles. En effet,
Hugo cherche un « sens » à l'Histoire, une cohérence qui s'affirme au-
delà de la simple successivité temporelle, surtout après le Coup d'Etat
de 1851 qui est venu infirmer son messianisme politique. Or l'originalité

de La Légende des siècles réside dans le fait que Hugo ne
recherche pas ce sens en écrivant une histoire ou une épopée, mais en

composant des poèmes et des «petites épopées» à l'intérieur d'un
recueil. Il y a bien une activité configurante, mais cette activité relève
d'une composition au sens propre du terme, d'une «écriture seconde»
si l'on veut.

Comment cette logique narrative se traduit-elle dans les faits?
C'est la notion de progrès qui permet à Hugo de relier les poèmes et de
définir globalement La Légende des siècles comme un récit: «La
doctrine du progrès humain reçoit seule dans l'œuvre épique un entier
développement: non seulement elle était à sa place dans la Légende
des siècles, mais elle était nécessaire pour donner à l'œuvre au moins
une apparence d'unité»87. L'évolution de l'humanité a un sens, c'est-
à-dire une orientation générale et une signification, elle tend vers un
but dans lequel s'accomplissent un ensemble de valeurs. Le terme et la
finalité de cette évolution sont clairement indiqués: «L'épanouissement

du genre humain de siècle en siècle, l'homme montant des
ténèbres à l'idéal, la transfiguration paradisiaque de l'enfer terrrestre,
l'éclosion lente et suprême de la liberté»88. Paul Berret ajustement
attiré l'attention sur deux poèmes qui contiennent la philosophie de

Hugo et qui préparent la publication de Dieu et de La Fin de Satan:
«Le Satyre» et «Pleine Mer - Plein Ciel»: «ces mythes étaient les

amorces de ses idées philosophiques : ils reproduisaient les principes
métaphysiques de Dieu, de la Fin de Satan, de l'Ane. Selon l'expression

même de Hugo dans sa préface, ils entr'ouvraient, et largement,
le grand poème philosophique que l'esprit de l'exilé de Jersey avait
conçu et presque achevé pendant les années 1854-56 »89. Ces poèmes
sont d'autant plus importants qu'ils sont situés à des positions clefs, au

Paul Berret, Le Moyen Age européen dans La Légende des siècles et les sources
de Victor Hugo, Paris, Paulin, 1911, p. 64.

Œuvres complètes, op. cit., pp. 434.

Paul Berret, La Philosophie de Victor Hugo en 1854-1859 et deux mythes de La
Légende des siècles : «Le Satyre» - «Pleine mer- Plein ciel», Thèse présentée à la
Faculté des Lettres de l'Université de Paris, Paulin, 1910, p. 20.



96 PHILIPPE SUDAN

«milieu» et à la «fin» du recueil. «Le Satyre» développe l'idée
poético-panthéiste d'une âme universelle et décrit la libération
progressive de l'esprit à l'égard de la matière. « Plein Ciel » complète cette
image en évoquant la transfiguration radieuse de l'homme et de la
société. Si l'on se tourne maintenant vers le début du recueil ou vers
«l'exposition», pour reprendre le terme employé par Hugo, on est
confronté au problème de l'origine. «Le Sacre de la femme» déploie
le tableau chatoyant de l'innocence et du paradis terrestre. Ce premier
texte suggère ainsi que l'homme a connu, au début, un état paradisiaque

et une proximité avec la divinité qu'il a perdus par l'effet d'une
«faute» ancienne. C'est ce que laisse entendre le poème suivant:
«Conscience», qui évoque le meurtre de Caïn, de même que ce
passage d'un Journal de l'Exil rédigé par Adèle et inspiré, naturellement,

par Hugo : « De la bonne ou de la mauvaise conduite de l'homme
dépend sa rentrée dans l'existence primitive et heureuse»90. Dans son
projet et son architecture globale, La Légende des siècles apparaît ainsi
comme l'histoire de cette réintégration, sous l'influence des courants
illuministes91 et de la philosophie «progressiste» de Hugo.

Mais la préface donne une image nuancée et plus complexe du
livre, si l'on regarde les choses de près. En effet, lorsque Hugo invoque
le fil d'Ariane du progrès, il n'omet pas la métaphore symétrique du
labyrinthe qui signifie les détours et les incohérences de l'histoire
humaine :

ces poèmes, divers par le sujet, mais inspirés par la même pensée,
n'ont entre eux d'autre nœud qu'un fil, ce fil qui s'atténue quelquefois
au point de devenir invisible, mais qui ne casse jamais, le grand fil
mystérieux du labyrinthe humain, le Progrès92.

Il suggère ainsi une dialectique de l'ordre et du désordre en précisant à

quelles limites se heurte l'idée providentialiste. S'il indique vigoureusement,

d'une part, quel est le sens et la fin de l'Histoire, il reconnaît
d'autre part que la première série de 1859 accorde une place importante

aux «usurpations» et aux crimes du pouvoir: «Les tableaux
riants sont rares dans ce livre, cela tient à ce qu'ils ne sont pas fré-

Cité dans Berret, ibid., pp. 33-34.

Voir Léon Cellier, L'épopée humanitaire, op. cit., p. 317 (chapitre sur La Légende
des siècles).

Œuvres, op. cit., p. 432.



DE HUGO A MALLARME 97

quents dans l'histoire»93. La Légende des siècles transpose et recule
ainsi dans le passé le problème qui s'est posé dans Les Châtiments, à

savoir la justification du Coup d'Etat de Louis Napoléon dans une
conception linéaire et téléologique de l'Histoire. Il ne fait pas de doute

que l'histoire ait un sens (le fil du progrès) et qu'elle puisse constituer,
à ce titre, un récit, mais ce sens est souvent perdu, occulté par la contingence

et la discordance des faits. Il y a une tension entre la recherche
d'une logique et la dimension factuelle, une difficulté, mais non pas
une impossibilité, qui tient à la nature même du travail historique et du
souci de compréhension. Si l'on suit la réflexion complexe et parfois
sinueuse de Hugo, telle qu'elle se développe dans la préface, La
Légende des siècles est fondée sur deux principes: le souci d'une
logique du récit et l'affirmation d'un sens de l'Histoire, la conscience
d'éléments discordants et l'affirmation inverse d'un échec de

l'Histoire, qui est à surmonter. Elle articule donc les deux pôles de la
«concordance» et la «discordance» qui sont au cœur de tout récit et
de toute activité configurante, selon Paul Ricœur.

Cette polarité se retrouve dans la structure du livre. La série de
1859, en effet, ne présente pas seulement l'image d'un progrès historique

et d'une évolution linéaire entre les poèmes du début, du milieu
et de la fin qui constituent l'ossature du recueil. On ne peut considérer
par exemple «Le Satyre», qui évoque une ascension de l'idée et de la
liberté humaine, comme la ligne de crête à partir de laquelle l'Histoire
basculerait de son versant obscur dans le versant lumineux. Les
poèmes qui suivent insistent chacun à leur manière sur une forme
d'asservissement et d'oppression. «La Rose de l'Infante» met en cause la
force expansionniste de l'Espagne de Philippe II, et de manière plus
générale, le jeu et le conflit des puissances nationales qui définit
l'Europe moderne et contre lequel s'élève le poème clausural: «Pleine
mer». «Les Raisons de Momotombo» dénonce les violences de

l'Inquisition et la colonisation, autre forme de la volonté de puissance
exprimée par les nations européennes. «Le Régiment du baron
Madruce» déplore dans le mercenariat la compromission d'un idéal
démocratique, la force au service de l'oppression comme dans Les
Châtiments94. A l'inverse, les textes qui précèdent «Le Satyre» pré-

Ibid., p. 434.

Voir à ce sujet l'article de Pierre Laforgue: «La Légende d'un enfant du siècle»,
Romantisme, Hugo, no 60, 1988, pp. 83-89.



98 PHILIPPE SUDAN

sentent un tableau nuancé où le mieux suit le pire et où un principe de

régénération est souvent affirmé. Après « Le Sacre de la femme » qui
peint magnifiquement la fécondité et l'innocence foncière de la nature,
le poème de Caïn décrit «La Conscience» du mal, le drame de la
culpabilité. Les pièces suivantes: «Booz endormi», «Dieu invisible au
philosophe», «Première rencontre du Christ avec le tombeau» retracent

l'harmonie des époques religieuses qui contraste, de manière
profonde, avec la «Décadence de Rome» qui fait suite. Les poèmes sur
«L'Islam» renouent avec les exemples de sainteté et établissent un
lien avec les figures marquantes du judéo-christianisme («Le Cèdre»),
selon une intuition qui ne manque pas de justesse. A l'époque des

«Cycles héroïques chrétiens» et des «Chevaliers errants», on
retrouve le conflit du bien et du mal, la tyrannie étant représentée par
le seigneur, le roi, le puissant, le sens de la justice étant maintenu par
les chevaliers. Puis «Les Trônes d'Orient», avec ses récits de violence
et d'orgueil démesuré, est à «L'Islam» ce que les contre-épopées
chrétiennes sont aux fondements du christianisme, une usurpation, une
perversion de l'Histoire et du pouvoir.

Ainsi, des origines à la fin de l'Histoire, c'est chaque période qui se
voit gouvernée, de manière successive ou simultanée, par un principe
du Bien et du Mal. Le recueil de Hugo est fondé sur l'antithèse ou,
pour reprendre une expression baudelairienne, sur une double postulation

que l'Histoire exprime à chaque moment de son développement.
Aussi le «Vingtième Siècle» ne se caractérise-t-il pas par une assomp-
tion du Bien mais par une dualité qui est maintenue : dans deux poèmes
antithétiques et parallèles, Hugo évoque aussi bien le «naufrage» de la
civilisation que l'envol, la victoire sur la matière et la pesanteur d'une
manière allégorique. Dans «Pleine mer», l'échec de la civilisation est
décrit comme une rupture dans la continuité du «progrès», comme
une désunion et une désarticulation des éléments qui constituent
l'Histoire:

Pas d'unité, divorce et joug; diversité
De langue, de raison, de code, de cité ;

Nul lien, nul faisceau ; le progrès solitaire,
Comme un serpent coupé, se tordait sur la terre
Sans pouvoir réunir les tronçons de l'effort95.

Œuvres, op. cit., p. 645.



DE HUGO A MALLARME 99

L'image du serpent coupé suggère que l'Histoire ne mène à rien, que le

«fils du progrès» est rompu et qu'il n'y a plus de continuité perceptible

; mais elle évoque aussi la désarticulation potentielle du livre. Car
le livre se présente comme une relecture de l'Histoire, une reconstitution

opérée à partir des éléments du passé. Dans «Plein ciel» au
contraire, la «nef» qui relie les points du globe dans son vol suscite
l'idée de la cité universelle - avatar laïc de la Cité de Dieu - qui abolit
les frontières et rétablit l'unité:

Nef magique et suprême elle a, rien qu'en marchant [...]
Etablit l'ordre vrai, montré le chemin sûr,

Dieu juste et fait entrer dans l'homme tant d'azur
Qu'elle a supprimé les patries

Faisant à l'homme avec le ciel une cité,
Une pensée avec toute l'immensité,

Elle abolit les vieilles règles ;

Elle abaisse les monts, elle annule les tours ;

Splendide, elle introduit les peuples, marcheurs lourds,
Dans la communion des aigles96.

La Légende des siècles constitue donc un recueil d'une ampleur et
d'une complexité rarement égalées à l'époque. Par sa préface, elle
constitue aussi une source essentielle dans la réflexion sur le « livre »

conçu comme un ensemble cohérent.

CONVERGENCES

Dans une lettre à Vigny du 16 décembre 1861, Baudelaire distingue
implicitement le «livre» et l'«album», introduisant une ligne de

partage essentielle sur laquelle s'est fondée la critique ultérieure: au
livre unitaire et « architecture », selon des principes formels ou thématiques,

s'oppose le recueil, la simple collection qui n'a pas de «statut
textuel» et qui ne constitue pas un ensemble. Or Baudelaire définit

Ibid., p. 657. Cette dialectique de l'ordre et du désordre se retrouverait dans «La
Vision d'où est sorti ce livre», le grand poème qui ouvre La Légende des siècles
de 1877. Ce poème mériterait assurément une analyse, mais nous le laissons ici de

côté, car notre commentaire se limite à la première série, qui a sa cohérence

propre.



100 PHILIPPE SUDAN

l'unité des Fleurs du Mal et la notion de «livre» dans des termes qui
rappellent précisément Hugo: «Le seul éloge que je sollicite pour ce
livre est qu'on reconnaisse qu'il n'est pas un pur album et qu'il a un
début et une fin [c'est nous qui soulignons]»97. Il y a donc une parenté
de pensée qui apparaît dès La Légende des siècles, comme l'a remarqué
Léon Cellier : « A mesure que le projet prenait corps, La Légende des
siècles cessait d'être un "album" de petites épopées pour devenu un
"livre" selon le distinguo de Baudelaire. C'est que le poète avait tiré de

l'évolution de l'humanité une philosophie de l'histoire que rend manifeste

[...] l'ordre de succession des poèmes»98. S'il est vain de se
demander à qui revient la priorité chronologique, les deux définitions
apparaissant, de manière significative, au même moment, il est légitime
de prêter à la réflexion hugolienne une prépondérance et une influence
plus large, d'un point de vue paratextuel, car elle s'inscrit dans la
préface elle-même du volume, c'est-à-dire dans un lieu textuel qui est
plus visible, pour le lecteur, et plus important que la correspondance.

Cette proximité dans la conception du « livre » explique peut-être la

convergence qui s'établit à ce moment là entre les deux poètes,
convergence que la critique, à d'autres égards, a souvent remarquée.
C'est par exemple le moment où Baudelaire dédie à Hugo plusieurs
des poèmes appelés à entrer dans la deuxième édition des Fleurs du
Mal. C'est surtout le moment où il écrit le passage élogieux et com-
préhensif que nous avons cité sur La Légende des siècles, dans la
Revuefantaisiste du 15 juin 1861.

Léon Cellier s'est demandé pourquoi Baudelaire a préféré La
Légende des siècles aux Contemplations: «La Légende des siècles a

décidément un meilleur air de livre que Les Contemplations» écrit-il
en effet à son éditeur en 1859". Plusieurs raisons peuvent être
invoquées. Il semble d'abord que le jugement de Baudelaire ne fasse que
refléter celui de la plupart des contemporains, si on se réfère à Jacques
Robichez100. Mais il se peut également qu'au moment où Baudelaire

Baudelaire, Correspondance, p.p. Cl. Pichois, Paris, Gallimard, La Pléiade, 1973,
t. II, p. 196.

«Introduction» de La Légende des siècles, par L. Cellier, Paris, Garnier-
Flammarion, 1979, p. 21.

Correspondance, op. cit., 1.1, 1er octobre, p. 605.

Jacques Robichez, «L'incohérence des Contemplations», Œuvres et Critiques,
Réception de textes lyriques, V, 1, automne 1980, pp. 83-90.



DE HUGO A MALLARME 101

est en train de préparer la deuxième édition des Fleurs du Mal, et qu'il
s'interroge lui-même sur la notion de livre, il trouve un écho à ses

préoccupations dans la préface de La Légende des siècles qui constitue, il
ne faut pas l'oublier, la «vitrine» du volume. Il n'aura pas manqué
d'être attentif aux remarques de Hugo sur l'unité du cycle, alors que
l'avant-propos des Contemplations, à l'inverse, présente en gros le
volume comme un «journal», c'est-à-dire ce qu'il y a, dans l'ordre de
la poésie lyrique et de la confession, de plus discontinu. Il y a dès lors
une double condamnation qui pèse sur Les Contemplations et que
Baudelaire partage avec les poètes de sa génération, de Leconte de
Lisle à Deltuf: celle de la poésie autobiographique fondée sur la
confession, stigmatisée dans Lamartine, et celle de la confusion et du
mélange des styles, en sorte que son jugement s'inscrit dans une sorte
de paradigme critique. Par contre un véritable dialogue, attesté par la
correspondance, peut s'établir à partir de La Légende des siècles,
ensemble d'épopées organisé. Dans la critique identificatone de 1861,
Baudelaire peut appliquer au recueil deux catégories majeures de sa
réflexion poétique : le choix esthétique et la valorisation de la brièveté,
l'agencement des poèmes à l'intérieur d'un livre cohérent.

Cette convergence de vue sur la question de la petite épopée et sur
celle du livre nous autorise à formuler l'hypothèse qui sous-tend cette
enquête: à savoir que la question des cycles poétiques s'est posée à

partir du poème bref au XIXe siècle. C'est la priorité accordée au
poème bref qui a rendu possible et qui a favorisé l'émergence d'une
réflexion sur les cycles poétiques et sur la définition du « livre ». Il faut
ajouter que cette définition procède d'un déplacement significatif du
vocabulaire, de Deschamps à Baudelaire, en passant par Hugo, dans la
mesure où les catégories du mythos, généralement réservées au poème
long, au texte dramatique ou à l'épopée, sont appliquées à la série; le
cycle poétique est décrit dans des termes et des notions qui ressortis-
sent habituellement au domaine de la poétique et de la rhétorique du
texte. On peut donc parler d'un «macrotexte» au sens de Cappello et
de la critique italienne101.

Entre intertextualité et cotextualité, Giovanni Cappello définit le «macrotexte»
comme un ensemble de textes autonomes dont l'organisation produit un effet
unificateur tel qu'on peut lui appliquer les critères d'analyse et de cohérence qui
gouvernent en général le texte : «Il macrotesto è quell'insieme di testi autonomi [...] il
cui ordinamento, semantizzandosi, produce effetti unificanti, che giustificano e



102 PHILIPPE SUDAN

Ce déplacement s'accompagne d'ailleurs d'une interférence des

genres. D'un côté l'épopée tend à se rapprocher de la poésie lyrique par
le recours aux formes et au ton de la «ballade» et de la «romance».
Lorsque Creuzé de Lesser publie le Romancero du Cid sous le titre de
«Romances du Cid», il adopte en effet une traduction qui est un peu
ambiguë mais qui est significative, car si le romancero espagnol relève
surtout de l'épopée, le terme français de «romance», au féminin,
désigne un petit poème lyrique beaucoup moins ambitieux qui a été

illustré au XVIIIe siècle par Moncrif et Berquin et qui se rapproche de
la « ballade » romantique. Ainsi Madame de Staël parle-t-elle
indifféremment des « ballades » et des « romances » de Bürger et de Goethe
dans De l'Allemagne102. Or, dans la préface de l'ouvrage, Creuzé de
Lesser présente les « romances » comme des « chansons » qui sont à une
geste médiévale ce que les rhapsodies sont à l'épopée homérique:

Qu'on veuille même bien s'en souvenir: tout le monde sait que ce
n'est pas par séries de six à sept cents vers, mais par morceaux détachés

que les rapsodes et Homère chantaient aux nations l'Iliade et
l'Odysée: or, ces morceaux détachés, ces rapsodies chantées ont
quelque ressemblance avec les grandes romances de ce recueil103.

Puis il établit un rapprochement avec l'ode:

les romances du Cid sont moins modestes que leur titre. Elles sont
souvent naïves et touchantes comme les nôtres, mais elles ne se défendent

pas par les mouvements plus hardis et les beautés les plus nobles ;

et si quelques-unes ne sont que des chansons, plusieurs sont de
véritables odes104.

permettono criteri di analisi di solito applicabili solo nel quadro della relazione
testuale e cotestuale», La Dimensione macrotestuale: Dante, Boccaccio,
Petrarca, Ravenna, Longo Editore, 1998, p. 17.

Première partie, chapitre XIII.
Cité dans la thèse d'Henri Girard, Un bourgeois dilettante à l'époque romantique,
Emile Deschamps, Paris, Champion, 1921, p. 256. Ces considérations surl'origine
«lyrique» de l'épopée constituent un thème récurrent au XIXe siècle et on les
retrouve également chez Baudelaire: «Il est possible que les anciens âges aient
produit des séries de poèmes lyriques, reliées postérieurement par les compilateurs

en poèmes épiques [...] Le temps de ces anomalies artistiques est passé, et il
est même fort douteux qu'un long poème ait jamais pu être vraiment populaire
dans toute la force du terme», Œuvres, t. II, op. cit., p. 332.

Girard, op. cit., p. 256.



DE HUGO A MALLARME 103

La romance se rattache à la poésie lyrique, mais elle contient en

germe une épopée. Elle permet donc «de faire porter au lyrisme le
fardeau du drame et de l'épopée »105. Et quand Deschamps adaptera le
Romancero du Cid, il s'efforcera de conserver à son tour «la forme
lyrique des romances » et de « varier continuellement les rythmes et
les tons »m.

Un glissement analogue est observable chez Hugo. En effet, les
odes «historiques»107 du jeune poète royaliste évoquent des épisodes
de la contre-révolution et elles présentent un caractère narratif et
dramatique marqué. Elles occupent de la sorte la place qui pourrait être
réservée à l'épopée ou au «poème», par un déplacement d'accent qui
est indiqué dans la préface de 1823 :

Il a donc pensé [il s'agit du «il» de modestie qui désigne l'auteur lui-
même] que si l'on plaçait le mouvement de l'Ode dans les idées plutôt
que dans les mots, si de plus on en essayait la composition sur une
idée fondamentale quelconque qui fût appropriée au sujet, et dont le

développement s'appuyât dans toutes ses parties sur le développement

de l'événement qu'elle raconterait [...], on pourrait jeter dans
l'Ode quelque chose de l'intérêt du drame [c'est nous qui
soulignons]108.

Cette aspiration à une «dramatisation» de l'ode correspond à une
réalité. Si l'on considère par exemple la quatrième pièce du premier
livre intitulée «Quiberon», on remarque qu'elle est fondée sur un
principe de construction qui fait alterner partie lyrique (au début et à

la fin) et partie narrative (au centre). Alors que la partie lyrique
repose sur une enonciation fortement subjective et contient toutes les
figures que l'on «prodigue» habituellement dans l'ode, pour
paraphraser Hugo109, la partie narrative développe un petit drame dans
lequel on retrouve tous les éléments du récit fictif: dialogue,
description, prétérit «épique», etc. A l'instar de la ballade, l'ode hugo-

106

107

Ibid., p. 232. L'image est empruntée à Quintilien et s'applique en fait à Emile
Deschamps, mais Girard montre comment Creuzé de Lesser est à cet égard un
précurseur.

Préface, op. cit., p. 67.

Selon le terme de la préface de 1828, Œuvres poétiques, op. cit., 1.1, p. 284.

Ibid., p. 267.

Ibid., p. 266.



104 PHILIPPE SUDAN

Henne pourrait être ainsi caractérisée comme un «genre mixte»,
pour reprendre la typologie de Käte Hamburger110: elle importe des
éléments du récit épique dans l'espace du lyrisme. Un demi siècle
plus tard, Banville radicalise d'ailleurs cette évolution en postulant
que l'ode a investi tous les genres, lyriques et non lyriques, à partir
de Hugo :

Victor Hugo ramena l'ode, ardente, rayonnante, animant tout de son
sourire d'or [...] Elle enflamma, incendia, pénétra, remplit d'elle,
anima de sa lumière et de sa vie tous les genres poétiques, Epopée,
Tragédie, Drame, Comédie, Eglogue, Idylle, Elégie, Satire, Epître,
Fable, Chanson, Conte, Epigramme, Madrigal. Elle se mêla à eux et
les mêla à elle, si bien que les poëmes de tous les genres n'existèrent
plus qu'à la condition de contenir de l'Ode en eux, et que l'Ode fondit
et absorba en elle toutes les vertus et toutes les forces des différents
genres de poëmes111.

Si l'épopée se rattache au lyrisme, par le biais de l'ode et de la
ballade, la poésie lyrique tend à acquérir, par la composition des

poèmes en série et par la «mise en intrigue», selon l'expression de
Ricœur, une dimension narrative et temporelle qui la rapproche, à

l'inverse, du récit112. Ainsi Baudelaire ne définit pas seulement Les Fleurs
du Mal comme une sorte de mythos, il recourt également à d'autres
catégories qui relèvent du drame ou du récit, au sens large de ces
termes, comme celles de «décor», de «personnage» ou même de
représentation mimétique. Dans Le Messager de l'Assemblée du 9
avril 1851, il annonce la publication prochaine des Limbes, qui devien-

Käte Hamburger, Logique des genres littéraires, trad, par P. Cadiot, Paris, Seuil,
1986. Sur la notion de « formes mixtes », voir les pages 259 et sq. Si l'on se réfère
à cette typologie de K. Hamburger, on voit que le recueil des Odes et ballades
présente, en dépit des différences de thème et de ton, une véritable unité fondée sur la
situation particulière des deux genres à l'intérieur du système de la littérature.

Banville, Petit Traité, op. cit., p. 116.

Sur cet aspect, voir Rolf Fieguth qui introduit l'idée d'une «diégèse cyclique»:
alors que le poème lyrique se caractérise par une temporalité faible, la composition
en cycles produit une forme de narrativité qui demeure essentiellement ambiguë et
qui n' est jamais prédominante. « Zur Theorie des Gedichtzyklus », Verzweigungen
zyklische und associative Kompositionsformen bei Adam Mickiewicz, Freiburg/
Schweiz, 1998, Seges, Nouvelle suite, vol. 21.



DE HUGO A MALLARME 105

dra Les Fleurs du Mal, en précisant que le cycle visera «à retracer
l'histoire des agitations spirituelles de la jeunesse moderne»113. Si cet
avant-projet coïncide avec la période «socialiste» de l'auteur, il n'en
témoigne pas moins d'une volonté de généralisation et d'une réflexion
sur le statut particulier du «Je» et de renonciation lyrique qui ne
s'alignent pas sur l'autobiographie, mais qui tendent au contraire à
représenter et à typifier une situation à la fois sociale et spirituelle («la
jeunesse moderne»). Le projet d'une préface conçue pour la deuxième
édition des Fleurs du Mal, dans lequel Baudelaire consigne, de
manière cursive: «Une âme de mon choix. Le Décor. Ainsi la
nouveauté»114, va dans le même sens. Outre le «choix» d'un personnage
ou d'un Je lyrique défini, sinon caractéristique, Les Fleurs du Mal
étendent le domaine de la poésie, selon cette note, par l'adoption d'un
«décor» parisien, si l'on suit le commentaire judicieux de l'édition
Blin-Crépet : «en mettant une âme de son choix en face du décor de la
capitale (Paris), Baudelaire fait jaillir une nouvelle source de

poésie »115. Or cette notion de décor, à laquelle Sainte-Beuve lui-même
a recouru au sujet du recueil Marie d'Auguste Brizeux116, est reprise et
appliquées en 1866 aux Poésies de Joseph Delormes avec lesquelles
Baudelaire se reconnaît d'ailleurs, de manière très intéressante, une

113 Baudelaire, Œuvres complètes, p.p. Cl. Pichois, Paris, Gallimard, La Pléiade,
1990,1.1, p. 793.

114 Ibid., p. 183.
115 Note retranscrite dans les Œuvres complètes, ibid., p. 1169. Sur la question géné¬

rale du « sujet lyrique » et de son évolution, du romantisme à l'époque moderne, on
peut consulter D. Rabaté, Figures du sujet lyrique, Paris, PUF, 1996. On se référera

aussi à l'ouvrage de K. Hamburger, op. cit., pp. 207 et sq. Cela dit, notre
propos n'est pas ici d'examiner le caractère plus ou moins autobiographique ou
«impersonnel» de la poésie et de renonciation lyrique, de Lamartine à

Baudelaire, ce qui supposerait une lecture attentive des textes (poétiques et
programmatiques), mais de relever un ensemble de catégories, appliquées aux cycles,
qui relèvent globalement du récit.

116 Sainte-Beuve, article intitulé « Marie - Roman » repris dans les Portraits contem¬

porains. Le terme paradoxal de «roman», s'agissant d'un cycle d'élégies et de

poésies diverses, figure dans le sous-titre de la première édition du recueil lui-
même, publié chez Urbain Canel, en 1832. Il pourrait être rattaché à friedlich
Schlegel qui caractérisait le Canzoniere de Pétrarque comme le fragment de



106 PHILIPPE SUDAN

relation de filiation117: «Ce que j'appelle le Décor (paysage ou mobilier)

est toujours parfait»118.
La critique qui a parlé en faveur de la première édition des Fleurs

du Mal témoigne également de ce croisement entre le lyrisme et l'épopée

au sein du «livre». A rencontre des juges qui incriminent
certaines pièces isolées, il s'agit d'insister sur l'unité qui a présidé à sa

composition. Or, dans cette perspective « apologétique » et architecturale,

le livre de Baudelaire n'a pas été rattaché au Canzoniere ou aux
recueils lyriques du début du siècle, qu'il s'agisse des Méditations de
Lamartine ou des Consolations de Sainte-Beuve, mais à La Divine
Comédie conçue comme un drame ou comme une épopée. Pour
Edouard Thierry, Les Fleurs du Mal sont une Divine Comédie à

laquelle il manque «une sorte de fable pour en déterminer le sens»119,

une histoire dépourvue d'un récit unificateur du fait de la fragmentation

inhérente au recueil. Pour Barbey d'Aurevilly, « Il y a du Dante, en
effet, dans l'auteur des Fleurs du mal, mais c'est du Dante d'une
époque déchue, c'est du Dante athée et moderne, du Dante venu après
Voltaire, dans un temps qui n'aura point de saint Thomas »120. Le
paradigme est donc celui du drame, de l'épopée ou du narratif en général,
selon un glissement qui est répétitif et qui est significatif du discours
sur les cycles au XIXe siècle :

Ce que nous tenons seulement à constater, c'est que contrairement au
plus grand nombre des lyriques actuels, si préoccupés de leur égoïsme
et de leurs pauvres petites impressions, la poésie de M. Baudelaire est
moins l'épanchement d'un sentiment individuel qu'une ferme conception

de son esprit. Quoique très lyrique d'expression et d'élan, le poète
des Fleurs du mal est, au fond, un poète dramatique. Il en a l'avenir.
Son livre actuel est un drame anonyme dont il est l'acteur universel121.

C'est Robert Vivier qui a poussé la comparaison jusqu'à ses

conséquences légitimes. Recherchant les « sources » des Fleurs du Mal dans

«Joseph Delorme, c'est Les Fleurs du mal de la veille», Correspondance, op. cit.,
lettre du 15 mars 1865, p. 474.

Ibid, p. 583.

Article publié le 14 juillet 1857 dans Le Moniteur universel et reproduit dans
Baudelaire, Œuvres complètes, op. cit., 1.1, p. 1188.

Ibid., p. 1195.

Ibid., p. 1193.



DE HUGO A MALLARME 107

leur ensemble et dans leur valeur «architecturale», il remonte, bien
au-delà du romantisme et du classicisme français, jusqu'à l'épopée de
Dante : « il faut remonter au-delà même de toutes les œuvres classiques
(dont l'ordonnance est souvent extérieure et la subdivision
chronologique), jusqu'à la Divine Comédie». Si Baudelaire n'a pu suivre ce
modèle pour créer une véritable «affabulation allégorique et narrative

», cela s'explique par deux raisons. La première tient à la nature de
la poésie au XIXe siècle : le romantisme tend à privilégier « le mode
d'expression direct et occasionnel», c'est-à-dire la poésie lyrique. La
deuxième tient aux limites du «génie» poétique propre à Baudelaire:
l'auteur des Fleurs du Mal est sans doute incapable de «conduire un
récit de quelque envergure». De ces deux faits se dégage naturellement

la conclusion: «l'unité potentielle des Fleurs du Mal ne s'est
réalisée que dans une disposition assez rigoureuse de poèmes qui
restent néanmoins séparés». Le recueil de Baudelaire se situe ainsi
entre « la grande construction allégorique et narrative » et « la gerbe de
poésies éparses»122. C'est par le regroupement des poèmes que le
cycle acquiert une dimension narrative, qui demeure lacunaire mais
qui est suggérée, et qu'il se rapproche du «livre».

Il y a donc un chiasme qui se noue au cœur de la réflexion sur le
recueil au XIXe siècle, chiasme qui réunit les valeurs croisées, qui sont
constitutives de la poésie moderne, du cycle long et du poème bref, de
la fragmentation et de la totalité, du « lyrisme » et du récit123. Cette
dialectique tient peut-être à la nature même du cycle - que l'on songe au
titre même du Canzoniere de Pétrarque: «Rerum vulgarium
fragmenta », qui présente le recueil comme un ensemble defragments
poétiques. On pourrait cependant la prolonger au-delà de Baudelaire et
examiner à cette lumière les grands recueils du XXe siècle qui s'inscrivent

dans la postérité des Fleurs du Mal, de Pierre Jean Jouve à Yves
Bonnefoy. Quel lien le cycle «lyrique» des Noces, par exemple,
entretient-il avec le cycle romanesque de Paulina et du Monde déserts, mais
aussi avec Le Paradis perdu qui renvoie à l'œuvre, fondamentale pour
tout romantisme, de Milton Dans quelle mesure cette composition -

122 Robert Vivier, L'Originalité de Baudelaire, Bruxelles, Palais des Académies,
1926, pp. 117-118.

123 Sur les rapports entre poésie et récit au XIXe siècle, voir D. Combe, Poésie et

récit: une rhétorique des genres, Paris, Corti, 1989.



108 PHILIPPE SUDAN

essentiellement « dramatique » pour reprendre le terme de Jouve124 -
constitue-t-il un modèle sous-jacent aux poèmes plus fragmentaires
des Noces qui condensent eux-mêmes, selon un travail d'écriture
complexe, des symboles et des motifs à la fois bibliques, mythologiques et
freudiens? Quant à Yves Bonnefoy, on sait que le recueil «fragmentaire»

Du Mouvement et de l'immobilité de Douve s'est inscrit entre
deux récits : Rapport de l'agent secret et L'Ordalie, dont il procède125.

Philippe Sudan
Université de Fribourg

SELECTION BIBLIOGRAPHIQUE

I. Etudes générales sur la question du cycle

Corti, M., «Testi o macrotesto? I racconti di Marcovaldo», Strumenti critici,
n° 27, 1975, repris dans 11 viaggio testuale: le ideologie e le strutture
semiotiche, Torino, Einaudi, 1978, pp. 185-200.

- Principi della comunicazione letteraria, Milano, Bompiani, 1976.

Segre, C, «Sistema e strutture nelle Soledades di A. Machado», / segni e la
critica, Torino, Einaudi, 1969, pp. 95-134.

— «Macrotesto», Avviamento all'analisi del testo letterario, Torino,
Einaudi, 1985, pp. 40-42.

Testa, E., Il libro di poesia — Tipologie e analisi macrotestuali, Genova, Il
melangolo, 1983.

Cappello, G., La dimensione macrotestuale. Dante, Petrarca, Boccaccio,
Ravenna, Longo, 1998.

Müller, J., «Das zyklische Prinzip in der Lyrik», Germanisch-Romanische
Monatsschrift, XX, 1932, pp. 1-20.

Ort, C.-M., «Zyklische Dichtung», dans K. Kanzog/A. Masser (Hrsg.),
Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte, Bd. 4., Berlin/New York,
W. de Gruyter, 1984, pp. 1105-20.

125

Notice insérée dans l'édition collective de 1966 et reproduite dans Œuvre, p.p.
J. Starobinski, Paris, Mercure de France, 1987,1.1, p. 3.

Voir à ce sujet la «Lettre à John E. Jackson», dans Yves Bonnefoy, Entretiens sur
la poésie, Neuchâtel, La Baconnière, 1981, pp. 135 et sq.



DE HUGO A MALLARME 109

Ibler, R., Textsemiotische Aspekte der Zyklisierung in der Lyrik: dargestellt
am Beispiel ausgewählter Gedichtzyklen Karel Tomans, Neuried,
Hieronymus, 1988.

Fieguth, R., «Zur Theorie des Gedichtzyklus», Verzweigungen zyklische und
associative Kompositionsformen bei Adam Mickiewicz, Freiburg/
Schweiz, Seges, 1998, Nouvelle suite, vol. 21, pp. 29-60.

Mustard, H.M., The Lyric Cycle in German Literature, New York, Columbia
University, Germanic Studies - New Series, n° 17, 1946.

Katz, Richard A., The Ordered Text. The Sonnet Sequences ofDu Bellay, New
York, Berne..., Peter Lang, 1985.

Greene, R., Post-Petrarchism: Origins and Innovations of the Western Lyric
Sequence, Princeton, University Press, 1991.

Rousset, Jean, «Les Recueils de sonnets sont-ils composés?», The French
Renaissance and its Heritage, essays presented to Alan M. Boase,
London, Methuen and Co Ltd, 1968, pp. 203-15.

II. Etudes sur «L'architecture des Fleurs du Mal»

Benedetto, L. F., «L'Architecture des Fleurs du Mal», Zeitschrift für franzö¬
sische Sprache und Literatur, vol. 39, 1912, pp. 18-70.

Vivier, R., L'Originalité de Baudelaire, Bruxelles, Palais des Académies,
1926, pp. 19-23.

Ruff, M.A., «Sur l'architecture des Fleurs du Mal», Revue d'Histoire litté¬
raire de la France, t. 37,1930, pp. 51-64 et pp. 393-402.

Feuillerat, A., «L'Architecture des Fleurs du Mal», Studies by Members of
the French Department of Yale University, Decennial Volume, New
Haven, Yale University Press, 1941, pp. 220-330.

Mathieu, Jean-Claude, Les Fleurs du Mal de Baudelaire, Paris, Hachette,
1972, chapitre II, pp. 49-61.

Lawler, J.R., Poetry andMoralDialectic: Baudelaire's 'SecretArchitecture'',
Hardcover, Fairleigh Dickinson University Press, 1997. Reprend en partie
les articles suivants: «The order of Tableaux parisiens», vol. 76, n° 1,

Janvier 1985, pp. 287-306; «L'ouverture des Fleurs du Mal», Dix Etudes

sur Baudelaire, réunies par M. Bercot et A. Guyau, Paris, Champion,
1993, pp. 7-33.

III. Etudes sur La Légende des siècles

Berret, P., La Légende des siècles, Paris, Mellottée, 1935.

— Le Moyen Age européen dans La Légende des siècles et les sources de
Victor Hugo, Thèse pour le doctorat présentée à la Faculté des Lettres de
l'Université de Paris, Paris, Paulin, 1911.



110 PHILIPPE SUDAN

- La Philosophie de Victor Hugo en 1854-1859 et deux mythes de la
Légende des siècles: «Le Satyre» - «Pleine mer -Plein ciel», Thèse de
doctorat, Faculté des Lettres de l'Université de Paris, Paris, Paulin, 1910.

Cellier, L., «Introduction» de La Légende des siècles, Paris, Garnier-
Flammarion, 1979, pp. 19-30.

Laforgue, P., «La légende d'un enfant du siècle», Romantisme, n° 60, 1988,

pp. 82-89.

Millet, C, La Légende des siècles, Paris, PUF, 1995.

Laforgue, P., Victor Hugo et La Légende des siècles. De la publication des

Contemplations à l'abandon de La Fin de Satan, Orléans, Ed.
Paradigmes, 1997.

IV. Etude sur l'épopée en France au XIXe siècle

Pour nous limiter à la littérature secondaire, nous ne donnons pas la liste
des recueils -«épiques» cités dans cet article. Sur l'épopée au XIXe siècle, on
peut se référer aux synthèses suivantes :

Hunt, J.H., The Epic in Nineteenth-Century France, Oxford, Basil Blackwell,
1941 (contient une bibliographie très abondante).

Cellier, L., L'Epopée humanitaire et les grands mythes romantiques, Paris,
SEDES, 1971 (contient un chapitre sur La Légende des siècles).


	Contribution à une histoire et à une rhétorique des cycles poétiques au XIXe siècle de Hugo à Mallarmé

