
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 38 (2000)

Artikel: "La lettre et la figure" : lecture allégorique du "Mirouer" de Marguerite
Porete dans "Les Prisons" de Marguerite de Navarre

Autor: Müller, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-267008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-267008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«LA LETTRE ET LA FIGURE»1:
LECTURE ALLÉGORIQUE DU MIROUER

DE MARGUERITE PORETE
DANS LES PRISONS

DE MARGUERITE DE NAVARRE

Ceste voix là ne puys ny ne doy taire2

La continuité entre le Moyen Âge et la Renaissance est particulièrement

visible dans la poésie religieuse de Marguerite de Navarre,
notamment dans la lecture qu'elle propose des sources antiques et
bibliques. La reine s'écarte de la plupart des poètes évangéliques et
protestants3 de l'époque par sa prédilection pour l'exégèse médiévale4
et son rattachement aux courants mystiques des XIVe et XVe siècles.
Sur les traces de Jacques Lefèvre d'Étaples5 et de son disciple
Guillaume Briçonnet6, tous deux guides spirituels de Marguerite, sa

Les Prisons, III, v. 295. Toutes les citations de cette étude proviennent du Livre III
et sont tirées de l'édition de Simone Glasson (Genève, Droz, 1978).

Les Prisons, v. 3212.

Gary Ferguson montre bien que, contrairement à la poésie évangélique et protestante

qui tendait à la traduction, à la vulgarisation et à la paraphrase des textes
bibliques, celle de Marguerite de Navarre joue sur les quatre niveaux d'interprétation

des Écritures. Voir principalement le quatrième chapitre «Allegorical
Hermeneutics » de son ouvrage intitulé Mirroring Belief: Marguerite de
Navarre's Devotional Poetry (Edinburgh, University Press, 1992), pp. 179-228.

D faut signaler que l'herméneutique allégorique de Marguerite de Navarre ne s'
applique pas uniquement aux textes sacrés mais aux sources antiques en général,
particulièrement à la mythologie. Voir à ce propos les vers 865 à 930 du troisième
livre des Prisons.
On se souviendra que Lefèvre d'Étaples a passé les six dernières années de sa vie
(dès 1530) à la cour de Nérac.

Fils spirituel de Lefèvre d'Étaples, Briçonnet a entretenu pendant quatre ans un



154 CATHERINE MÜLLER

pratique herméneutique est avant tout allégorique et reflète l'influence
incontestable des Pères Grecs7 et de la mystique rhéno-flammande8.

Dans Les Prisons, dernier poème spirituel de la reine de Navarre
écrit en 1547, la présence de cette tradition mystique se fait explicite.
Comme son nom l'indique, ce texte en vers est une réflexion sur
l'asservissement et la délivrance. Après s'être laissé emprisonner par
l'amour terrestre et les biens de ce monde, le héros-narrateur croit
pouvoir trouver la liberté de l'esprit à travers la science. Mais ses
lectures deviennent davantage des œuvres de pénitences que des
véhicules de libération. Dans le troisième livre qui va nous occuper ici le
protagoniste sera amené progressivement à la signification spirituelle
des œuvres par un apprentissage de la lecture allégorique. Ce passage
de la lettre à la figure équivaudra pour lui à une connaissance de soi et
à une acceptation de la grâce divine. La prise de conscience sera
déclenchée par une parole christique affirmant la sagesse des humbles
et l'arrogance des puissants9, et montrant que l'Esprit donné aux ignorants

les rend plus aptes que les savants à saisir les révélations. Aussi
leje devra-t-il réapprendre à lire par l'Esprit10, parce que, comme le dit
Gary Ferguson, «the Spirit that gives light and understanding to the
simple is also a Spirit that delights in allegory»11.

échange de lettres avec Marguerite, source de nombreux exemples d'une conception
médiévale et mystique de l'exégèse. L'édition, dont proviennent mes

citations, est la suivante: Guillaume Briçonnet et Marguerite d'Angoulême,
Correspondance (1521-1524), par Christine Martineau, Michel Veissière et Henry
Heller, 2 tomes (Genève, Droz, «Travaux d'Humanisme et de Renaissance»
n° 141 et 173, 1975 et 1979).

7 En particulier celle de Grégoire de Nysse, pour son Commentaire au Cantique des

Cantiques (Opera omnia, PG 44-46, éd. J.-P Migne, Paris, 1863, ni : col. 3-1120)
et du Pseudo Denys l'Aréopagyte, pour ses traités Des Noms divins et De la
Hiérarchie céleste (Opera omnia, PG 3-4, éd. J.-P. Migne, Paris, 1857-1889, III:
col. 119-996) amplement commentés au Moyen Âge par l'école victorine et au
début du XVIe siècle par les maîtres spirituels de la cour de Nérac.

8 Pour un rappel des œuvres mystiques importantes imprimées dès la fin du Moyen
Âge, et éditées, commentées et/ou traduites par Jacques Lefèvre d'Étaples ou
Guillaume Briçonnet, on se reportera à l'article de Jean Dagens, «Le Miroir des

simples ames et Marguerite de Navarre », La Mystique rhénane, Colloque de
Strasbourg, 16-19 mai 1961 (Paris, PUF, 1963), pp. 281-289.

9 Mt 11: 25 et Le 10: 21-24 glosés aux vers 485-489 et 644-654. C'est le thème
essentiel de toute l'œuvre spirituelle de Marguerite de Navarre.

10 La référence constante à II Cor 3: 6 est explicite aux vers 1909-1912.
11

Op. cit., p. 221.



«LA LETTRE ET LA FIGURE» 155

C'est dans ce contexte que l'auteure consacre une place exceptionnelle

à l'œuvre «d'une femme» qu'elle glose sur une centaine de vers
et considère comme le livre d'inspiration divine le plus admirable
après les Écritures Saintes, et par conséquent l'exemple le plus profitable,

le seul même qui suive l'intention de la Bible:

Mais entre tous [ces livres], j'en viz ung d'une femme,
Depuys cent ans escript, remply de flamme
De charité si tresardentement,
Que rien qu'amour n'estait son argument,
Commancement et fin de son parler ;

Que l'on sentait, en le lisant, bruller
Dedans le cueur ung cuyder faulx et vain
Pour cest Amour qui brulle si soudain
Que du rocher il fait saillir l'eau vive.
O qu'elle estoit, ceste femme, ententive
A recevoir cest Amour qui brulloit
Son cueur et ceulx ausquelz elle partait
Bien congnoissoit, par cest Esprit subtil,
Le vray Amy qu'elle nommoit Gentil
Et son Loing Près. O que c'est bien nommé
Celluy qui doit par sus tous estre aymé

Mais seulement de celle m'esmerveille
Dont je n'ay veu escripture pareille,
Et qui n'a eu pour maistre et précepteur
Que Amour tout seul de soymesme inventeur.

(v. 1315-30 et 1419-1422)

En s'appuyant sur ces références qualifiant le Divin d'Amour, de

Loing Près et de Gentil, Jean Dagens a su, de façon convaincante,
identifier dans cet ouvrage cité anonymement12 le Mirouer des simples

Il n'est pas possible de savoir de manière certaine si le titre et l'auteure de l'œuvre
évoqués de manière anonyme dans Les Prisons étaient connus de Marguerite de
Navarre - et par conséquent volontairement gardés secrets - car la première page
du manuscrit qu'elle a pu lire au couvent de la Madeleine est aujourd'hui arrachée
et l'on ignore si elle manquait déjà à l'époque. On peut imaginer qu'après sa glose
dithyrambique de cette «femme» et de son «livre», elle aurait ajouté, si elle le
connaissait, le nom de Marguerite Porete aux martyrs qu'elle évoque. Mais
s'il s'avérait que ni l'auteure du Mirouer ni sa condamnation pour hérésie ne lui



156 CATHERINE MÜLLER

ames de Marguerite Porete (ti3IO)13, dont un manuscrit en moyen
français14 était alors conservé au prieuré de la Madeleine-lès-Orléans,
monastère avec lequel la reine de Navarre entretenait des liens
étroits15.

Dans les vers ci-dessus, les deux figures de l'auteure et de son
œuvre sont indissociables. L'exemple est à la fois celui d'un «livre»
écrit par une «femme» et celui d'une «femme» écrivant un «livre».
De plus, il est convoqué pour mettre en lumière les effets que produit
le livre sur la femme qui l'écrit, sur le narrateur-héros qui le voit et le
lit, sur «ceulx» qui l'entendent lire (v. 1326), et sur un «on» (v. 1320)

étaient inconnues, on pourrait également interpréter ce silence comme un geste de

précaution de sa part après les accusations subies en 1533.

Art. cit., p. 287. C'est à Romana Guarnieri que revient le mérite d'avoir restitué en
1946 le nom de Marguerite Porete au Mirouer des simples ames qui circulait
jusque là de manière anonyme. Voir à ce propos son article « Lo Specchio delle
anime semplici e Margherite Poirette», L'Osservatore Romano, 141 (16 juin
1946), p. 3.

Ce manuscrit sur papier, portant aujourd'hui la cote Chantilly, Musée de Condé F
XIV 26, est la seule copie en français qui soit parvenue jusqu'à nous. Elle contient
les ex libris suivants : « De convenni Magdalenes prope Aurellianis », « Ce present
livre est a Jehanne», et «Ce present livre est a Jehanne Bontemps et le donne et
délaisse après mon trespas a ma fille Seur Claudine Bontemps religieuse au
dessusdit couvent de la Magdeleine » (f. Ir). Les différents commentaires des prieures
en marge du manuscrit ainsi que leurs explications des passages difficiles attestent
une lecture attentive et une interprétation du texte comme foncièrement orthodoxe.

Une version photographiée du manuscrit est disponible sur internet
(http ://oregon.uoregon.edu/~skocher/porete) grâce aux soins de Suzanne Kocher,
dont l'excellente thèse intitulée Gender and Power in Marguerite Porete's
Mirouer des simples ames (University of Oregon, USA, juin 1999, en voie de

publication) consacre un chapitre important à la réception de l'œuvre porétienne à

travers les siècles (dont celle par Marguerite de Navarre, pp. 119-134). L'édition
du Mirouer, réalisée par Romana Guarnieri, a été publiée en regard d'une version
latine éditée et annotée par Paul Verdeyen dans Corpus Christianorum,
Continuado Mediaevalis, 69 (Turnholt, Brepols, 1986). C'est de cette édition que
proviennent mes citations (indiquées par chapitres et par lignes).
Dagens rappelle que ce couvent devint dès la fin du Moyen Âge «un foyer de vie
spirimelle intense» où fleurirent de nombreux écrits, grâce au rôle essentiel qu'il
joua dans la réforme de Fontevrault entreprise en 1458 par Marie de Bretagne (art.
cité, p. 287). Marguerite et son frère François I" le soutenaient financièrement. On
peut donc émettre l'hypothèse que c'est lors d'une des visites de la princesse à ce
prieuré qu'elle découvrit ce manuscrit du Mirouer aujourd'hui attribué à

Marguerite Porete.



« LA LETTRE ET LA FIGURE » 157

incarnant chaque lecteur/trice potentiel-le. Par la métaphore du feu, on
passe tour à tour du livre comme objet («ung [...] / Depuys cent ans
escript»16; «en le lisant») ou comme contenu («remply de flamme /
De charité si tresardentement, / Que rien qu'amour n'estoit son
argument» /[...] «cest Amour qui brulle si soudain»), à la femme comme
auteure («d'une femme, / [...] escript»; «elle parloit»; «Dont je n'ay
veu escripture pareille», v. 1420) ou comme réceptacle du divin («O
qu'elle estoit, ceste femme, ententive / A recevoir cest Amour qui brul-
loit / Son cueur»). Tous ces aspects exemplaires de l'auteure-protago-
niste inspirée et de son livre seront exploités dans Les Prisons.

Si l'on admet que le nom de l'écrivaine et le titre du Mirouer étaient
inconnus de Marguerite de Navarre, on ne manquera pas de s'étonner
de l'attribution de ce «livre» à «une femme», puisqu'aucune mention
explicite dans le manuscrit ne justifie une telle assertion. Deux
hypothèses sont alors plausibles, Io: l'emploi du personnage féminin l'Ame,
s'exprimant souvent à la première personne dans le dialogue allégorique

du Mirouer, a été considéré comme traduisant la quête spirituelle
d'une femme, et/ou 2°: l'utilisation du syntagme «précieuse marguerite»

associant l'âme-narratrice du débat à la fameuse perle évangé-
lique a été perçue par son homonyme, habituée dans ses propres textes
et dans ceux qu'on lui dédiait à ces jeux d'onomastique, comme une
signature cachée de l'auteure17. Quoi qu'il en soit, la réitération insistante

du sexe féminin de celle qui composa ce livre18 acquiert une
signification particulière dans le contexte des Prisons, où elle représente

l'humilité et la vraie spiritualité opposées à l'outrecuidance et à

la vaine science des docteurs, et renvoie de manière implicite à la

propre entreprise littéraire de la reine de Navarre que celle-ci définissait

dans les vers liminaires des Marguerites de la Marguerite des

Marguerite de Navarre se réfère à la date de la copie manuscrite en moyen français.

Elle ignore probablement que l'œuvre écrite par Marguerite Porete remonte
à la fin du XIIIe siècle.

Elle n'est d'ailleurs pas la seule à avoir fait ce rapprochement, si l'on en croit
l'attribution erronée du texte à Marguerite de Hongrie pendant un certain nombre
d'années. Pour une analyse détaillée de ce syntagme « précieuse marguerite », voir
mon ouvrage Marguerite Porete et Marguerite d'Oingt de l'autre côté du miroir
(Currents in Comparative Romance Languages and Literatures, 72, New York,
Peter Lang, 1999), pp. 83-91.

V 1315, 1324, 1326, 1328, 1375, 1379, 1385, 1391, 1393, 1398, 1401, 1402,
1419.



158 CATHERINE MULLER

Princesses comme «l'ouvrage» «d'une femme» «Qui n'a en soy
science ne sçavoir»19. L'éloge de cette auteure est d'ailleurs accentué
dans Les Prisons par le choix d'un narrateur masculin, stratégie
discursive qui permet d'une part de souligner la différence fondamentale
existant entre le héros-narrateur du «récit» allégorique et l'écrivaine
Marguerite de Navarre20, et d'autre part de suggérer la parenté
spirituelle et littéraire entre le Mirouer des simples ames et l'œuvre de la
reine, jalonnée elle aussi de nombreux Miroirs21.

L'ouvrage de Marguerite Porete est un traité mystique en prose et
en vers jouant simultanément sur plusieurs niveaux discursifs pour
narrer, décrire et commenter l'itinéraire spirituel d'une âme vers Dieu.
Cette âme est à la fois narratrice a posteriori de sa quête22, commentatrice

in medias res de son cheminement, écrivaine d'un livre - qui nous
est décrit au fil des 140 chapitres et n'est autre qu'un miroir du
Mirouer-, protagoniste de son voyage mystique, et interlocutrice d'un
débat allégorique23 entre Raison, Amour et d'autres personnifications
réunies afin d'expliquer à Raison, qui est trop attachée à la lettre pour
comprendre la subtilité des choses de l'esprit, l'anéantissement de
l'âme et son union dans l'amour divin. Le Mirouer se présente ainsi
comme un enchâssement de multiples miroirs qui se reflètent et se
dédoublent. Par un brouillage temporel et spatial incessant,
l'âme-narratrice-protagoniste du/des livre(s) est toujours à la fois déjà anéantie
et donc silencieuse, et en train de parler de cet anéantissement. Ce

Les Marguerites de la Marguerite des Princesses, p. 13 de la réimpression
Slatkine (Genève, 1970) de l'édition de Félix Frank (4 vol, Cabinet des

Bibliophiles XVI, Paris, 1873) d'après le texte publié par Jean de Tournes, 1547.

Il est à noter que les références à la « fille » de Louise de Savoie sont extrêmement
élogieuses et soulignent son humilité, son obéissance et sa sagesse. Voir entre
autres les vers 2483-2484, 2547, 2647-2663, 2680-2689, 2697-2698 et infra note
35.

Dans l'introduction à son édition, Simone Glasson considère Les Prisons comme
«le dernier "miroir" de Marguerite» (op. cit., p. 9), une «somme» qui «semble
s'inscrire dans le sillage des grandes réalisations médiévales» (p. 12).

On reconnaîtra ici le schéma du Livre III des Prisons où le narrateur offre un
regard rétrospectif sur sa quête à partir du lieu d'aboutissement.

Dans Les Prisons, le débat est absent, mais un objectif analogue est atteint par
l'emploi didactique d'une narrataire fictive, l'Amye, qui doit être amenée, par
l'exemple du héros et la rhétorique du narrateur, à entreprendre elle aussi un
cheminement spirituel.



«LA LETTRE ET LA FIGURE» 159

paradoxe, typique de l'écriture mystique, mais rarement exploité dans

une mise en abîme aussi vertigineuse, sera repris dans la conclusion
des Prisons.

Plusieurs thèmes du Mirouer se retrouvent dans l'ensemble des

poésies spirituelles de Marguerite de Navarre, comme d'ailleurs dans
les écrits de Guillaume Briçonnet, qu'il ait lu l'ouvrage de Marguerite
Porete, ou qu'il se soit inspiré de sources antérieures communes: les
références au Loin-Près pour désigner Dieu24, à la dichotomie
gentille/vilaine pour qualifier l'âme25, au binôme Rien/Tout, soit pour
signifier la relation paradoxale du divin à lui-même et de la créature à

elle-même, soit pour marquer la ressemblance et la différence
fondamentales de leur (non-)être26; la méfiance envers les œuvres et les
vertus humaines27; enfin les thèmes de l'anéantissement28 et de
l'indicible29 qui signalent une appartenance à la longue tradition de théologie

apophatique30. Le Mirouer apparaît dans cette chaîne mystique à la

24

25

Le Mirouer, par ex. ch. 84, et Briçonnet, Correspondance, I, pp. 141-142.

Par exemple le Mirouer, ch. 63. Simone Glasson relève quelques occurrences
intéressantes de cette opposition dans les œuvres antérieures de Marguerite de
Navarre (op. cit., p. 335).

Cette dichotomie essentielle du discours mystique apparaît déjà chez Saint
Bernard, Guillaume de Saint-Thierry, Hadewijch, Eckhart, pour ne citer que ces

noms, et se retrouve fréquemment dans l'œuvre des deux Marguerite et dans la
Correspondance avec Guillaume Briçonnet. Le rapport entre le néant de l'âme et
l'Être de Dieu étant le fil conducteur du Mirouer, on se reportera par exemple aux
chapitres 91 et 109.

On pourrait citer de nombreuses occurrences de cette thématique dans les deux
œuvres, dont Les Prisons, v. 1264-1268 et le Mirouer, ch. 55.

Comme c'était un motif abondamment exploité par Briçonnet et par les deux
Marguerite, voir entre autres Correspondance, I, pp. 34,102,189, Les Prisons, III,
v. 920,1749, et le Mirouer, ch. 92. À l'influence porétienne, il faut bien sûr ajouter
celle du rien paulinien de Gai 6: 3, souvent glosé par les mystiques.

Par exemple le Mirouer, ch. 94 et Briçonnet, Correspondance, I, p. 150. Voir plus
en détail infra et note 48. On se souviendra également du personnage de la Ravie
dans la Comédie jouée au Mont-de-Marsan et du thème du ravissement dans la
Chanson spirituelle 30 (v. 5 ; au v. 41 de cette même chanson, on trouve encore
l'opposition Rien/Tout, voir éd. Georges Dottin, Genève, Droz, 1971, pp. 76-77).

Certains commentaires analogues de passages ou de figures bibliques précis révèlent

une filiation commune. Par exemple, la référence à l'aigle découvrant la
moelle du plus haut cèdre (Mirouer, ch. 22; Les Prisons, v. 943) et l'allusion au

personnage de Benjamin (Mirouer, ch. 69; Les Prisons, v. 623) pour désigner,



160 CATHERINE MÜLLER

fois comme une maille intermédiaire essentielle à la filiation et un
nœud vers lequel peuvent converger tous les chaînons préalables et
postérieurs, un livre symbole qui refléterait le discours mystique par
excellence, et, de par la simplicité et la pureté de son âme-protago-
niste-narratrice-auteure, un miroir modèle de l'itinéraire spirituel des
lecteurs/trices31.

L'analyse qui suit tentera de montrer que la lecture du Mirouer
proposée par le troisième livre des Prisons emprunte les différents
niveaux de l'exégèse médiévale pour rendre signifiante cette œuvre et
son auteure au sein du poème de Marguerite de Navarre.

Quatre significations médiévales du miroir peuvent être dégagées
qui s'avèrent pertinentes dans ce contexte. Au niveau littéral, il est une
surface métallique polie qui, contrairement à nos mirons actuels,
renvoie une image quelque peu déformée de la réalité. Dans cette
acception, il traduit la vision partielle et subjective du Mirouer que
présentent Les Prisons dont l'intentionnalité32 est forcément différente
de celle du manuscrit de référence. Au sens allégorique, de par le flou
créé entre le livre médiéval et son auteure, il reflète l'âme chrétienne
idéalement unie à son Créateur. Au niveau tropologique ou moral, il
peut servir à l'être humain d'instrument de réflexion et de connaissance,

ce que les théologiens nomment un miroir socratique. Il devient
ainsi, au même titre que les Écritures un exemplum édifiant pour
l'amendement de l'âme-lectrice. Enfin, dans son sens eschatologique,
il représente l'aboutissement et la somme de toutes les quêtes
spirituelles, la fusion paradisiaque et ineffable de l'âme avec le divin après
la mort. Au niveau de ce que l'on appellera, faute de terme plus précis,

comme chez beaucoup de mystiques, l'âme simple et parfaite proviennent
respectivement de Denys l'Aréopagyte (glosant Ez 17: 3, voir Hiérarchie céleste, op.
cit., col. 337) et de Richard de Saint-Victor (Benjamin Minor, PL 196, éd. J.-P.

Migne, Paris, 1855, col. 1-63).

Il convient de préciser que même si Marguerite de Navarre ne mentionne pas le
titre exacte du «livre» de sa prédécesseure, il semble impossible qu'elle n'y ait
pas vu l'auto-référence explicite «Mirouer des simples ames» au chapitre 13 et
plus encore qu'elle ait été insensible aux nombreux jeux de reflets d'un texte
qu'elle a lu si attentivement. C'est donc bien dans sa fonction de miroir symbolique

que cet ouvrage me paraît trouver sa place au cœur du demier poème
mystique de la reine.

Au sens défini par Algirdas J. Greimas et Jean Courtes, Sémiotique. Dictionnaire
raisonné de la théorie du langage (Paris, Hachette, 1986), tome 2, pp. 114-115.



«LA LETTRE ET LA FIGURE» 161

la «diégèse» - qui décrit la chambre de science qu'est le dernier
édifice allégorique des Prisons - le Mirouer est employé comme lettre
et comme figure: il est le livre tangible que le protagoniste peut
contempler à côté des Saintes Écritures, l'instrument devenu littéralement

feu pour ébranler la structure architecturale élaborée33, et enfin
une métaphore du feu divin capable de bouleverser le cœur du
protagoniste (v. 1320-1322) en même temps qu'il réoriente, comme on le

verra, la signification allégorique du poème.
Paradoxalement, cette «femme» sans nom est louée avant tout

pour son acte de nomination :

Bien congnoissoit, par cest Esprit subtil,
Le vray Amy qu'elle nommoit Gentil
Et son Loing Près. O que c'est bien nommé
Celluy qui doit par sus tous estre aymé
[...]
Gentil Loing Près... Et que ce nom est beau
[...]
Gentil Loing Près, celle qui t'appella
Par ung tel nom à mon gré myeulx parla
Que [lej docteur qui tant a travaillé
D'estudier. (v. 1327-1329,1371, 1375-1378)

Dans la tradition biblique sur laquelle s'appuient Les Prisons, toute
nomination renvoie à celle effectuée ou déléguée par Dieu : le créateur
innommé et innommable est celui seul qui a le pouvoir de se nommer
lui-même («Ego sum qui sum»); Adam a reçu le commandement de
donner un nom à toutes les créatures vivantes ; le Christ est celui qui a

reçu le pouvoir de reprendre à son compte le «Je suis » paternel et de
renommer les êtres (par ex. Simon en «Pierre»). L'acte de nomination
de cette « femme » et auteure est donc à interpréter ici comme un signe
d'autorité et d'élection. Il apparaît dans le contexte de l'auto-nomination

divine qui forme le fil conducteur de tout le troisième livre des

Prisons: «Je suys qui suys»34. «Gentil Loing Près» est le premier

Voir v. 1536-1539 cités infra ou encore : « Prison, lyens, Cuyder qui tant moleste,
/ Pilliers, muraille et tous cruelz ustilz / Sont si brûliez que on demande : "Où sont
ilz?"» (v. 1914-1916).

Simone Glasson précise à juste titre que cette appellation de Dieu est courante
aussi dans les poèmes antérieurs de Marguerite de Navarre (op. cit., p. 306).



162 CATHERINE MÜLLER

nom divin (absent de la Bible) attribué dans ce poème par une créature,
et sa glose débouchera sur la création d'un nouveau binôme pour signifier

le paradoxe de la présence-absence de Dieu : le Rien et le Tout.
Non seulement cette «femme» nomme-t-elle Dieu, elle le nomme
«bien». Le nom attribué est à la fois digne et précis: la proximité et

l'éloignement sont acceptés comme une définition valable de
l'essence divine, un moyen de dire et de cerner son paradoxe fondamental.
Aussi le langage humain (et par surcroît celui d'une femme) est-il
considéré ici déjà comme un moyen efficace et indispensable pour
révéler le silence divin35, un intermédiaire entre le «seul orateur»
qu'est «Celluy dont la parolle vient» (pp. 168-169) et la perception
inouïe de Sa voix dans le poème (pp. 190-193).

C'est une tautologie que d'affirmer qu'il faut posséder la parole
pour pouvoir nommer. Or dans ce poème, c'est un enjeu. Si cette
«femme» nomme, c'est qu'elle sait parler (v. 1376), qu'elle est
porteuse d'une parole d'Amour (v. 1319, 1326). Bien que le contexte de
ces cent vers soit avant tout livresque, l'accent est mis davantage sur le
caractère oral du message que sur l'ouvrage écrit - qui pourtant figure
littéralement dans cette bibliothèque allégorique. À travers son « parler
clair comme ung ange» (v. 1389), c'est la Parole de Dieu et le souffle
de Son Esprit qui touchent les cœurs attentifs. Véhicule du Verbe
créateur36, cette parole humaine devient performative : sa présence dans ce

passage opère des transformations radicales aussi bien spirituelles que
littéraires, sémantiques que formelles. Il n'est pas étonnant alors que
les termes employés pour qualifier la voix qui émane directement des

pages de l'Ancien et du Nouveau Testament: «ung parler d'Esprit et
de feu plain» (v. 1613), soient pratiquement identiques à ceux qui

Dans le miroir que représente la mort de Louise de Savoie, Marguerite est décrite
comme celle qui a compris la profonde relation d'amour entre sa mère et le divin,
et par conséquent celle qui sait nommer. Lorsqu'elle déclare sa mère « espouse » et
«femme» de Dieu, celle-ci répond à sa fille en public: «C'est tresbien dit,
m'amye, il est ainsy » (v. 2689). Le fait que cette nomination spirituelle soit relatée
dans le contexte d'une glose de l'anéantissement de l'âme rapproche encore la

figure de Marguerite de son homonyme médiévale en mettant l'accent sur l'autorité

de la princesse en tant que médiatrice d'une bonne Parole et par extension sur
la valeur de ses écrits.

Guillaume Briçonnet lui aussi souligne le fait que Dieu parle à travers sa créature.
Voir par exemple sa glose du Ps 84: 9 dans Correspondance, I, p. 78.



« LA LETTRE ET LA FIGURE » 163

caractérisaient le livre de Marguerite Porete. Le Mirouer est retenu
comme l'incarnation d'une «parolle vive» (v. 521) qui continue de se

manifester, un feu «que l'on sentoit, en le lisant, bruller», qui détmit
toutes les fausses prisons religieuses et littéraires (v. 1321) et propose
une nouvelle liberté :

O forte Amour, à qui tout est soubzmys
De recevoir ce Rien par ton mistere
Ceste voix là ne puys ny ne doy taire :

Que où l'Esprit est divin et vehement,
La liberté y est parfaictement. (3210-3214)

Par ailleurs, cette image du feu qui brûle dans le cœur de ceux qui
écoutent et lisent sa parole (v. 1320-1321 et 1325-1326) renvoie de
manière subtile à la déclaration des apôtres après que le Christ ressuscité

leur eut ouvert les yeux sur le chemin d'Emaiis en glosant pour eux
de manière allégorique les passages de l'Ancien Testament qui le
concernaient: «Ne estoit point nostre cueur ardant en nous quant il
parloit a nous en sa voye & nous declairoit les escriptures [?]»37. Cette
allusion souligne une fois de plus la parenté entre le Mirouer et la Bible,
entre la parole de cette «ignorante subtille» (v. 1401) et le Verbe divin.

La convocation du livre de Marguerite Porete dans Les Prisons est
donc au service d'un programme spirituel et littéraire. La nomination
entreprise par cette « vierge si basse » (v.. 1379) est commentée par son
homonyme du XVIe siècle qui justifie par là sa propre écriture. En
effet, la rime « gentil-subtil » que le narrateur emploie pour qualifier
l'Esprit et l'Amy divins (v. 1327-1328), puis au féminin pour marquer
l'élection de l'auteure38, est la même que celle utilisée auparavant dans
le livre III des Prisons: «Et le secret d'ung sçavoir si subtil / M'estoit
monstre par cest Esprit gentil» (v. 829-830). La célébration de l'œuvre
médiévale est ainsi une stratégie de Marguerite de Navarre pour souligner

l'inspiration divine de sa propre œuvre et la pertinence de sa

parole poétique.

Le 24: 32, dans la traduction de Jacques Lefèvre d'Étaples, vraisemblablement la
version de référence pour Marguerite de Navarre (fac-similé de la lère éd. de 1523
du Nouveau Testament par Simon de Colines, 2 vol., Paris et La Haye, Johnson
Reprint Corp. et Mouton, 1970) I, f. xi.

« Et par amour l'ignorante subtille / Rendue il a, et scavante, et gentille » (v. 1401-
1402, «il» désignant le «Gentil Loing Près»).



164 CATHERINE MÜLLER

L'insertion du livre de sa prédécesseure est également une occasion
d'illustrer et de valoriser sa propre pratique herméneutique. Une
lecture allégorique de l'épisode du rocher frappé par Moïse pour en
faire «saillir l'eau vive» (v. 1323) intervient au sein même de la glose
sur le feu d'Amour qui embrase la présomption humaine (v. 1321).
L'ouvrage médiéval représente cette puissance capable de transformer
la vaine science en sagesse divine et de faire surgir du roc vétérotesta-
mentaire une image usée pour lui insuffler la vie. Comme le Christ est
l'accomplissement de la loi prophétique, ce « livre» se pose en messager

d'une nouvelle allégorie. Le Mirouer, par son dénigrement de
l'outrecuidance humaine, est le garant et le miroir de la thèse principale
des Prisons. Par sa mise en question du faux savoir des docteurs et la
louange de la parole féminine comme signe de spiritualité vivante, il
devient aussi la justification de l'écriture de Marguerite de Navarre et
le fondement de son herméneutique allégorique.

L'autorité et le pouvoir de ce modèle poétique sont plus apparents
encore lorsque, par une reprise lexicale du verbe «saillir», l'Amour
qui, dans le Mirouer, fait jaillir l'eau du rocher est comparé à la
nomination opérée par Marguerite Porete dont il a été question plus haut :

«Gentil Loing Près... Et que ce nom est beau / Il est puyssant pour
faire du tumbeau / Saillir le mort» (v. 1371-1373). On passe de
l'Ancien au Nouveau Testament, de Moïse au Christ, du rocher à la
tombe, de l'eau vive à la résurrection, et du pouvoir d'Amour dévoilé
par le livre médiéval à la puissance du nom imaginé par son auteure.
Mais plus qu'une simple allusion à la sortie de Lazare ou de Jésus du
tombeau, cette reprise de l'image du jaillissement est l'occasion d'une
interprétation néotestamentaire du passage de l'Exode, c'est-à-dire
d'une glose de la glose, d'un déchaînement allégorique, d'une
véritable « saillie » poétique39. La présence du Mirouer illustre ainsi le lien
fondamentalement paradoxal entre libération théologique et poésie
inspirée. Ce n'est pas un hasard alors si l'image du rocher fendu est
reprise une dernière fois dans ce poème (v. 1741-1742) pour révéler
que l'eau n'est autre que la voix divine, celle d'un Dieu qui se fait lui-

39 Au sens où l'entendra Montaigne: «Les saillies poétiques, qui emportent leur
auteur et le ravissent hors de soy ...» (Les Essais, éd. V.-L. Saulnier, Paris, PUF,
1965,1, ch. 24, p. 174).



«LA LETTRE ET LA FIGURE» 165

même glossateur de la Parole en proclamant « Où est l'Esprit, là est la
liberté»40.

En résumé, l'exemple du Mirouer dans Les Prisons tient lieu de
modèle allégorique et de miroir libérateur. En faisant s'écrouler les

piliers que formaient les livres entassés, le feu de l'Esprit qui soufflait
à travers cet ouvrage médiéval a fait de la liberté le fondement de la

sagesse :

Et dans ce feu, ô merveilleux miracle,
L'Esprit divin, qui livres et papiers,
Et fundement, murailles et pilliers
Avoit jette par terre doulcement,
Et les faisoit servir de pavement
Par où povoys en liberté marcher
Sans plus m'enclorre en eulx, ny m'y cacher.
Cest Esprit là des livres me fist maistre
Qui serf en fuz (v. 1536-1544).

Par le biais de cette image du feu, le livre III des Prisons établit le
Mirouer comme source de trois révélations fondamentales : l'anéantissement

du «cuyder», c'est-à-dire du moi présomptueux, de la fausse
science (v. 1321,1758)41; la vision mystique (v. 1583-1618); et la
perception de la voix de Dieu (v. 1619-1745)42. Au niveau littéral, ce
miroir médiéval aura servi à la connaissance de soi et à l'atteinte de la
perfection dans la «Vraye union sans separation» avec le divin (v.
1869)43. De plus, en tant que modèle allégorique, il aura permis une
compréhension plus «subtille» des «deux beaulx Testamens»
(v. 1592) de «la Bible / Qui de science est le vray fundement»
(v. 1426-27). On se souvient à ce propos que le Mirouer a été choisi
comme exemple dans Les Prisons car il représente le livre le plus
spirituel après les Écritures et requiert une subtilité interprétative
analogue. Il offre tous les outils herméneutiques nécessaires pour gloser le
dernier poème de Marguerite de Navarre, puisque celui-ci recèle les
métaphores essentielles de son antécédent médiéval.

40 V 1745 citant II Corinthiens 3:17.
41 Ce thème est développé dans presque tout le troisième livre, surtout pp. 193-198.

Cette voix est présentée comme une promesse d'espoir, de réconfort et de vie
éternelle (pp. 190-193).

Voir aussi v. 1927-1928, 1931,3116,3120,3163,3205-3206.

42



166 CATHERINE MÜLLER

Le Mirouer se présente en outre comme un enseignement pratique
permettant d'affronter la mort en toute sérénité. Les différents exempla
de martyrs et les récits des quatre personnes les plus proches de

Marguerite de Navarre dans leur demiers instants deviennent, grâce à

l'apprentissage de l'anéantissement, des miroirs vivants pour le héros
des Prisons, et par extension des lecteurs/trices.

Enfin, un des propos de cette herméneutique allégorique est de
(re)définir Dieu comme Amour44, non seulement pour privilégier la
grâce au détriment de la vertu, mais aussi pour accentuer l'autosuffi-
sance et la circularité du principe créateur. Dans le Mirouer comme
dans Les Prisons, Amour est à la fois l'inspirateur, le sujet, le destinataire,

le glossateur et l'auteur du livre - qu'il s'agisse des Écritures ou
de l'ouvrage entrepris par les deux Marguerite. De ce fait, il est le
miroir de toute allégorie, et l'Allégorie même45. Celui que Marguerite
Porete appelle «amans, amez, amour» (113: 16) ou «amour de lui
mesmes» (1: 40), la reine de Navarre le nomme «Tout qui en tous
s'ayme par son amour» (v. 3019) et «Amour tout seul de soymesme
inventeur» (v. 1422). L'âme étant devenue une avec Amour, son chant
renvoie inévitablement (à) la réflexion46 créatrice qui le sous-tend.

Au même titre que la perle évangélique, la «précieuse marguerite»
médiévale est enclose dans l'écrin de la «Marguerite des Princesses»

pour illuminer le paradoxe de toute écriture allégorique: l'asservissement

inéluctable de la poésie humaine à la Parole qui l'inspire et la
libère. À la prison de science, foncièrement aliénante, s'oppose une
prison d'Amour, nécessaire et salutaire. Si elle ne renonce pas
volontairement à sa liberté, l'âme ne peut être délivrée d'elle-même, et
demeure esclave de son propre moi. De même, l'écrivaine ne se libère
de la littera qu'au service de la Figura*7, reflétée par ses deux miroirs
modèles (la Bible, le Mirouer).

Déjà défini comme tel dans I Jean 4:16.
Au sens premier d'Autre (alienus) et dans son acception augustinienne de pur
signe, toujours différé. Sur cet aspect d'Amour comme principe allégorique dans
l'œuvre mystique, voir le chapitre «Allégorie, anti-allégorie et auto-allégorèse»
dans mon ouvrage déjà cité Marguerite Porete et Marguerite d'Oingt de l'autre
côté du miroir, pp. 112-115.

Dans sa double signification de miroir réfléchissant et de réflexion sur le travail
poétique.
Nom parfois attribué à Dieu par les théologiens médiévaux. On se souviendra
notamment de son emploi dans les didascalies du Jeu d'Adam.



«LA LETTRE ET LA FIGURE» 167

Dans l'instant de l'expérience, le feu du langage brûle à vif. Par la
médiation de l'image, la brûlure peut se dire. Afin d'illustrer ce
paradoxe, l'auteure met en scène un protagoniste qui pour comprendre, à la
fin de sa quête, l'anéantissement de son moi dans la « Deité » (v. 3100),
s'adresse au Rien qu'il était:

[...] Or sus, Rien, que dis tu
En aprochant la divine vertu
Ne voys tu pas en ung Dieu troys Personnes
Racomptes m'en Mais quoy, mot tu ne sonnes (v. 3093-3096)

L'union dans le Silence est indicible48. Il faut la distance du héros
au narrateur, et la médiation de ce «parler autre»49 qu'est l'allégorie,
pour que l'aphasie se transmue en Parole libératrice. C'est alors qu'en
dépit de l'ineffable, Marguerite de Navarre exalte sa liberté etson
pouvoir créateurs en faisant résonner, comme venue du Moyen Âge,
une «voix» poétique qu'elle ne peut ni ne doit taire50.

Catherine M. Müller
Université de Lausanne

Le Mirouer lui aussi déclare Dieu «incomprehensible fors que de luy mesme» (5 :

51), celui «de qui l'en ne scet mot dire» (11: 114-116). Guillaume Briçonnet
insiste à son tour sur le fait que le «Tout-Verbe est innominable»
(Correspondance, I, pp. 148-150). Pour un excellent développement sur la rhétorique

de l'indicible dans Les Prisons, on se référera au chapitre 9 de l'ouvrage de
Robert Cottrell, The Grammar ofSilence. A Reading ofMarguerite de Navarre's
Poetry (Washington, The Catholic University of America Press, 1986), pp. 243-
310.

Au sens à'alieniloquium défini par Isidore de Seville (Etimologiarum sive origi-
num libri XX, éd W. M. Lindsay, 2 vol., Scriptorum classicorum bibliotheca
Oxoniensis, 1911, Oxford, Clarendon Press, 1962,1, ch. 37, p. 22).
Vers 3212. Dans le Mirouer, l'affirmation de l'indicible est toujours paradoxalement

accompagnée d'un impératif de prise de parole: «Et aussi ne doy je taire /
Vostre beaulté et bonté. / Puissant pour moy estes et sage. / Cecy ne puis je celer »

(122:59-62).




	"La lettre et la figure" : lecture allégorique du "Mirouer" de Marguerite Porete dans "Les Prisons" de Marguerite de Navarre

