Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 38 (2000)

Artikel: "La lettre et la figure" : lecture allégorique du "Mirouer" de Marguerite
Porete dans "Les Prisons" de Marguerite de Navarre

Autor: Muller, Catherine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-267008

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-267008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«LA LETTRE ET LA FIGURE »":
LECTURE ALLEGORIQUE DU MIROUER
DE MARGUERITE PORETE
DANS LES PRISONS
DE MARGUERITE DE NAVARRE

Ceste voix la ne puys ny ne doy taire*

La continuité entre le Moyen Age et la Renaissance est particulie-
rement visible dans la poésie religieuse de Marguerite de Navarre,
notamment dans la lecture qu’elle propose des sources antiques et
bibliques. La reine s’écarte de la plupart des poétes évangéliques et
protestants® de 1’époque par sa prédilection pour I’exégése médiévale*
et son rattachement aux courants mystiques des XIV® et XV°® siécles.
Sur les traces de Jacques Lefévre d’Etaples’ et de son disciple
Guillaume Brigonnet®, tous deux guides spirituels de Marguerite, sa

Les Prisons, 111, v. 295. Toutes les citations de cette étude proviennent du Livre III
et sont tirées de 1’édition de Simone Glasson (Genéve, Droz, 1978).

2 Les Prisons, v. 3212.

Gary Ferguson montre bien que, contrairement 2 la poésie évangélique et protes-
tante qui tendait a la traduction, a la vulgarisation et a la paraphrase des textes
bibliques, celle de Marguerite de Navarre joue sur les quatre niveaux d’interpréta-
tion des Ecritures. Voir principalement le quatriéme chapitre «Allegorical
Hermeneutics» de son ouvrage intitulé Mirroring Belief: Marguerite de
Navarre’s Devotional Poetry (Edinburgh, University Press, 1992), pp. 179-228.
Il faut signaler que 1’herméneutique allégorique de Marguerite de Navarre ne s’ap-
plique pas uniquement aux textes sacrés mais aux sources antiques en général, par-
ticuliérement a la mythologie. Voir a ce propos les vers 865 a 930 du troisiéme
livre des Prisons.

On se souviendra que Lefévre d’Etaples a passé les six derniéres années de sa vie
(dés 1530) a la cour de Nérac.

Fils spirituel de Lefévre d’Etaples, Briconnet a entretenu pendant quatre ans un



154 CATHERINE MULLER

pratique herméneutique est avant tout allégorique et refléte I’influence
incontestable des Péres Grecs’ et de la mystique rhéno-flammande®.

Dans Les Prisons, demier poéme spirituel de la reine de Navarre
écrit en 1547, la présence de cette tradition mystique se fait explicite.
Comme son nom I’indique, ce texte en vers est une réflexion sur I’as-
servissement et la délivrance. Aprés s’étre laiss€ emprisonner par
I’amour terrestre et les biens de ce monde, le héros-narrateur croit
pouvoir trouver la liberté de I’esprit a travers la science. Mais ses lec-
tures deviennent davantage des ceuvres de pénitences que des véhi-
cules de libération. Dans le troisiéme livre qui va nous occuper ici le
protagoniste sera amené progressivement a la signification spirituelle
des ceuvres par un apprentissage de la lecture allégorique. Ce passage
de la lettre a la figure équivaudra pour lui a une connaissance de soi et
a une acceptation de la grace divine. La prise de conscience sera
déclenchée par une parole christique affirmant la sagesse des humbles
et I’arrogance des puissants’, et montrant que I’Esprit donné aux igno-
rants les rend plus aptes que les savants a saisir les révélations. Aussi
le je devra-t-il réapprendre i lire par I’Esprit'®, parce que, comme le dit
Gary Ferguson, «the Spirit that gives light and understanding to the
simple is also a Spirit that delights in allegory »'’.

échange de lettres avec Marguerite, source de nombreux exemples d’une concep-
tion médiévale et mystique de l'exégese. L’édition, dont proviennent mes
citations, est la suivante: Guillaume Briconnet et Marguerite d’Angouléme,
Correspondance (1521-1524), par Christine Martineau, Michel Veissiére et Henry
Heller, 2 tomes (Genéve, Droz, «Travaux d’Humanisme et de Renaissance »
n° 141 et 173, 1975 et 1979).
7 En particulier celle de Grégoire de Nysse, pour son Commentaire au Cantique des
Cantiques (Opera omnia, PG 44-46, éd. J.-P. Migne, Paris, 1863, III: col. 3-1120)
et du Pseudo Denys I’ Aréopagyte, pour ses traités Des Noms divins et De la
Hiérarchie céleste (Opera omnia, PG 3-4, éd. J.-P. Migne, Paris, 1857-1889, III:
col. 119-996) amplement commentés au Moyen Age par I’école victorine et au
début du XVI° siécle par les maitres spirituels de la cour de Nérac.
Pour un rappel des ceuvres mystiques importantes imprimées dés la fin du Moyen
Age et éditées, commentées et/ou traduites par Jacques Lefevre d’ Etaples ou
Guillaume Brigonnet, on se reportera a 1’article de Jean Dagens, «Le Miroir des
simples ames et Marguerite de Navarre », La Mystique rhénane, Colloque de
Strasbourg, 16-19 mai 1961 (Paris, PUF, 1963), pp. 281-289.
® Mt 11: 25 et Lc 10: 21-24 glosés aux vers 485-489 et 644-654. C’est le théme
essentiel de toute 1’ceuvre spirituelle de Marguerite de Navarre.
1 La référence constante a I Cor 3: 6 est explicite aux vers 1909-1912.

1 Op. cit., p. 221.



«LA LETTRE ET LA FIGURE » 155

C’est dans ce contexte que 1’auteure consacre une place exception-
nelle a I’ceuvre «d’une femme » qu’elle glose sur une centaine de vers
et considére comme le livre d’inspiration divine le plus admirable
aprés les Ecritures Saintes, et par conséquent I’exemple le plus profi-
table, le seul méme qui suive I’intention de la Bible:

Mais entre tous [ces livres], j’en viz ung d’une femme,
Depuys cent ans escript, remply de flamme
De charité si tresardentement,

Que rien qu’amour n’estoit son argument,
Commancement et fin de son parler;

Que I’on sentoit, en le lisant, bruller
Dedans le cueur ung cuyder faulx et vain
Pour cest Amour qui brulle si soudain

Que du rocher il fait saillir I’eau vive.

O qu’elle estoit, ceste femme, ententive

A recevoir cest Amour qui brulloit

Son cueur et ceulx ausquelz elle parloit!
Bien congnoissoit, par cest Esprit subtil,
Le vray Amy qu’elle nommoit Gentil

Et son Loing Prés. O que c’est bien nommé
Celluy qui doit par sus tous estre aymé! -
[oss]

Mais seulement de celle m’esmerveille
Dont je n’ay veu escripture pareille,

Et qui n’a eu pour maistre et precepteur
Que Amour tout seul de soymesme inventeur.

(v. 1315-30 et 1419-1422)

En s’appuyant sur ces références qualifiant le Divin d’Amour, de
Loing Prés et de Gentil, Jean Dagens a su, de facon convaincante,
identifier dans cet ouvrage cité anonymement'? le Mirouer des simples

2" 1l n’est pas possible de savoir de maniére certaine si le titre et 1’auteure de I’ceuvre
évoqués de maniere anonyme dans Les Prisons étaient connus de Marguerite de
Navarre - et par conséquent volontairement gardés secrets - car la premiére page
du manuscrit qu’elle a pu lire au couvent de la Madeleine est aujourd’hui arrachée
et I’on ignore si elle manquait déja a1’époque. On peut imaginer qu’aprés sa glose
dithyrambique de cette «femme» et de son «livre », elle aurait ajouté, si elle le
connaissait, le nom de Marguerite Porete aux martyrs qu’elle évoque. Mais
s’il s’avérait que ni 1’auteure du Mirouer ni sa condamnation pour hérésie ne lui



156

CATHERINE MULLER

ames de Marguerite Porete (11310)", dont un manuscrit en moyen
francais™ était alors conservé au prieuré de la Madeleine-Iés-Orléans,
monastére avec lequel la reine de Navarre entretenait des liens
£ P
étroits .

Dans les vers ci-dessus, les deux figures de I’auteure et de son

ceuvre sont indissociables. L'exemple est a la fois celui d’un «livre »
écrit par une «femme » et celui d’une «femme » écrivant un «livre ».
De plus, il est convoqué pour mettre en lumiere les effets que produit
le livre sur la femme qui I’écrit, sur le narrateur-héros qui le voit et le
lit, sur «ceulx» qui I’entendent lire (v. 1326), et sur un «on» (v. 1320)

13

14

15

étaient inconnues, on pourrait également interpréter ce silence comme un geste de
précaution de sa part apres les accusations subies en 1533.

Art. cit., p. 287. C’est 2 Romana Guarnieri que revient le mérite d’avoir restitué en
1946 le nom de Marguerite Porete au Mirouer des simples ames qui circulait
jusque 1a de maniére anonyme. Voir & ce propos son article «Lo Specchio delle
anime semplici e Margherite Poirette», L'Osservatore Romano, 141 (16 juin
1946), p. 3.

Ce manuscrit sur papier, portant aujourd’hui la cote Chantilly, Musée de Condé F
XIV 26, est 1a seule copie en frangais qui soit parvenue jusqu’a nous. Elle contient
les ex libris suivants : « De conventu Magdalenes prope Aurellianis », « Ce present
livre est a Jehanne », et «Ce present livre est a Jehanne Bontemps et le donne et
delaisse apres mon trespas a ma fille Seur Claudine Bontemps religieuse au des-
susdit couvent de 1a Magdeleine » (f. 1r). Les différents commentaires des prieures
en marge du manuscrit ainsi que leurs explications des passages difficiles attestent
une lecture attentive et une interprétation du texte comme fonciérement ortho-
doxe. Une version photographiée du manuscrit est disponible sur internet
(http ://oregon.uoregon.edu/~skocher/porete) grace aux soins de Suzanne Kocher,
dont I’excellente thése intitulée Gender and Power in Marguerite Porete’s
Mirouer des simples ames (University of Oregon, USA, juin 1999, en voie de
publication) consacre un chapitre important a la réception de 1’ ceuvre porétienne a
travers les sieécles (dont celle par Marguerite de Navarre, pp. 119-134). L’édition
du Mirouer, réalisée par Romana Guarnieri, a été publiée en regard d’une version
latine éditée et annotée par Paul Verdeyen dans Corpus Christianorum,
Continuatio Mediaevalis, 69 (Turnholt, Brepols, 1986). C’est de cette édition que
proviennent mes citations (indiquées par chapitres et par lignes).

Dagens rappelle que ce couvent devint dés la fin du Moyen Age «un foyer de vie
spirituelle intense » ou fleurirent de nombreux écrits, grace au réle essentiel qu’il
joua dans la réforme de Fontevrault entreprise en 1458 par Marie de Bretagne (art.
cité, p. 287). Marguerite et son frére Francois I le soutenaient financiérement. On
peut donc émettre I’hypothése que c’est lors d’une des visites de la princesse a ce
prieuré qu’elle découvrit ce manuscrit du Mirouer aujourd’hui attribué 2
Marguerite Porete.



«LA LETTRE ET LA FIGURE » 157

incarnant chaque lecteur/trice potentiel-le. Par la métaphore du feu, on
passe tour a tour du livre comme objet («ung [...] / Depuys cent ans
escript»'®; «en le lisant») ou comme contenu («remply de flamme /
De charité si tresardentement, / Que rien qu’amour n’estoit son argu-
ment» / [...] «cest Amour qui brulle si soudain»), a la femme comme
auteure («d’une femme, / [...] escript»; «elle parloit»; «Dont je n’ay
veu escripture pareille », v. 1420) ou comme réceptacle du divin («O
qu’elle estoit, ceste femme, ententive / A recevoir cest Amour qui brul-
loit / Son cueur »). Tous ces aspects exemplaires de 1’auteure-protago-
niste inspirée et de son livre seront exploités dans Les Prisons.

Si1’on admet que le nom de I’écrivaine et le titre du Mirouer étaient
inconnus de Marguerite de Navarre, on ne manquera pas de s’étonner
de I’ attribution de ce «livre » a «une femme », puisqu’aucune mention
explicite dans le manuscrit ne justifie une telle assertion. Deux hypo-
théses sont alors plausibles, 1°: I’emploi du personnage féminin l’Ame,
s’exprimant souvent a la premiere personne dans le dialogue allégo-
rique du Mirouer, a été considéré comme traduisant la quéte spirituelle
d’une femme, et/ou 2°: I’utilisation du syntagme « precieuse margue-
rite » associant I’ame-narratrice du débat a la fameuse perle évangé-
lique a été€ percue par son homonyme, habituée dans ses propres textes
et dans ceux qu’on lui dédiait a ces jeux d’onomastique, comme une
signature cachée de I’auteure'’. Quoi qu’il en soit, la réitération insis-
tante du sexe féminin de celle qui composa ce livre'™ acquiert une
signification particuliére dans le contexte des Prisons, ou elle repré-
sente 1’humilité et la vraie spiritualité opposées a 1’ outrecuidance et a
la vaine science des docteurs, et renvoie de maniére implicite a la
propre entreprise littéraire de la reine de Navarre que celle-ci définis-
sait dans les vers liminaires des Marguerites de la Marguerite des

16 Marguerite de Navarre se référe 2 la date de la copie manuscrite en moyen fran-
cais. Elle ignore probablement que I’ceuvre écrite par Marguerite Porete remonte
a la fin du XIII* siecle.

17 Elle n’est d’ailleurs pas la seule 2 avoir fait ce rapprochement, si 1’on en croit 1’ at-
tribution erronée du texte 3 Marguerite de Hongrie pendant un certain nombre
d’années. Pour une analyse détaillée de ce syntagme « precieuse marguerite », voir
mon ouvrage Marguerite Porete et Marguerite d’Oingt de I’autre coté du miroir
(Currents in Comparative Romance Languages and Literatures, 72, New York,
Peter Lang, 1999), pp. 83-91.

8 V. 1315, 1324, 1326, 1328, 1375, 1379, 1385, 1391, 1393, 1398, 1401, 1402,
1419.



158 CATHERINE MULLER

Princesses comme «1’ouvrage» «d’une femme» «Qui n’a en soy
science ne s¢avoir» ', L’éloge de cette auteure est d’ailleurs accentué
dans Les Prisons par le choix d’un narrateur masculin, stratégie dis-
cursive qui permet d’une part de souligner la différence fondamentale
existant entre le héros-narrateur du «récit» allégorique et I’écrivaine
Marguerite de Navarre®, et d’autre part de suggérer la parenté spiri-
tuelle et littéraire entre le Mirouer des simples ames et I’ceuvre de la
reine, jalonnée elle aussi de nombreux Miroirs®'.

L’ ouvrage de Marguerite Porete est un traité mystique en prose et
en vers jouant simultanément sur plusieurs niveaux discursifs pour
narrer, décrire et commenter 1’itinéraire spirituel d’une dme vers Dieu.
Cette 4me est a la fois narratrice a posteriori de sa quéte”, commenta-
trice in medias res de son cheminement, écrivaine d’un livre — qui nous
est décrit au fil des 140 chapitres et n’est autre qu’un miroir du
Mirouer —, protagoniste de son voyage mystique, et interlocutrice d’un
débat allégorique® entre Raison, Amour et d’autres personnifications
réunies afin d’expliquer a Raison, qui est trop attachée a la lettre pour
comprendre la subtilité des choses de I'esprit, I’anéantissement de
I’ame et son union dans I’amour divin. Le Mirouer se présente ainsi
comme un enchissement de multiples miroirs qui se reflétent et se
dédoublent. Par un brouillage temporel et spatial incessant, 1’dme-nar-
ratrice-protagoniste du/des livre(s) est toujours a la fois déja anéantie
et donc silencieuse, et en train de parler de cet anéantissement. Ce

¥ Les Marguerites de la Marguerite des Princesses, p. 13 de la réimpression
Slatkine (Genéve, 1970) de I’édition de Félix Frank (4 vol, Cabinet des
Bibliophiles X VI, Paris, 1873) d’aprés le texte publié par Jean de Tournes, 1547.

® Tl est a noter que les références 2 la «fille » de Louise de Savoie sont extrémement
élogieuses et soulignent son humilité, son obéissance et sa sagesse. Voir entre
autres les vers 2483-2484, 2547, 2647-2663, 2680-2689, 2697-2698 et infra note
35.

2l Dans I'introduction 2 son édition, Simone Glasson considére Les Prisons comme
«le dernier “miroir” de Marguerite» (op. cit., p. 9), une «somme » qui « semble
s’inscrire dans le sillage des grandes réalisations médiévales» (p. 12).

2 On reconnaitra ici le schéma du Livre III des Prisons oil le narrateur offre un
regard rétrospectif sur sa quéte a partir du lieu d’aboutissement.

®  Dans Les Prisons, le débat est absent, mais un objectif analogue est atteint par
I’emploi didactique d’une narrataire fictive, I’Amye, qui doit &tre amenée, par
P’exemple du héros et la rhétorique du narrateur, a entreprendre elle aussi un che-
minement spirituel. -



«LA LETTRE ET LA FIGURE » 159

paradoxe, typique de I’écriture mystique, mais rarement exploité dans
une mise en abime aussi vertigineuse, sera repris dans la conclusion
des Prisons.

Plusieurs thémes du Mirouer se retrouvent dans I’ensemble des
poésies spirituelles de Marguerite de Navarre, comme d’ailleurs dans
les écrits de Guillaume Briconnet, qu’il ait lu I’ouvrage de Marguerite
Porete, ou qu’il se soit inspiré de sources antérieures communes: les
références au Loin-Prés pour désigner Dieu®, i la dichotomie gen-
tille/vilaine pour qualifier ’Ame?*, au bindme Rien/Tout, soit pour
signifier la relation paradoxale du divin a lui-méme et de la créature a
elle-m€me, soit pour marquer la ressemblance et la différence fonda-
mentales de leur (non-)étre?®; la méfiance envers les ceuvres et les
vertus humaines®’; enfin les thémes de 1’anéantissement® et de 1’indi-
cible? qui signalent une appartenance a la longue tradition de théolo-
gie apophatique®. Le Mirouer apparait dans cette chaine mystique a la

% Le Mirouer, par ex. ch. 84, et Briconnet, Correspondance, 1, pp. 141-142.

Z  Par exemple le Mirouer, ch. 63. Simone Glasson reléve quelques occurrences inté-
ressantes de cette opposition dans les ceuvres antérieures de Marguerite de
Navarre (op. cit., p. 335).

%  Cette dichotomie essentielle du discours mystique apparait déja chez Saint

Bernard, Guillaume de Saint-Thierry, Hadewijch, Eckhart, pour ne citer que ces

noms, et se retrouve fréquemment dans I’ceuvre des deux Marguerite et dans la

Correspondance avec Guillaume Briconnet. Le rapport entre le néant de 1’ame et

I’Etre de Dieu étant le fil conducteur du Mirouer, on se reportera par exemple aux

chapitres 91 et 109.

On pourrait citer de nombreuses occurrences de cette thématique dans les deux

ceuvres, dont Les Prisons, v. 1264-1268 et le Mirouer, ch. 55.

2  Comme c’était un motif abondamment exploité par Brigonnet et par les deux
Marguerite, voir entre autres Correspondance, 1, pp. 34, 102, 189, Les Prisons, III,
v. 920, 1749, et le Mirouer, ch. 92. A U'influence porétienne, il faut bien siir ajouter
celle du rien paulinien de Gal 6: 3, souvent glosé par les mystiques.

»  Par exemple le Mirouer, ch. 94 et Briconnet, Correspondance, 1, p. 150. Voir plus
en détail infra et note 48. On se souviendra également du personnage de la Ravie
dans la Comédie jouée au Mont-de-Marsan et du théme du ravissement dans la
Chanson spirituelle 30 (v. 5; au v. 41 de cette méme chanson, on trouve encore
I’ opposition Rien/Tout, voir éd. Georges Dottin, Genéve, Droz, 1971, pp. 76-77).

%0 Certains commentaires analogues de passages ou de figures bibliques précis réve-
lent une filiation commune. Par exemple, la référence a 1’aigle découvrant la
moelle du plus haut cédre (Mirouer, ch. 22; Les Prisons, v. 943) et I’allusion au
personnage de Benjamin (Mirouer, ch. 69; Les Prisons, v. 623) pour désigner,

27



160 CATHERINE MULLER

fois comme une maille intermédiaire essentielle a la filiation et un
nceud vers lequel peuvent converger tous les chainons préalables et
postérieurs, un livre symbole qui refléterait le discours mystique par
excellence, et, de par la simplicité et la pureté de son ame-protago-
niste-narratrice-auteure, un miroir modele de I'itinéraire spirituel des
lecteurs/trices™.

L’analyse qui suit tentera de montrer que la lecture du Mirouer pro-
posée par le troisiéme livre des Prisons emprunte les différents
niveaux de I’exégése médiévale pour rendre signifiante cette ceuvre et
son auteure au sein du poéme de Marguerite de Navarre.

Quatre significations médiévales du miroir peuvent tre dégagées
qui s’averent pertinentes dans ce contexte. Au niveau littéral, il est une
surface métallique polie qui, contrairement a nos miroirs actuels,
renvoie une image quelque peu déformée de la réalité. Dans cette
acception, il traduit la vision partielle et subjective du Mirouer que
présentent Les Prisons dont I’ intentionnalité®* est forcément différente
de celle du manuscrit de référence. Au sens allégorique, de par le flou
créé entre le livre médi€val et son auteure, il refléte I’dme chrétienne
idéalement unie a son Créateur. Au niveau tropologique ou moral, il
peut servir a I’étre humain d’instrument de réflexion et de connais-
sance, ce que les théologiens nomment un miroir socratique. Il devient
ainsi, au méme titre que les Ecritures un exemplum édifiant pour
I’amendement de I’ame-lectrice. Enfin, dans son sens eschatologique,
il représente 1’aboutissement et la somme de toutes les quétes spiri-
tuelles, la fusion paradisiaque et ineffable de I’ame avec le divin aprés
la mort. Au niveau de ce que I’on appellera, faute de terme plus précis,

comme chez beaucoup de mystiques, 1’ame simple et parfaite proviennent respec-
tivement de Denys I’ Aréopagyte (glosant Ez 17: 3, voir Hiérarchie céleste, op.
cit., col. 337) et de Richard de Saint-Victor (Benjamin Minor, PL 196, éd. J.-P.
Migne, Paris, 1855, col. 1-63).

' 11 convient de préciser que méme si Marguerite de Navarre ne mentionne pas le
titre exacte du «livre » de sa prédécesseure, il semble impossible qu’elle n’y ait
pas vu ’auto-référence explicite « Mirouer des simples ames» au chapitre 13 et
plus encore qu’elle ait été insensible aux nombreux jeux de reflets d’un texte
qu’elle a lu si attentivement. C’est donc bien dans sa fonction de miroir symbo-
lique que cet ouvrage me parait trouver sa place au cceur du dernier poéme mys-
tique de la reine.

2 Au sens défini par Algirdas J. Greimas et Jean Court®s, Sémiotique. Dictionnaire
raisonné de la théorie du langage (Paris, Hachette, 1986), tome 2, pp. 114-115.



«LA LETTRE ET LA FIGURE » | 161

la «diégeése» — qui décrit la chambre de science qu’est le dernier
édifice allégorique des Prisons — le Mirouer est employé comme lettre
et comme figure: il est le livre tangible que le protagoniste peut
contempler a coté des Saintes Ecritures, 1’instrument devenu littérale-
ment feu pour ébranler la structure architecturale élaborée®, et enfin
une métaphore du feu divin capable de bouleverser le cceur du prota-
goniste (v. 1320-1322) en méme temps qu’il réoriente, comme on le
verra, la signification allégorique du poeme.

Paradoxalement, cette «femme» sans nom est louée avant tout
pour son acte de nomination :

Bien congnoissoit, par cest Esprit subtil,
Le vray Amy qu’elle nommoit Gentil

Et son Loing Pres. O que c’est bien nommé
Celluy qui doit par sus tous estre aymé !

[...]

Gentil Loing Prés... Et que ce nom est beau !

[...]

Gentil Loing Prées, celle qui t’appella

Par ung tel nom a mon gré myeulx parla
Que [le] docteur qui tant a travaillé
D’estudier. (v. 1327-1329, 1371, 1375-1378)

Dans la tradition biblique sur laquelle s’appuient Les Prisons, toute
nomination renvoie a celle effectuée ou déléguée par Dieu: le créateur
innommé et innommable est celui seul qui a le pouvoir de se nommer
lui-méme («Ego sum qui sum»); Adam a re¢u le commandement de
donner un nom a toutes les créatures vivantes; le Christ est celui qui a
regu le pouvoir de reprendre a son compte le «Je suis» paternel et de
renommer les étres (par ex. Simon en «Pierre »). L’acte de nomination
de cette «femme » et auteure est donc a interpréter ici comme un signe
d’autorité et d’élection. Il apparait dans le contexte de 1’auto-nomina-
tion divine qui forme le fil conducteur de tout le troisieme livre des
Prisons: «Je suys qui suys»*. «Gentil Loing Prés» est le premier

B Voir v. 1536-1539 cités infra ou encore : «Prison, lyens, Cuyder qui tant moleste,
/ Pilliers, muraille et tous cruelz ustilz / Sont si brullez que on demande: “Ou sont
ilz?’» (v. 1914-1916).

¥ Simone Glasson précise 2 juste titre que cette appellation de Dieu est courante
aussi dans les poémes antérieurs de Marguerite de Navarre (op. cit., p. 306).



162 CATHERINE MULLER

nom divin (absent de la Bible) attribué dans ce poéme par une créature,
et sa glose débouchera sur la création d’un nouveau bindme pour signi-
fier le paradoxe de la présence-absence de Dieu: le Rien et le Tout.
Non seulement cette «femme» nomme-t-elle Dieu, elle le nomme
«bien». Le nom attribué est a la fois digne et précis: la proximité et
I’éloignement sont acceptés comme une définition valable de 'es-
sence divine, un moyen de dire et de cerner son paradoxe fondamental.
Aussi le langage humain (et par surcroit celui d’une femme) est-il
considéré ici déja comme un moyen efficace et indispensable pour
révéler le silence divin®, un intermédiaire entre le «seul orateur»
qu’est «Celluy dont la parolle vient» (pp. 168-169) et la perception
inouie de Sa voix dans le poéme (pp. 190-193).

C’est une tautologie que d’affirmer qu’il faut posséder la parole
pour pouvoir nommer. Or dans ce poéme, c’est un enjeu. Si cette
«femme» nomme, c’est qu’elle sait parler (v. 1376), qu’elle est por-
teuse d’une parole d’ Amour (v. 1319, 1326). Bien que le contexte de
ces cent vers soit avant tout livresque, 1’accent est mis davantage sur le
caractére oral du message que sur I’ouvrage écrit — qui pourtant figure
littéralement dans cette bibliothéque allégorique. A travers son « parler
clair comme ung ange» (v. 1389), c’est la Parole de Dieu et le souffle
de Son Esprit qui touchent les cceurs attentifs. Véhicule du Verbe créa-
teur®, cette parole humaine devient performative: sa présence dans ce
passage opere des transformations radicales aussi bien spirituelles que
littéraires, sémantiques que formelles. Il n’est pas étonnant alors que
les termes employés pour qualifier la voix qui émane directement des
pages de I’ Ancien et du Nouveau Testament: «ung parler d’Esprit et
de feu plain» (v. 1613), soient pratiquement identiques a ceux qui

% Dans le miroir que représente la mort de Louise de Savoie, Marguerite est décrite
comme celle qui a compris la profonde relation d’amour entre sa mére et le divin,
et par conséquent celle qui sait nommer. Lorsqu’elle déclare sa mére «espouse » et
«femme» de Dieu, celle-ci répond a sa fille en public: «C’est tresbien dit,
m’amye, il est ainsy » (v. 2689). Le fait que cette nomination spirituelle soit relatée
dans le contexte d’une glose de I’anéantissement de 1’ame rapproche encore la
figure de Marguerite de son homonyme médiévale en mettant 1’accent sur I’ auto-
rité de la princesse en tant que médiatrice d’une bonne Parole et par extension sur
la valeur de ses écrits.

% Guillaume Brigonnet lui aussi souligne le fait que Dieu parle  travers sa créature.
Voir par exemple sa glose du Ps 84: 9 dans Correspondance, 1, p. 78.



«LA LETTRE ET LA FIGURE » 163

caractérisaient le livre de Marguerite Porete. LLe Mirouer est retenu
comme |’incarnation d’une «parolle vive» (v. 521) qui continue de se
manifester, un feu «que I’on sentoit, en le lisant, bruller», qui détruit
toutes les fausses prisons religieuses et littéraires (v. 1321) et propose
une nouvelle liberté:

O forte Amour, a qui tout est soubzmys

De recevoir ce Rien par ton mistere !

Ceste voix la ne puys ny ne doy taire:

Que ol I’Esprit est divin et vehement,

La liberté y est parfaictement. (3210-3214)

Par ailleurs, cette image du feu qui brale dans le cceur de ceux qui
écoutent et lisent sa parole (v. 1320-1321 et 1325-1326) renvoie de
maniére subtile a la déclaration des apdtres apres que le Christ ressus-
cité leur eut ouvert les yeux sur le chemin d’Emaiis en glosant pour eux
de maniére allégorique les passages de I’Ancien Testament qui le
concernaient: «Ne estoit point nostre cueur ardant en nous quant il
parloit a nous en sa voye & nous declairoit les escriptures [?]»*". Cette
allusion souligne une fois de plus la parenté entre le Mirouer et 1a Bible,
entre la parole de cette «ignorante subtille» (v. 1401) et le Verbe divin.

La convocation du livre de Marguerite Porete dans Les Prisons est
donc au service d’un programme spirituel et littéraire. La nomination
entreprise par cette « vierge si basse» (v..1379) est commentée par son
homonyme du XVI° siécle qui justifie par l1a sa propre écriture. En
effet, la rime «gentil-subtil » que le narrateur emploie pour qualifier
I’Esprit et I’ Amy divins (v. 1327-1328), puis au féminin pour marquer
I’élection de I’auteure®, est la méme que celle utilisée auparavant dans
le livre III des Prisons: «Et le secret d’ung s¢avoir si subtil / M’estoit
monstré par cest Esprit gentil » (v. 829-830). La célébration de I’ ceuvre
médiévale est ainsi une stratégie de Marguerite de Navarre pour souli-
gner I’inspiration divine de sa propre ceuvre et la pertinence de sa
parole poétique.

¥ Lc24: 32, dans la traduction de Jacques Lefévre d’Etaples, vraisemblablement la
version de référence pour Marguerite de Navarre (fac-simile de la 1¥* éd. de 1523
du Nouveau Testament par Simon de Colines, 2 vol., Paris et La Haye, Johnson
Reprint Corp. et Mouton, 1970) I, f. xi.

% «Et par amour I’ignorante subtille / Rendue il a, et sgavante, et gentille » (v. 1401-
1402, «il» désignant le « Gentil Loing Prés»).



164 CATHERINE MULLER

L’insertion du livre de sa prédécesseure est également une occasion
d’illustrer et de valoriser sa propre pratique herméneutique. Une
lecture allégorique de 1’épisode du rocher frappé par Moise pour en
faire «saillir I’eau vive » (v. 1323) intervient au sein méme de la glose
sur le feu d’Amour qui embrase la présomption humaine (v. 1321).
L’ ouvrage médiéval représente cette puissance capable de transformer
la vaine science en sagesse divine et de faire surgir du roc vétérotesta-
mentaire une image usée pour lui insuffler la vie. Comme le Christ est
I’accomplissement de la loi prophétique, ce «livre » se pose en messa-
ger d’une nouvelle allégorie. Le Mirouer, par son dénigrement de 1’ ou-
trecuidance humaine, est le garant et le miroir de la thése principale
des Prisons. Par sa mise en question du faux savoir des docteurs et la
louange de la parole féminine comme signe de spiritualité vivante, il
devient aussi la justification de I’écriture de Marguerite de Navarre et
le fondement de son herméneutique allégorique.

L’ autorité et le pouvoir de ce modele poétique sont plus apparents
encore lorsque, par une reprise lexicale du verbe «saillir», I’ Amour
qui, dans le Mirouer, fait jaillir I’eau du rocher est comparé a la nomi-
nation opérée par Marguerite Porete dont il a été question plus haut:
«Gentil Loing Pres... Et que ce nom est beau! / Il est puyssant pour
faire du tumbeau / Saillir le mort» (v. 1371-1373). On passe de
I’ Ancien au Nouveau Testament, de Moise au Christ, du rocher a la
tombe, de I’eau vive a la résurrection, et du pouvoir d’ Amour dévoilé
par le livre médiéval a la puissance du nom imaginé par son auteure.
Mais plus qu’une simple allusion a la sortie de Lazare ou de Jésus du
tombeau, cette reprise de I’image du jaillissement est I’occasion d’une
interprétation néotestamentaire du passage de I’Exode, c’est-a-dire
d’une glose de la glose, d’un déchainement allégorique, d’une véri-
table «saillie » poétique™. La présence du Mirouer illustre ainsi le lien
fondamentalement paradoxal entre libération théologique et poésie
inspirée. Ce n’est pas un hasard alors si I’image du rocher fendu est
reprise une derniere fois dans ce poeme (v. 1741-1742) pour révéler
que ’eau n’est autre que la voix divine, celle d’un Dieu qui se fait lui-

¥ Au sens ol I'entendra Montaigne: «Les saillies poétiques, qui emportent leur
auteur et le ravissent hors de soy ...» (Les Essais, éd. V.-L. Saulnier, Paris, PUF,
1965, I, ch. 24, p. 174).



«LA LETTRE ET LA FIGURE » 165

méme glossateur de la Parole en proclamant « Ou est I’Esprit, 12 est la
liberté »*.

En résumé, I’exemple du Mirouer dans Les Prisons tient lieu de
modele allégorique et de miroir libérateur. En faisant s’écrouler les
piliers que formaient les livres entassés, le feu de I’Esprit qui soufflait
a travers cet ouvrage médiéval a fait de la liberté le fondement de la
sagesse:

Et dans ce feu, 6 merveilleux miracle,
L’Esprit divin, qui livres et papiers,

Et fundement, murailles et pilliers

Avoit jetté par terre doulcement,

Et les faisoit servir de pavement

Par ou povoys en liberté marcher

Sans plus m’enclorre en eulx, ny m’y cacher.
Cest Esprit 1a des livres me fist maistre

Qui serf en fuz (v. 1536-1544).

Par le biais de cette image du feu, le livre III des Prisons établit le
Mirouer comme source de trois révélations fondamentales: 1’anéantis-
sement du «cuyder», c’est-a-dire du moi présomptueux, de la fausse
science (v. 1321, 1758)*; la vision mystique (v. 1583-1618); et la per-
ception de la voix de Dieu (v. 1619-1745)*%. Au niveau littéral, ce
miroir médiéval aura servi a la connaissance de soi et a I’ atteinte de la
perfection dans la «Vraye union sans separation» avec le divin (v.
1869)*. De plus, en tant que modéle allégorique, il aura permis une
compréhension plus «subtille» des «deux beaulx Testamens»
(v. 1592) de «la Bible / Qui de science est le vray fundement»
(v. 1426-27). On se souvient a ce propos que le Mirouer a été choisi
comme exemple dans Les Prisons car il représente le livre le plus spi-
rituel apres les Ecritures et requiert une subtilité interprétative ana-
logue. Il offre tous les outils herméneutiques nécessaires pour gloser le
dernier poéme de Marguerite de Navarre, puisque celui-ci recéle les
métaphores essentielles de son antécédent médiéval.

% V. 1745 citant II Corinthiens 3: 17.
4 Ce théme est développé dans presque tout le troisiéme livre, surtout pp. 193-198.

Cette voix est présentée comme une promesse d’espoir, de réconfort et de vie éter-
nelle (pp. 190-193).

¥ Voir aussi v. 1927-1928, 1931, 3116, 3120, 3163, 3205-3206.

42



166 CATHERINE MULLER

Le Mirouer se présente en outre comme un enseignement pratique
permettant d’affronter 1a mort en toute sérénité. Les différents exempla
de martyrs et les récits des quatre personnes les plus proches de
Marguerite de Navarre dans leur derniers instants deviennent, grace a
I’ apprentissage de I’anéantissement, des miroirs vivants pour le héros
des Prisons, et par extension des lecteurs/trices.

Enfin, un des propos de cette herméneutique allégorique est de
(re)définir Dieu comme Amour*, non seulement pour privilégier la
grice au détriment de la vertu, mais aussi pour accentuer I’autosuffi-
sance et la circularité du principe créateur. Dans le Mirouer comme
dans Les Prisons, Amour est a la fois I’ msplrateur le sujet, le destina-
taire, le glossateur et I’auteur du livre — qu’il s’agisse des Ecritures ou
de I’ouvrage entrepris par les deux Marguerite. De ce fait, il est le
miroir de toute allégorie, et I’ Allégorie méme*’. Celui que Marguerite
Porete appelle «amans, amez, amour» (113: 16) ou «amour de lui
mesmes» (1: 40), la reine de Navarre le nomme «Tout qui en tous
s’ayme par son amour» (v. 3019) et « Amour tout seul de soymesme
inventeur» (v. 1422). L’ame étant devenue une avec Amour, son chant
renvoie inévitablement (a) la réflexion* créatrice qui le sous-tend.

Au méme titre que la perle évangélique, la « precieuse marguerite »
médiévale est enclose dans 1’écrin de la « Marguerite des Princesses »
pour illuminer le paradoxe de toute écriture allegonque I’asservisse-
ment in€luctable de la poes1e humaine a la Parole qui I'i msplre et la
libére. A la pnson de science, foncierement aliénante, s’oppose une
prison d’ Amour, nécessaire et salutaire. Si elle ne renonce pas volon-
tairement a sa liberté, ’ame ne peut étre délivrée d’elle-méme, et
demeure esclave de son propre moi. De méme, I’écrivaine ne se libére
de la littera qu’ au service de la Figura®’, reflétée par ses deux miroirs
modeles (la Bible, le Mirouer).

“  Déja défini comme tel dans I Jean 4: 16.

S Au sens premier d’Autre (alienus) et dans son acception augustinienne de pur
signe, toujours différé. Sur cet aspect d’ Amour comme principe allégorique dans
I'ceuvre mystique, voir le chapitre « Allégorie, anti-allégorie et auto-allégorése »
dans mon ouvrage déja cité Marguerite Porete et Marguerite d’Oingt de ’autre
coté du miroir, pp. 112-115.

% Dans sa double signification de miroir réfléchissant et de réflexion sur le travall
poétique.

4 Nom parfois attribué a Dieu par les théologiens médiévaux. On se souviendra
notamment de son emploi dans les didascalies du Jeu d’Adam.



«LA LETTRE ET LA FIGURE » 167

Dans I'instant de I’expérience, le feu du langage brille a vif. Par la

médiation de I’image, la briilure peut se dire. Afin d’illustrer ce para-
doxe, I’auteure met en sceéne un protagoniste qui pour comprendre,  la
fin de sa quéte, I’anéantissement de son moi dans la «Deité » (v. 3100),
s’adresse au Rien qu’il était:

[...] Or sus, Rien, que dis tu

En aprochant la divine vertu?

Ne voys tu pas en ung Dieu troys Personnes ?

Racomptes m’en ! Mais quoy, mot tu ne sonnes! (v. 3093-3096)

L’union dans le Silence est indicible®. 11 faut la distance du héros

au narrateur, et la médiation de ce «parler autre »* qu’est I’allégorie,
pour que I’aphasie se transmue en Parole libératrice. C’est alors qu’en
dépit de I'ineffable, Marguerite de Navarre exalte sa liberté et son
pouvoir créateurs en faisant résonner, comme venue du Moyen Age,
une «voix » poétique qu’elle ne peut ni ne doit taire™.

Catherine M. MULLER
Université de Lausanne

48

49

50

Le Mirouer lui aussi déclare Dieu «incomprehensible fors que de luy mesme » (5:
51), celui «de qui I’en ne scet mot dire» (11: 114-116). Guillaume Brigonnet
insiste a son tour sur le fait que le «Tout-Verbe est innominable »
(Correspondance, 1, pp. 148-150). Pour un excellent développement sur la rhéto-
rique de I’indicible dans Les Prisons, on se référera au chapitre 9 de I’ouvrage de
Robert Cottrell, The Grammar of Silence. A Reading of Marguerite de Navarre’s
Poetry (Washington, The Catholic University of America Press, 1986), pp. 243-

310.

Au sens d’alieniloquium défini par Isidore de Séville (Etimologiarum sive origi-
num libri XX, éd W. M. Lindsay, 2 vol., Scriptorum classicorum bibliotheca
Oxoniensis, 1911, Oxford, Clarendon Press, 1962, I, ch. 37, p. 22).

Vers 3212. Dans le Mirouer, I’affirmation de 1’indicible est toujours paradoxale-
ment accompagnée d’un impératif de prise de parole: «Et aussi ne doy je taire /
Vostre beaulté et bonté. / Puissant pour moy estes et sage. / Cecy ne puis je celer»
(122: 59-62).






	"La lettre et la figure" : lecture allégorique du "Mirouer" de Marguerite Porete dans "Les Prisons" de Marguerite de Navarre

