Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 38 (2000)

Artikel: Une tradition réorientée : pélerinage et gallicanisme chez Jean
Thenaud

Autor: Tinguely, Frédéric

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-267004

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-267004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UNE TRADITION REORIENTEE :
PELERINAGE ET GALLICANISME
CHEZ JEAN THENAUD

Sous le double contrdle de la flotte vénitienne et des franciscains du
mont Sion, le pélerinage en Terre sainte tel que peuvent I’effectuer les
Occidentaux des XIV® et XV® siécles présente déja, degré de confort
mis a part, toutes les caractéristiques matérielles de ce qu’on appelle-
rait aujourd’hui un voyage organisé. Cette orchestration nouvelle de
I’itinéraire et des rites se traduit tout naturellement, dans les nom-
breuses relations parvenues jusqu’a nous, par une tendance tres
marquée a I’uniformisation et a I’'invariance : tout comme il s’emploie
a marcher fidélement sur les pas du Christ, le voyageur dévot se plait a
couler son récit dans le moule étroit 1égué par ses devanciers, a témoi-
gner sans la moindre incartade d’une expérience sacrale de nature col-
lective'. La transposition textuelle du parcours imposé, outre qu’elle
interdit toute innovation topographique autre que ponctuelle, tend a
gommer autant qu’il est possible les spécificités liées a I’ancrage his-
torique de chaque voyage de piété. Les pelerins sont toujours en quéte
d’une altérité a la fois spatiale et temporelle. Si les galées vénitiennes
leur offrent I’accés a la lointaine terre de dévotion, les fréres mineurs

' SurI’organisation mise en place par Venise et les fréres mineurs, voir par exemple

Béatrice Dansette, « Les pélerinages occidentaux en Terre Sainte : une pratique de
la “Dévotion moderne” a la fin du Moyen Age ? Relation inédite d’un pélerinage
effectué en 1486 », Archivum Franciscanum Historicum, An. 72, 1979, pp. 105-
428 (contient une abondante bibliographie des relations imprimées rédigées aux
XIV* et XV* siécles). Le caractére extrémement répétitif de ces textes s’explique
sans doute par I’existence d’un petit guide remis aux pelerins par les franciscains
(cf. Josephie Brefeld, A Guidebook for the Jerusalem Pilgrimage in the Late
Middle Ages. A Case for Computer-Aided Textual Criticism, Hilversum, Verloren,
1994). Pour une brillante étude phénoménologique du «fait pélerin», voir
Alphonse Dupront, Du Sacré. Croisades et pélerinages. Images et langages,
Paris, Gallimard, 1987, pp. 34-58.



92 FREDERIC TINGUELY

qui les prennent en charge deés l’arrivée a Jaffa leur donnent les
moyens de pénétrer dans un autre temps en leur facilitant la reconnais-
sance cristalline des Lieux saints et des reliques, en les entrainant aussi
dans le rythme liturgique des priéres et des processions. Entre
mémoire et éternité, le pelerin de Jérusalem ne saurait rencontrer le
Christ sans d’abord se soustraire aux contraintes du siécle”.

La diversification toute relative des textes rédigés a partir de 1480-
1490° favorise sans doute une inscription plus précise du temps
présent dans le discours pélerin. De la méme fagon qu’il donne nou-
vellement a voir des bétes étranges et monstrueuses, le céleébre in-folio
des Sanctae Peregrinationes de Bernard de Breydenbach (1486) peut
ainsi proposer au lecteur un catalogue des dernieres victoires turques
en Méditerranée. Mais tel anachronisme flagrant relevé par Marie-
Christine Gomez-Géraud montre bien que le doyen de la cathédrale de
Mayence ne se soucie guére plus d’actualisation rigoureuse que
d’exactitude zoologique: dans I'un et I’autre cas, le matériau hétéro-
clite accueilli au sein du livre de pelerinage se trouve subordonné a une
visée édifiante, les merveilles exotiques illustrant 1’omnipotence du
Créateur et les conquétes ottomanes justifiant un nouvel appel a la
croisade*. Méme lorsqu’elle prend en considération une histoire toute

% Les sondages effectués par Christiane Deluz sur un corpus de dix récits confir-
ment globalement I’impression d’une absence de conscience historique chez les
pelerins médiévaux (cf. «Indifférence au temps dans les récits de pélerinage (du
XII° au XIV® [en réalité XV*] siecle)?», Annales de Bretagne et des Pays de
I’Ouest, t. 83, 1976, n° 2, pp. 303-313). Sur la survivance de ce phénomeéne jus-
qu’au milieu du XVI* si¢cle de méme que sur les aspects mnémoniques et la tem-
poralité liturgique du peélerinage de Terre sainte, voir la thése monumentale de
Marie-Christine Gomez-Géraud : Le Crépuscule du Grand Voyage. Les récits des
peélerins a Jérusalem (1458-1612), Paris, Champion, 1999, pp. 554, 589-590 et
629-645.

3 Sur cette évolution sensible et les nombreuses tensions qui 1’accompagnent, cf.
Frédéric Tinguely, «Janus en Terre sainte: la figure du pélerin curieux a la
Renaissance », Revue des Sciences Humaines, 245, janvier-mars 1997, pp. 51-65.

4 Cf. Marie-Christine Gomez-Géraud, op. cit., p. 683, qui montre que la reprise
d’Otrante par les Chrétiens n’est pas enregistrée chez Breydenbach alors qu’elle
précede de cinq ans la premiére édition de 1’ouvrage (Mayence, 1486). A noter
toutefois que 1’adaptation francgaise de ce texte par le carme Nicole Le Huen com-
plétera bient6t cette lacune (cf. Le Grant Voyage de Hierusalem, Paris, Frangois
Regnault, 1522, 4°, f. 184 1°).



PELERINAGE ET GALLICANISME CHEZ THENAUD 93

récente, I’information sur les Turcs ou les Mores, sur les massacres de
Chrétiens, les conversions forcées, les humiliations et les avanies, se
trouve le plus souvent réinscrite dans le cycle ancestral et sacré de la
lutte contre les Infideles.

Les marques d’une actualisation autrement plus profonde et plus
problématique peuvent étre repérées dans la relation du cordelier Jean
Thenaud, un texte peu étudié qui constitue pourtant un jalon capital
dans la lente émergence d’une conscience historique et critique chez
les pelerins de Jérusalem. Tel qu’il est publié a Paris, selon toute vrai-
semblance entre 1524 et 1529, le Voyage d’outre mer’ se donne pour-
tant a lire au premier abord comme une relation dévote tout a fait
traditionnelle. L’ appartenance de 1’auteur a ’ordre franciscain, son
amour des reliques et sa «singuliere devotion» pour «la glorieuse
vierge et martire saincte Katherine» (p. 58), sa minutieuse évocation
des quatorze «peregrinations » de Terre sainte et des indulgences plé-
nieres qui y sont attachées: autant d’éléments qui semblent désigner
Thenaud comme un pélerin modele et tendent a dissimuler la nature
extrémement polémique de sa relation. Pour percevoir toute la nou-
veauté de cette écriture pélerine, pour en saisir les enjeux et en mesurer
la portée, il est en effet indispensable de prendre en compte le milieu
précis et le contexte plus général dont le voyage et sa premiere mise en
texte tirent leur origine.

3> Tel est le titre court que j’adopterai désormais pour désigner Le Voyage et itinaire
[sic] de oultre mer faict par frere Jehan Thenaud maistre es ars, docteur en theo-
logie, et gardien des freres mineurs d’Angoulesme, et premierement dudict lieu
d’Angoulesme jusques au Cayre, Paris, En la rue Neufve Nostre Dame a I’en-
seigne Sainct Nicolas, s.d., 8°, 64 f. [BNF: Rés. O2. f. 988]. Pour des raisons pra-
tiques, je renverrai toujours a la seule édition moderne de ce texte: Jean Thenaud,
Le Voyage d’Outremer (Egypte, Mont Sinay, Palestine), éd. Charles Schefer, Paris,
E. Leroux, 1884 [Genéve, Slatkine Reprints, 1971]. En ce qui concerne la date de
la premiére édition, on ne dispose que de la fourchette suivante: 1) a propos de
I’ile de Rhodes, 1I’auteur affirme que les Chevaliers «1’ont gardée jusques a I’an
mil cing cens vingt et trois, auquel temps, non seullement toute Europe, mais Asie
et Affricque ont esté conturbées par guerres intestines et externes qui prendront
leur fin quant il plaira a Nostre Seigneur Dieu» (p. 129); cela semble impliquer
une derniére rédaction légérement postérieure a 1523; 2) la page de titre ne men-
tionne pas la charge d’abbé de Mélinais, dont Thenaud prend possession le 16
février 1530 (n.s.), ce qui suggere une publication avant cette année. A noter
qu’une réimpression du Voyage a probablement paru entre 1531 et 1533 (cf.
J. Engels, «Notice sur Jean Thenaud », Vivarium,VIII, 1970, pp. 116-119).



94 FREDERIC TINGUELY

Sous la protection de Louise de Savoie, Thenaud est avec Frangois
Demoulins le principal artisan du mythe personnel de Frangois
d’Angouléme. Que sa Margarite de France retrace la lignée des
monarques des Gaules «despuys cent quarante quatre ans apres le
deluge », que son Triumphe des Vertuz contribue a «instituer » le succes-
seur de Louis XII ou que ses traités pseudo-kabbalistiques détournent
I’ésotérisme juif au profit du Roi Tres Chrétien, son activité littéraire est
invariablement au service d’un grand projet politique, son écriture prend
a chaque fois forme et sens en fonction d’intéréts qui la déterminent et la
dépassent. Pour le dire sans détours: les rapports de I’homme de plume
et du prince relévent ici moins de I’alliance que de I’allégeance®.

Le pélerinage en Terre sainte, effectué du 2 juillet 1511 au 31 mars
1513 (n.s.), se rattache doublement a la maison d’ Angouléme. Louise
de Savoie prend tout d’abord en charge les frais de voyage’ et confie a
Thenaud une mission dévote dont il s’acquitte scrupuleusement avant
d’en rendre compte avec précision:

Et je fuz au couvent de Bethleem le vingt et uniesme d’aoust [1512],
environ unze heures au matin; auquel lieu premierement offriz en la
saincte chappelle de la Nativité, or, myrrhe, et encens que avoye
apporté et preparé selon le mandement et vouloir de ma souveraine
tresredoubtée et illustre dame, qui vouloit telles choses estre offertes
audict lieu a son intention et de monseigneur a present notre Roy
tresauguste et serenissime (pp. §9-90).

Le voyageur se voit par ailleurs chargé de certains «commandemens »
par Francois d’ Angouléme, lequel désire obtenir des renseignements
sur Chah Ismail et sa capacité a prendre le Turc a revers:

Entre aultres choses, vouloit que fisse mon effort pour aller en Perse
veoir Sophy et s¢avoir quelle estoit sa court; ce que deliberay faire,
mais maintes choses me empeschoyent le susdict voyage (p. 3).

¢  Sur Thenaud et les différentes facettes de son ceuvre de courtisan, voir surtout le
beau livre d’ Anne-Marie Lecocq, Frangois I'" imaginaire. Symbolique et politique
a l’aube de la Renaissance frangaise, Paris, Macula, 1987 voir aussi I’introduc-
tion de Titia J. Schuurs-Jansen a son édition partielle du Triumphe des Vertuz,
Geneve, Droz, 1997. Pour une bréve mise au point, cf. Marie Holban, « Le vrai
Jean Thenaud », in L' Humanisme frangais au début de la Renaissance, Paris, Vrin,
1973, pp. 193-205.

7 Cf. Voyage d’outre mer, p. 2.



PELERINAGE ET GALLICANISME CHEZ THENAUD 95

Le cordelier a beau €tre dévoué, il ne poursuivra effectivement pas jus-
qu’'en Perse et se contentera plus symboliquement de retourner de
Jérusalem au Caire en compagnie d’une prétendue tante du Sophy...
Quoi qu’il en soit de cette rencontre pour le moins opportune avec
I’informatrice révée, le s€jour oriental parait ici lié a des questions
géopolitiques dépassant de bien loin le cadre strict du pélerinage
hiérosolymitain.

Au-dela des instructions particuliéres de la maison d’Angouléme,
le voyage de Thenaud s’inscrit dans le contexte des négociations entre
Louis XII et le Sultan mamelouk Kansuh-al-Ghuri, maitre de I'Egypte
et de la Palestine durant les derniéres années précédant I’ invasion otto-
mane. Du coté égyptien, 1’objectif principal de ce rapprochement est
de récupérer grace a I’intervention du roi de France les galéres et les
hommes capturés par les Chevaliers de Rhodes dans le golfe
d’ Alexandrette en aofit 1510, un épisode qui a provoqué I’arrestation
des marchands occidentaux en Egypte et la fermeture des sanctuaires
latins de Jérusalem. En signe d’ apaisement, le Sultan envoie en France
au printemps 1511 un émissaire porteur de lettres annongant le réta-
blissement de la liberté de négoce pour les sujets frangais et la pro-
chaine réouverture des Lieux saints sous 1’égide de Louis XII. Celui-ci
dépéche alors en ambassade son secrétaire André Le Roy, dont la
mission est de veiller a I’application concréte des promesses mame-
loukes et d’obtenir un geste de bonne volonté de la part des Chevaliers.
Or Thenaud est justement rattaché a la suite de I’ambassadeur; c’est
sous sa protection qu’il accomplit son voyage de piété®.

La politique levantine de Louis XII répond toutefois moins a des
préoccupations dévotes qu’a des intéréts de prestige clairement liés
aux démélés avec la papauté. Apres le succes de la Ligue de Cambrai
contre la Sérénissime (1509), I’ambitieux Jules II a en effet opéré un
total renversement d’alliance en formant une Sainte Ligue destinée a
réduire I’influence frangaise dans la péninsule italienne. La réponse de
Louis XII est sans ambiguité: elle consiste a contrer les prétentions
temporelles du pape en jouant la carte du gallicanisme et en allant
jusqu’a convoquer le concile général de Pise (1511)°. Comme c’était

8 Pour plus de détails contextuels, voir I'introduction de Ch. Schefer au Voyage
d’outre mer, en particulier pp. LVI-LXX.

? Pour une excellente présentation de cette crise gallicane, voir Frédéric
J. Baumgartner, «Louis XII's Gallican Crisis of 1510-13», in Politics, Ideology



96 FREDERIC TINGUELY

déja le cas a I’époque du conflit avec Venise, la position royale est
alors soutenue et légitimée par une importante littérature de propa-
gande, dont les ceuvres de Pierre Gringore forment la composante la
plus satirique alors que le Traicté de la difference des schismes et des
conciles (1511) de Jean Lemaire de Belges s’applique a éclairer le
débat a la lumiére de I’histoire ecclésiastique'®. Dans le contexte de
cette intense polémique, le rapprochement avec le Sultan mamelouk se
charge manifestement d’un double sens: d’un c6té, la réouverture des
Lieux saints sous la protection du roi de France permet de contrer
d’entrée de jeu toute accusation papiste d’impiété ou d’hétérodoxie;
de I’autre, I’attitude étonnamment conciliante du souverain musulman
doit révéler par contraste le scandale d’un successeur de Pierre belli-
queux et fomenteur de discorde.

C’est dans cette logique d’instrumentalisation de la politique orien-
tale que Lemaire de Belges joint & son grand traité gallican La Vraye
Histoire et non fabuleuse du prince Syach Ysmail, dit Sophy ainsi que
le Saufconduit que le souldan baille aux Francois, pour frequenter en
la Terre Saincte, celui-la méme qui motive I’envoi d’un ambassadeur
au Caire et rend possible le pélerinage de Thenaud. Aprés avoir montré
la différence entre schismes et conciles, il s’agit trés précisément, pour
le propagandiste royal, de confronter I’attitude d’un pape divisant la
Chrétienté avec celles du Sophy de Perse et du Sultan d’Egypte, tous
deux ennemis jurés des Turcs et alliés potentiels des Chrétiens''. Cet

and the Law in Early Modern Europe. Essays in honor of J. H. M. Salmon, éd. A.
E. Bakos, University of Rochester Press, 1994, pp. 55-72. Le caractére stratégique
de I’appel au concile est étudié par Jean-Louis Gazzanica, « L’ appel au concile
dans la politique gallicane de la monarchie de Charles VII a Louis XII», Bulletin
de Lintérature Ecclésiastique, LXXXV, 2, avril-juin 1984, pp. 111-129. Sur la
sortie délicate de cette crise, voir Nelson H. Minnich, « The Healing of the Pisan
Schism (1511-1513)», Annuarium Historiae Conciliorum, XV], 1, 1984, pp. 59-
192.

' Pour un rapide aper¢u de cette production de pamphlets, voir Jean-Claude
Margolin, « Pamphlets gallicans et antipapistes (1510-1513): de la Chasse du Cerf
des Cerfs de Gringore au Julius Exclusus d’Erasme », in Traditions polémiques.
Cabhiers V. L. Saulnier, 2, 1984, pp. 21-36. Le Traicté de Jean Lemaire de Belges a
été soigneusement édité par Jennifer Britnell (Genéve, Droz, TLFE, 1997, avec une
excellente introduction et une copieuse bibliographie).

' Cf. Traicté, pp. 238-270. Pour I’ auteur, le contraste entre Jules II et ces souverains
orientaux illustre les deuxiéme et troisiéme «differences» que son ceuvre doit
dégager (cf. pp. 262-263).



PELERINAGE ET GALLICANISME CHEZ THENAUD 97

ouvrage capital dans la perspective qui est la ndtre parait & Lyon en mai
1511; deux mois plus tard, Thenaud quitte son couvent d’ Angouléme
pour un voyage en partie officiel qui doit précisément le conduire
auprés des deux souverains orientaux'?. Presque immanquablement, le
discours gallican imprégne sa relation et y génére des tensions jusque-
13 inconnues dans la littérature de pélerinage.

Le Voyage d’outre mer renferme tout d’abord de multiples allu-
sions plus ou moins claires a la rivalité avec Jules II et au contexte géo-
politique dans lequel elle s’inscrit. Plus encore que la mention de la
monarchie et de 1’église gallicanes (pp. 2 et 35), I’évocation de la
menace hispano-vénitienne (p. 8) ainsi que des « gallées » et « bombar-
diers» du pape (pp. 13-14) rappelle I’atmosphére de crise régnant dans
la Chrétienté occidentale. Des remarques plus précises renvoient
d’ailleurs aux deux terrains, ecclésiastique et militaire, sur lesquels
s’ affrontent Louis XII et Jules II. L’escale génoise est ainsi I’occasion
de faire quelque publicité au concile de Pise et aux prélats gallicans en
les sanctifiant comme par métonymie a 1’aide du Sacro Catino:

En celluy temps, passerent 2 Gennes messieurs les evesques de Lyon,
Rhodes, Engoulesmes et Maguelonne qui venoient d’ung concile
commencé 2 Pise eésquels fut monstré le sainct Creal qui est le vaisseau
auquel Nostre Seigneur mengea I’aigneau pascal, que I’on dit estre
d’esmeraulde si tresbelle que toutes aultres pres ledict joyau perdent
leur lustre (p. 10).

Quant a I’ actualité militaire, elle rattrape le voyageur bien plus tard, au
moment ou il s’appréte a traverser le désert du Sinai. Des lettres que
I’ambassadeur lui fait parvenir dans la petite ville égyptienne de
«Canique », il nous dit en passant qu’elles se révelent

indicatives de maintes choses comme de la journée de Ravenne, de la
mort de monsieur de Fouez et d’ung prodigieux monstre qui nasquit
audict lieu (p. 59).

La nouvelle de la prise de Ravenne, ville papale, par I’armée de Gaston
de Foix apres une terrible bataille engagée le jour de Paques 1512 rap-
pelle au pelerin comme au lecteur la gravité du conflit entre Louis XII

12 Thenaud passe d’ailleurs par Lyon début aofit, puis se rend a Saint-Vallier, bourg
du Dauphiné ou réside alors Frangois d’ Angouléme. D’avril a novembre 1511,
Louis XII séjourne également dans le Lyonnais et le Dauphiné.



98 FREDERIC TINGUELY

et Jules II. En prolongement, 1’allusion a I’enfant monstrueux qui fas-
cinera bientdt les tératologues de Rueff a Lycosthénes et de Boiastuau
a Paré dénonce un tel scandale de fagon criante tout en soulignant,
pour qui connait la morphologie riche de sens de cet hermaphrodite
cornu et ailé, la responsabilité du pape dans le grand chaos italien®.

La dimension antipapale du Voyage d’outre mer se lit aussi, de
mani€re moins évidente mais peut-étre d’autant plus efficace, dans la
mise en paralléle fréquente des réalités orientales et romaines. Lorsque
Thenaud décrit un obélisque d’Alexandrie en précisant qu’il est plus
haut que celui jouxtant la basilique Saint-Pierre, il est possible que la
comparaison n’ait qu’une simple valeur cognitive, qu’elle se déploie
uniquement sur un plan épistémique'’. Le rapprochement de
La Mecque et de Rome produit en revanche un tout autre effet, parti-
culiéerement lorsqu’il est question des

pelerins qui viennent en si grande quantité mesmement en May (car la
sont leurs grands pardons), que en six jubilez de Romme en n’a pas
tant (p. 38).

Associée a I’évocation de la Ka’ba se dressant au cceur d’une « grande
musquette comme le Colisée de Romme ronde» (p. 38) et du calife
Abii Bakr devenu pour I’occasion «Bucabar cardinal qui se apostata
ne nostre saincte foy» (p. 40), la comparaison entre les deux péleri-
nages semble a la fois tourner au désavantage de la ville papale et
induire par contamination axiologique une sorte d’orientalisation du
comparant romain". Le Traicté de la difference des schismes et des

3 Sur le monstre de Ravenne et la lecture qui en est proposée dans les textes du XVI°
siécle, voir 'impeccable édition que Jean Céard a donnée du traité Des Monstres
et prodiges d’ Ambroise Paré (Geneve, Droz, 1971, pp. 7-8 et surtout note 18, pp.
153-155). Dés 1512, le monstre est interprété dans une édition du Chronicon
d’Eusébe de Césarée (Paris, H. Estienne, f. 175) comme un signe des tares affli-
geant I'Italie (orgueil, frivolité, avarice, sodomie, etc.) et justifiant le chéatiment
divin par I’intermédiaire du roi de France. Ce sera aussi le cas chez Caspar Hedio,
Jacob Rueff, Conrad Lycosthénes et Pierre Boaistuau.

14 Ilen va de méme des diverses comparaisons entre réalités égyptiennes et parisiennes
(cf. pp. 44, 46 et 53-54). A propos des différents plans (surtout épistémique et axio-
logique) sur lesquels peuvent fonctionner les analogies, cf. Frédéric Tinguely,
L'Ecriture du Levant a la Renaissance. Enquéte sur les voyageurs frangais dans
I’Empire de Soliman le Magnifique, Genéve, Droz, 2000, ch. V.

15 A noter que la grande mosquée de Damas sera dans la méme logique comparée 2
la basilique Saint-Pierre (cf. p. 114).



PELERINAGE ET GALLICANISME CHEZ THENAUD 99

conciles tendait a christianiser fortement les souverains musulmans;
de fagon tout a fait complémentaire, Thenaud s’applique désormais a
islamiser le siége de la papauté.

Ce genre de dispositif aurait cependant bien des chances de passer
inapercu s’il n’était en quelque sorte mis au jour par d’autres éléments,
éclairé par des prises de position explicites a I’encontre des abus de
I’Eglise romaine. Celle-ci a beau incarner la Vérité au nom de laquelle
sont stigmatisées les différentes sectes orientales, il n’en reste pas
moins que certaines de ses pratiques déviantes sont aussi condam-
nables — et parfois méme plus — que celles des hérétiques. Le danger
d’idolatrie et le trafic des indulgences sont ainsi dénoncés au détour
d’un développement sur les religieux grecs du Saint-Sépulcre :

... 11z consacrent de pain levé, et aprés la consecration, portent le pre-
cieux corps de Nostre Seigneur par toute I’eglise pour estre adoré;
mais le peuple baisse les yeulx en I’adorant, se reputant indigne le
veoir, ou en disant qu’ilz adorent trop mieulx des yeulx spirituelz que
des corporelz, ce qui est vraye adoration. Ilz n’ont pas le sacrement de
confirmation et nyent purgatoire, par quoy leurs prestres et caloyers,
en confession, marchandent avecques leurs penitens pour sgavoir
combien d’argent vouldront bailler lesdictz penitens, et sur eulx
prendront la peine de leurs pechez; c’est la mode des caphars Latins
(pp. 97-98).

Au cceur méme d’un récit de pelerinage, ces remarques d’une tonalité
quasi érasmienne ont pour le moins de quoi surprendre. Elles ne suffi-
sent certes pas a remettre en question le voyage de piété dans son prin-
cipe — Thenaud y restera toujours profondément attaché'® —, mais elles
condamnent clairement la réification du spirituel et surtout la simonie
qui le caractérisent dans les faits pour le plus grand bonheur financier
de la papauté. Un peu comme Erasme ridiculisant Ogygius sans pour
autant cesser de vénérer sainte Genevieéve, le premier adaptateur fran-
cais de I’Eloge de la Folie se trouve tiraillé entre son rejet des pra-
tiques encouragées par Rome et sa profonde dévotion pélerine'’. Cette

611 se présente comme un «pauvre pélerin» dans les ceuvres postérieures 2 son
voyage en Terre sainte, lequel sert d’ailleurs de cadre aux visions du Triumphe des
Vertuz.

17 L adaptation francaise du Morie Encomium (1511) par Thenaud constitue le ch. 9
du «Triumphe de Prudence», le premier traité du Triumphe des Vertuz (cf. pp.
197-250 et le commentaire de T. J. Schuurs-Janssen en introduction, pp. civ-cxii).



100 FREDERIC TINGUELY

formidable tension, sans doute encore exacerbée par I’appartenance de
Thenaud a I’ ordre franciscain, trouve sa résolution dans 1’adhésion aux
theses gallicanes, dans la volonté de soustraire les actes de dévotion a
I’autorité et a la corruption romaines.

Le pélerin peut dés lors s’attaquer ouvertement a la personne de
Jules II sans risquer de paraitre impie. Son itinéraire de retour lui en
offre 1’occasion révée sous la forme d’une escale dans le port sicilien
de Milazzo, d’ou s’apercoivent les signes de I’activité volcanique des
iles Eoliennes, traditionnellement identifiées comme les «cheminées
d’enfer et les forges de Vulcain» (p. 15). Dans un esprit satirique
proche du célébre Julius Exclusus, Thenaud prend soin de nous indi-
quer dans les toutes derniéres pages de sa relation que ses compagnons
et lui ont vu

flamboyer et fumer Boucan et Strongille, cheminées d’enfer bien plus
que n’avoient accoustumé; et disoient ceulx du pays que c’estoyt
pour la reception du pape Julle qui mourut en celluy temps qui, par
ses cruelles guerres, avoit envoyé devant soy infinies ames a Pluto

(p. 144).

Cette brusque relégation du pape aux enfers, outre qu’elle anticipe
le témoignage d’Epistémon aprés sa catabase'®, achéve de rattacher le
Voyage d’outre mer au réseau de textes gallicans rédigés dans les
années 1511-1513. Ce qui jusqu’ici demeurait souvent implicite se
révele désormais au grand jour: le cordelier pelerin prend fait et cause

Certains développements sur les «abuz et folies des caphars », 1a «folie des por-
teurs d’ymages et de reliques» ou encore la «folie des papes» (pp. 224-227 et
244-245) font manifestement écho aux propos tenus dans le Voyage d’outre mer.

¥ Dans la liste des damnés rencontrés par Epistémon, on trouve en effet: «Le pape
Jules crieur de petitz pastez, mais il ne portoit plus sa grande et bougrisque barbe »
(Pantagruel, ch. XXX). On sait par ailleurs que Rabelais a lu le Voyage d’outre
mer, auquel il fait un emprunt explicite dans le Gargantua: «Si de ce vous esmer-
veillez: esmerveillez vous dadvantaige de la queue des beliers de Scythie: que
pesoit plus de trente livres, et des moutons de Surie, esquelz fault (si Tenaud dit
vray) affuster une charrette au cul, pour la porter tant elle est longue et pesante.
Vous ne 1’avez pas telle vous aultres paillards de plat pays» (ch. XVI; cf. Voyage
d’outre mer, p. 43). Sur les correspondances entre Jean Thenaud et le personnage
de frére Jean, voir Marie Holban, « Autour de Jean Thenaud et de frére Jean des
Entonneurs [sic]» et «Sur les traces de frére Jean», Ftudes Rabelaisiennes, IX,

1971, pp. 49-65.



PELERINAGE ET GALLICANISME CHEZ THENAUD 101

pour I’Eglise gallicane et le Roi Treés Chrétien dans leur violent conflit
avec la papauté. Méme si la rédaction définitive de la relation est
nécessairement postérieure d’au moins dix ans a la mort de Jules II
(février 1513), les strates textuelles les plus anciennes, probablement
composées pendant le voyage ou immédiatement apres le retour, appa-
raissent profondément ancrées dans le contexte politique et idéolo-
gique de la crise conciliaire'®.

Que le premier récit de pélerinage publié par un frére mineur® dis-
simule sous ses abords canoniques une telle charge a I’encontre de la
papauté, voila qui constitue un bel exemple d’imitatio subversive, de
réorientation radicale d’un modele générique au profit d’intéréts diffi-
cilement compatibles avec ses fondements mémes. Le geste peut
paraitre étonnant; il n’est cependant pas sans évoquer certaines straté-
gies de recyclage et de détournement exploitées a la méme époque par
les Evangéliques et en particulier par Clément Marot qui, plut6t que de
rompre avec la tradition littéraire, préfére toujours investir d’un
nouveau sens des formes établies et reconnues, mettre a profit «un
ensemble de structures qu’il faut savoir utiliser sans se laisser empri-
sonner par elles »?'.

L’apparition de telles pratiques dans la littérature de pelerinage se
charge toutefois d’une signification particuliére en ce qu’elle suppose
non seulement I’émergence d’un sujet critique au milieu d’un concert
anonyme, mais aussi et surtout I’irruption du moment présent dans le
genre qui normalement s’y soustrait le mieux. Plus encore que le type
d’ancrage contextuel opéré par le pelerin, c’est donc la possibilité
méme de cette actualisation qui constitue un symptome, qui t€émoigne
a sa fagon d’un nouveau rapport au temps a 1’aube de la Modernité. Si
le Voyage d’outre mer ne remet pas en question I’hétérogénéité spa-
tiale sur laquelle repose toute pratique du pelerinage, il limite en
revanche considérablement la dimension atemporelle de 1’espace
sacré. Les Lieux saints ne sont certes pas encore soumis a une critique

¥ Si le gallicanisme de Thenaud ne fait aucun doute, son adhésion aux théses
d’Erasme ne doit en revanche pas étre surestimée. Les récits de tempéte du Voyage
d’outre mer (pp. 143-144) font par exemple la part belle aux pratiques votives
stigmatisées par I’auteur du Naufragium.

% Cf. Marie-Christine Gomez-Géraud, op. cit., p. 259.

2 Cf Gérard Defaux, Le Poéte en son jardin. Etude sur Clément Marot et
I’«Adolescence clémentine», Paris, Champion, 1996, p. 165.



102 FREDERIC TINGUELY

méthodique, mais leur visite et leur vénération, tout en permettant de
rompre avec le rythme habituel des travaux et des jours, n’échappent
déja plus entierement aux vicissitudes de 1’histoire.

Frédéric TINGUELY
Université de Geneéve



	Une tradition réorientée : pèlerinage et gallicanisme chez Jean Thenaud

