
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 38 (2000)

Artikel: Une tradition réorientée : pèlerinage et gallicanisme chez Jean
Thenaud

Autor: Tinguely, Frédéric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-267004

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-267004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE TRADITION REORIENTEE :

PÈLERINAGE ET GALLICANISME
CHEZ JEAN THENAUD

Sous le double contrôle de la flotte vénitienne et des franciscains du
mont Sion, le pèlerinage en Terre sainte tel que peuvent l'effectuer les
Occidentaux des XIVe et XVe siècles présente déjà, degré de confort
mis à part, toutes les caractéristiques matérielles de ce qu'on appellerait

aujourd'hui un voyage organisé. Cette orchestration nouvelle de
l'itinéraire et des rites se traduit tout naturellement, dans les
nombreuses relations parvenues jusqu'à nous, par une tendance très

marquée à l'uniformisation et à l'invariance : tout comme il s'emploie
à marcher fidèlement sur les pas du Christ, le voyageur dévot se plaît à

couler son récit dans le moule étroit légué par ses devanciers, à témoigner

sans la moindre incartade d'une expérience sacrale de nature
collective1. La transposition textuelle du parcours imposé, outre qu'elle
interdit toute innovation topographique autre que ponctuelle, tend à

gommer autant qu'il est possible les spécificités liées à l'ancrage
historique de chaque voyage de piété. Les pèlerins sont toujours en quête
d'une altérité à la fois spatiale et temporelle. Si les galées vénitiennes
leur offrent l'accès à la lointaine terre de dévotion, les frères mineurs

Sur l'organisation mise en place par Venise et les frères mineurs, voir par exemple
Béatrice Dansette, «Les pèlerinages occidentaux en Terre Sainte: une pratique de

la "Dévotion moderne" à la fin du Moyen Age? Relation inédite d'un pèlerinage
effectué en 1486», Archivum Franciscanum Historicum, An. 72, 1979, pp. 105-
428 (contient une abondante bibliographie des relations imprimées rédigées aux
XIVe et XVe siècles). Le caractère extrêmement répétitif de ces textes s'explique
sans doute par l'existence d'un petit guide remis aux pèlerins par les franciscains
(cf. Josephie Brefeld, A Guidebook for the Jerusalem Pilgrimage in the Late
Middle Ages. A Casefor Computer-Aided Textual Criticism, Hilversum, Verloren,
1994). Pour une brillante étude phénoménologique du «fait pèlerin», voir
Alphonse Dupront, Du Sacré. Croisades et pèlerinages. Images et langages,
Paris, Gallimard, 1987, pp. 34-58.



92 FREDERIC TINGUELY

qui les prennent en charge dès l'arrivée à Jaffa leur donnent les

moyens de pénétrer dans un autre temps en leur facilitant la reconnaissance

cristalline des Lieux saints et des reliques, en les entraînant aussi
dans le rythme liturgique des prières et des processions. Entre
mémoire et éternité, le pèlerin de Jérusalem ne saurait rencontrer le
Christ sans d'abord se soustraire aux contraintes du siècle2.

La diversification toute relative des textes rédigés à partir de 1480-
14903 favorise sans doute une inscription plus précise du temps
présent dans le discours pèlerin. De la même façon qu'il donne
nouvellement à voir des bêtes étranges et monstrueuses, le célèbre in-folio
des Sanctae Peregrinationes de Bernard de Breydenbach (1486) peut
ainsi proposer au lecteur un catalogue des dernières victoires turques
en Méditerranée. Mais tel anachronisme flagrant relevé par Marie-
Christine Gomez-Géraud montre bien que le doyen de la cathédrale de
Mayence ne se soucie guère plus d'actualisation rigoureuse que
d'exactitude zoologique: dans l'un et l'autre cas, le matériau hétéroclite

accueilli au sein du livre de pèlerinage se trouve subordonné à une
visée édifiante, les merveilles exotiques illustrant l'omnipotence du
Créateur et les conquêtes ottomanes justifiant un nouvel appel à la
croisade4. Même lorsqu'elle prend en considération une histoire toute

Les sondages effectués par Christiane Deluz sur un corpus de dix récits confirment

globalement l'impression d'une absence de conscience historique chez les

pèlerins médiévaux (cf. « Indifférence au temps dans les récits de pèlerinage (du
XIF au XIVe [en réalité XVe] siècle)?», Annales de Bretagne et des Pays de

l'Ouest, t. 83, 1976, n° 2, pp. 303-313). Sur la survivance de ce phénomène
jusqu'au milieu du XVIe siècle de même que sur les aspects mnémoniques et la
temporalité liturgique du pèlerinage de Terre sainte, voir la thèse monumentale de

Marie-Christine Gomez-Géraud: Le Crépuscule du Grand Voyage. Les récits des

pèlerins à Jérusalem (1458-1612), Paris, Champion, 1999, pp. 554, 589-590 et
629-645.

Sur cette évolution sensible et les nombreuses tensions qui l'accompagnent, cf.
Frédéric Tinguely, «Janus en Terre sainte: la figure du pèlerin curieux à la
Renaissance», Revue des Sciences Humaines, 245, janvier-mars 1997, pp. 51-65.

Cf. Marie-Christine Gomez-Géraud, op. cit., p. 683, qui montre que la reprise
d'Otrante par les Chrétiens n'est pas enregistrée chez Breydenbach alors qu'elle
précède de cinq ans la première édition de l'ouvrage (Mayence, 1486). A noter
toutefois que l'adaptation française de ce texte par le carme Nicole Le Huen
complétera bientôt cette lacune (cf. Le Grant Voyage de Hierusalem, Paris, François
Regnault, 1522, 4°, f. 184 r°).



PELERINAGE ET GALLICANISME CHEZ THENAUD 93

récente, l'information sur les Turcs ou les Mores, sur les massacres de
Chrétiens, les conversions forcées, les humiliations et les avanies, se

trouve le plus souvent réinscrite dans le cycle ancestral et sacré de la
lutte contre les Infidèles.

Les marques d'une actualisation autrement plus profonde et plus
problématique peuvent être repérées dans la relation du cordelier Jean
Thenaud, un texte peu étudié qui constitue pourtant un jalon capital
dans la lente émergence d'une conscience historique et critique chez
les pèlerins de Jérusalem. Tel qu'il est publié à Paris, selon toute
vraisemblance entre 1524 et 1529, le Voyage d'outre mer5 se donne pourtant

à lire au premier abord comme une relation dévote tout à fait
traditionnelle. L'appartenance de l'auteur à l'ordre franciscain, son
amour des reliques et sa «singulière devotion» pour «la glorieuse
vierge et martire saínete Katherine» (p. 58), sa minutieuse évocation
des quatorze «peregrinations» de Terre sainte et des indulgences plé-
nières qui y sont attachées: autant d'éléments qui semblent désigner
Thenaud comme un pèlerin modèle et tendent à dissimuler la nature
extrêmement polémique de sa relation. Pour percevoir toute la
nouveauté de cette écriture pèlerine, pour en saisir les enjeux et en mesurer
la portée, il est en effet indispensable de prendre en compte le milieu
précis et le contexte plus général dont le voyage et sa première mise en
texte tirent leur origine.

Tel est le titre court que j'adopterai désormais pour désigner Le Voyage et itinaire
[sic] de oultre merfaict parfrère Jehan Thenaud maistre es ars, docteur en
théologie, et gardien des frères mineurs d'Angoulesme, et premièrement dudict lieu
d'Angoulesme jusques au Cayre, Paris, En la rue Neufve Nostre Dame à

l'enseigne Sainct Nicolas, s.d., 8°, 64 f. [BNF: Rés. 02. f. 988]. Pour des raisons
pratiques, je renverrai toujours à la seule édition moderne de ce texte : Jean Thenaud,
Le Voyage d'Outremer (Egypte, Mont Sinay, Palestine), éd. Charles Schefer, Paris,
E. Leroux, 1884 [Genève, Slatkine Reprints, 1971]. En ce qui concerne la date de
la première édition, on ne dispose que de la fourchette suivante : 1) à propos de

l'île de Rhodes, l'auteur affirme que les Chevaliers «l'ont gardée jusques à l'an
mil cinq cens vingt et trois, auquel temps, non seullement toute Europe, mais Asie
et Affricque ont esté conturbées par guerres intestines et externes qui prendront
leur fin quant il plaira à Nostre Seigneur Dieu» (p. 129); cela semble impliquer
une dernière rédaction légèrement postérieure à 1523 ; 2) la page de titre ne
mentionne pas la charge d'abbé de Mélinais, dont Thenaud prend possession le 16

février 1530 (n.s.), ce qui suggère une publication avant cette année. A noter
qu'une réimpression du Voyage a probablement para entre 1531 et 1533 (cf.
J. Engels, «Notice sur Jean Thenaud», VïvariKm.VIII, 1970, pp. 116-119).



94 FREDERIC TINGUELY

Sous la protection de Louise de Savoie, Thenaud est avec François
Demoulins le principal artisan du mythe personnel de François
d'Angoulême. Que sa Margarite de France retrace la lignée des

monarques des Gaules «despuys cent quarante quatre ans après le
deluge », que son Triumphe des Veriuz contribue à « instituer » le successeur

de Louis XII ou que ses traités pseudo-kabbalistiques détournent
l'ésotérisme juif au profit du Roi Très Chrétien, son activité littéraire est
invariablement au service d'un grand projet politique, son écriture prend
à chaque fois forme et sens en fonction d'intérêts qui la déterminent et la
dépassent. Pour le dire sans détours : les rapports de l'homme de plume
et du prince relèvent ici moins de l'alliance que de l'allégeance6.

Le pèlerinage en Terre sainte, effectué du 2 juillet 1511 au 31 mars
1513 (n.s.), se rattache doublement à la maison d'Angoulême. Louise
de Savoie prend tout d'abord en charge les frais de voyage7 et confie à

Thenaud une mission dévote dont il s'acquitte scrupuleusement avant
d'en rendre compte avec précision:

Et je fuz au couvent de Bethléem le vingt et uniesme d'aoust [1512],
environ unze heures au matin ; auquel lieu premièrement offriz en la
saínete chappelle de la Nativité, or, myrrhe, et encens que avoye
apporté et preparé selon le mandement et vouloir de ma souveraine
tresredoubtée et illustre dame, qui vouloit telles choses estre offertes
audict lieu à son intention et de monseigneur à present notre Roy
tresauguste et serenissime (pp. 89-90).

Le voyageur se voit par ailleurs chargé de certains « commandemens »

par François d'Angoulême, lequel désire obtenir des renseignements
sur Chah Ismail et sa capacité à prendre le Turc à revers :

Entre aultres choses, vouloit que fisse mon effort pour aller en Perse
veoir Sophy et sçavoir quelle estoit sa court; ce que deliberay faire,
mais maintes choses me empeschoyent le susdict voyage (p. 3).

Sur Thenaud et les différentes facettes de son œuvre de courtisan, voir surtout le
beau livre d'Anne-Marie Lecocq, François Ier imaginaire. Symbolique et politique
à l'aube de la Renaissance française, Paris, Macula, 1987; voir aussi l'introduction

de Titia J. Schuurs-Jansen à son édition partielle du Triumphe des Vertuz,
Genève, Droz, 1997. Pour une brève mise au point, cf. Marie Holban, «Le vrai
Jean Thenaud », in L'Humanismefrançais au début de la Renaissance, Paris, Vrin,
1973, pp. 193-205.

Cf. Voyage d'outre mer, p. 2.



PELERINAGE ET GALLICANISME CHEZ THENAUD 95

Le cordelier a beau être dévoué, il ne poursuivra effectivement pas
jusqu'en Perse et se contentera plus symboliquement de retourner de
Jérusalem au Caire en compagnie d'une prétendue tante du Sophy...
Quoi qu'il en soit de cette rencontre pour le moins opportune avec
l'informatrice rêvée, le séjour oriental paraît ici lié à des questions
géopolitiques dépassant de bien loin le cadre strict du pèlerinage
hiérosolymitain.

Au-delà des instructions particulières de la maison d'Angoulême,
le voyage de Thenaud s'inscrit dans le contexte des négociations entre
Louis XII et le Sultan mamelouk Kansuh-al-Ghuri, maître de l'Egypte
et de la Palestine durant les dernières années précédant l'invasion
ottomane. Du côté égyptien, l'objectif principal de ce rapprochement est
de récupérer grâce à l'intervention du roi de France les galères et les
hommes capturés par les Chevaliers de Rhodes dans le golfe
d'Alexandrette en août 1510, un épisode qui a provoqué l'arrestation
des marchands occidentaux en Egypte et la fermeture des sanctuaires
latins de Jérusalem. En signe d'apaisement, le Sultan envoie en France
au printemps 1511 un émissaire porteur de lettres annonçant le
rétablissement de la liberté de négoce pour les sujets français et la
prochaine réouverture des Lieux saints sous l'égide de Louis XII. Celui-ci
dépêche alors en ambassade son secrétaire André Le Roy, dont la
mission est de veiller à l'application concrète des promesses mame-
loukes et d'obtenir un geste de bonne volonté de la part des Chevaliers.
Or Thenaud est justement rattaché à la suite de l'ambassadeur; c'est
sous sa protection qu'il accomplit son voyage de piété8.

La politique levantine de Louis XII répond toutefois moins à des

préoccupations dévotes qu'à des intérêts de prestige clairement liés
aux démêlés avec la papauté. Après le succès de la Ligue de Cambrai
contre la Serenissime (1509), l'ambitieux Jules II a en effet opéré un
total renversement d'alliance en formant une Sainte Ligue destinée à

réduire l'influence française dans la péninsule italienne. La réponse de

Louis XII est sans ambiguïté: elle consiste à contrer les prétentions
temporelles du pape en jouant la carte du gallicanisme et en allant
jusqu'à convoquer le concile général de Pise (1511)9. Comme c'était

Pour plus de détails contextuels, voir l'introduction de Ch. Schefer au Voyage
d'outre mer, en particulier pp. LVI-LXX.
Pour une excellente présentation de cette crise gallicane, voir Frédéric
J. Baumgartner, «Louis XII's Gallican Crisis of 1510-13», in Politics, Ideology



96 FREDERIC TINGUELY

déjà le cas à l'époque du conflit avec Venise, la position royale est
alors soutenue et légitimée par une importante littérature de propagande,

dont les œuvres de Pierre Gringore forment la composante la

plus satirique alors que le Traicté de la difference des schismes et des
conciles (1511) de Jean Lemaire de Belges s'applique à éclairer le
débat à la lumière de l'histoire ecclésiastique10. Dans le contexte de
cette intense polémique, le rapprochement avec le Sultan mamelouk se

charge manifestement d'un double sens: d'un côté, la réouverture des

Lieux saints sous la protection du roi de France permet de contrer
d'entrée de jeu toute accusation papiste d'impiété ou d'hétérodoxie;
de l'autre, l'attitude étonnamment conciliante du souverain musulman
doit révéler par contraste le scandale d'un successeur de Pierre
belliqueux et fomenteur de discorde.

C'est dans cette logique d'instrumentalisation de la politique orientale

que Lemaire de Belges joint à son grand traité gallican La Vraye
Histoire et non fabuleuse du prince Syach Ysmail, dit Sophy ainsi que
le Saufconduit que le souldan baille aux François, pourfrequenter en
la Terre Saínete, celui-là même qui motive l'envoi d'un ambassadeur
au Caire et rend possible le pèlerinage de Thenaud. Après avoir montré
la différence entre schismes et conciles, il s'agit très précisément, pour
le propagandiste royal, de confronter l'attitude d'un pape divisant la
Chrétienté avec celles du Sophy de Perse et du Sultan d'Egypte, tous
deux ennemis jurés des Turcs et alliés potentiels des Chrétiens11. Cet

and the Law in Early Modern Europe. Essays in honor ofJ. H. M. Salmon, éd. A.
E. Bakos, University of Rochester Press, 1994, pp. 55-72. Le caractère stratégique
de l'appel au concile est étudié par Jean-Louis Gazzanica, «L'appel au concile
dans la politique gallicane de la monarchie de Charles VII à Louis XII», Bulletin
de Littérature Ecclésiastique, LXXXV, 2, avril-juin 1984, pp. 111-129. Sur la
sortie délicate de cette crise, voir Nelson H. Minnich, «The Healing of the Pisan
Schism (1511-1513)», Annuarium Historiae Conciliorum, XVI, 1, 1984, pp. 59-
192.

10 Pour un rapide aperçu de cette production de pamphlets, voir Jean-Claude
Margolin, «Pamphlets gallicans et antipapistes (1510-1513) : de la Chasse du Cerf
des Cerfs de Gringore au Julius Exclusus d'Erasme», in Traditions polémiques.
Cahiers V. L Saulnier, 2, 1984, pp. 21-36. Le Traicté de Jean Lemaire de Belges a
été soigneusement édité par Jennifer Britnell (Genève, Droz, TLF, 1997, avec une
excellente introduction et une copieuse bibliographie).

11 Cf. Traicté, pp. 238-270. Pour l'auteur, le contraste entre Jules II et ces souverains
orientaux illustre les deuxième et troisième «differences» que son œuvre doit
dégager (cf. pp. 262-263).



PELERINAGE ET GALLICANISME CHEZ THENAUD 97

ouvrage capital dans la perspective qui est la nôtre paraît à Lyon en mai
1511 ; deux mois plus tard, Thenaud quitte son couvent d'Angoulême
pour un voyage en partie officiel qui doit précisément le conduire
auprès des deux souverains orientaux12. Presque immanquablement, le
discours gallican imprègne sa relation et y génère des tensions jusque-
là inconnues dans la littérature de pèlerinage.

Le Voyage d'outre mer renferme tout d'abord de multiples
allusions plus ou moins claires à la rivalité avec Jules II et au contexte
géopolitique dans lequel elle s'inscrit. Plus encore que la mention de la
monarchie et de l'église gallicanes (pp. 2 et 35), l'évocation de la
menace hispano-vénitienne (p. 8) ainsi que des «gallees» et «bombardiers»

du pape (pp. 13-14) rappelle l'atmosphère de crise régnant dans
la Chrétienté occidentale. Des remarques plus précises renvoient
d'ailleurs aux deux terrains, ecclésiastique et militaire, sur lesquels
s'affrontent Louis XII et Jules II. L'escale génoise est ainsi l'occasion
de faire quelque publicité au concile de Pise et aux prélats gallicans en
les sanctifiant comme par métonymie à l'aide du Sacro Catino:

En celluy temps, passèrent à Gennes messieurs les evesques de Lyon,
Rhodes, Engoulesmes et Maguelonne qui venoient d'ung concile
commencé à Pise èsquels fut monstre le sainct Creai qui est le vaisseau
auquel Nostre Seigneur mengea l'aigneau pascal, que l'on dit estre
d'esmeraulde si tresbelle que toutes aultres près ledici joyau perdent
leur lustre (p. 10).

Quant à l'actualité militaire, elle rattrape le voyageur bien plus tard, au
moment où il s'apprête à traverser le désert du Sinai. Des lettres que
l'ambassadeur lui fait parvenir dans la petite ville égyptienne de

«Canique», il nous dit en passant qu'elles se révèlent

indicatives de maintes choses comme de la journée de Ravenne, de la
mort de monsieur de Fouez et d'ung prodigieux monstre qui nasquit
audict lieu (p. 59).

La nouvelle de la prise de Ravenne, ville papale, par l'armée de Gaston
de Foix après une terrible bataille engagée le jour de Pâques 1512
rappelle au pèlerin comme au lecteur la gravité du conflit entre Louis XII

Thenaud passe d'ailleurs par Lyon début août, puis se rend à Saint-Vallier, bourg
du Dauphiné où réside alors François d'Angoulême. D'avril à novembre 1511,
Louis XII séjourne également dans le Lyonnais et le Dauphiné.



98 FREDERIC TINGUELY

et Jules II. En prolongement, l'allusion à l'enfant monstrueux qui
fascinera bientôt les tératologues de Rueff à Lycosthènes et de Boiastuau
à Paré dénonce un tel scandale de façon criante tout en soulignant,
pour qui connaît la morphologie riche de sens de cet hermaphrodite
cornu et ailé, la responsabilité du pape dans le grand chaos italien13.

La dimension antipapale du Voyage d'outre mer se lit aussi, de
manière moins évidente mais peut-être d'autant plus efficace, dans la
mise en parallèle fréquente des réalités orientales et romaines. Lorsque
Thenaud décrit un obélisque d'Alexandrie en précisant qu'il est plus
haut que celui jouxtant la basilique Saint-Pierre, il est possible que la
comparaison n'ait qu'une simple valeur cognitive, qu'elle se déploie
uniquement sur un plan épistémique14. Le rapprochement de
La Mecque et de Rome produit en revanche un tout autre effet,
particulièrement lorsqu'il est question des

pèlerins qui viennent en si grande quantité mesmement en May (car là
sont leurs grands pardons), que en six jubilez de Romme en n'a pas
tant (p. 38).

Associée à l'évocation de la Ka'ba se dressant au cœur d'une «grande
musquette comme le Colisée de Romme ronde» (p. 38) et du calife
Abu Bakr devenu pour l'occasion «Bucabar cardinal qui se apostata
ne nostre saínete foy » (p. 40), la comparaison entre les deux pèlerinages

semble à la fois tourner au désavantage de la ville papale et
induire par contamination axiologique une sorte d'orientalisation du

comparant romain15. Le Traicté de la difference des schismes et des

Sur le monstre de Ravenne et la lecture qui en est proposée dans les textes du XVIe
siècle, voir l'impeccable édition que Jean Céard a donnée du traité Des Monstres
et prodiges d'Ambroise Paré (Genève, Droz, 1971, pp. 7-8 et surtout note 18, pp.
153-155). Dès 1512, le monstre est interprété dans une édition du Chronicon
d'Eusèbe de Cesaree (Paris, H. Estienne, f. 175) comme un signe des tares
affligeant l'Italie (orgueil, frivolité, avarice, sodomie, etc.) et justifiant le châtiment
divin par l'intermédiaire du roi de France. Ce sera aussi le cas chez Caspar Hedió,
Jacob Rueff, Conrad Lycosthènes et Pierre Boaistuau.

Il en va de même des diverses comparaisons entre réalités égyptiennes et parisiennes
(cf. pp. 44,46 et 53-54). A propos des différents plans (surtout épistémique et
axiologique) sur lesquels peuvent fonctionner les analogies, cf. Frédéric Tinguely,
L'Ecriture du Levant à la Renaissance. Enquête sur les voyageurs français dans

l'Empire de Soliman le Magnifique, Genève, Droz, 2000, ch. V.

A noter que la grande mosquée de Damas sera dans la même logique comparée à

la basilique Saint-Pierre (cf. p. 114).



PELERINAGE ET GALLICANISME CHEZ THENAUD 99

conciles tendait à christianiser fortement les souverains musulmans ;

de façon tout à fait complémentaire, Thenaud s'applique désormais à

islamiser le siège de la papauté.
Ce genre de dispositif aurait cependant bien des chances de passer

inaperçu s'il n'était en quelque sorte mis au jour par d'autres éléments,
éclairé par des prises de position explicites à rencontre des abus de

l'Eglise romaine. Celle-ci a beau incarner la Vérité au nom de laquelle
sont stigmatisées les différentes sectes orientales, il n'en reste pas
moins que certaines de ses pratiques déviantes sont aussi condamnables

- et parfois même plus - que celles des hérétiques. Le danger
d'idolâtrie et le trafic des indulgences sont ainsi dénoncés au détour
d'un développement sur les religieux grecs du Saint-Sépulcre:

ilz consacrent de pain levé, et après la consecration, portent le
précieux corps de Nostre Seigneur par toute l'église pour estre adoré;
mais le peuple baisse les yeulx en l'adorant, se reputant indigne le
veoir, ou en disant qu'ilz adorent trop mieulx des yeulx spirituelz que
des corporelz, ce qui est vraye adoration. Hz n'ont pas le sacrement de
confirmation et nyent purgatoire, par quoy leurs prestres et caloyers,
en confession, marchandent avecques leurs penitens pour sçavoir
combien d'argent vouldront bailler lesdictz penitens, et sur eulx
prendront la peine de leurs péchez ; c'est la mode des caphars Latins
(pp. 97-98).

Au cœur même d'un récit de pèlerinage, ces remarques d'une tonalité
quasi érasmienne ont pour le moins de quoi surprendre. Elles ne suffisent

certes pas à remettre en question le voyage de piété dans son principe

- Thenaud y restera toujours profondément attaché16 -, mais elles
condamnent clairement la réification du spirituel et surtout la simonie
qui le caractérisent dans les faits pour le plus grand bonheur financier
de la papauté. Un peu comme Erasme ridiculisant Ogygius sans pour
autant cesser de vénérer sainte Geneviève, le premier adaptateur français

de l'Eloge de la Folie se trouve tiraillé entre son rejet des
pratiques encouragées par Rome et sa profonde dévotion pèlerine17. Cette

Il se présente comme un «pauvre pèlerin» dans les œuvres postérieures à son

voyage en Terre sainte, lequel sert d'ailleurs de cadre aux visions du Triumphe des
Vertuz.

L'adaptation française du Moriœ Encomium (1511) par Thenaud constime le ch. 9
du «Triumphe de Prudence», le premier traité du Triumphe des Vertuz (cf. pp.
197-250 et le commentaire de T. J. Schuurs-Janssen en introduction, pp. civ-cxii).



100 FREDERIC TINGUELY

formidable tension, sans doute encore exacerbée par l'appartenance de
Thenaud à l'ordre franciscain, trouve sa résolution dans l'adhésion aux
thèses gallicanes, dans la volonté de soustraire les actes de dévotion à

l'autorité et à la corruption romaines.
Le pèlerin peut dès lors s'attaquer ouvertement à la personne de

Jules II sans risquer de paraître impie. Son itinéraire de retour lui en
offre l'occasion rêvée sous la forme d'une escale dans le port sicilien
de Milazzo, d'où s'aperçoivent les signes de l'activité volcanique des
îles Eoliennes, traditionnellement identifiées comme les «cheminées
d'enfer et les forges de Vulcain» (p. 15). Dans un esprit satirique
proche du célèbre Julius Exclusus, Thenaud prend soin de nous indiquer

dans les toutes dernières pages de sa relation que ses compagnons
et lui ont vu

flamboyer et fumer Boucan et Strongille, cheminées d'enfer bien plus
que n'avoient accoustumé; et disoient ceulx du pays que c'estoyt
pour la reception du pape Julie qui mourut en celluy temps qui, par
ses cruelles guerres, avoit envoyé devant soy infinies ames à Pluto
(P* 144).

Cette brusque relégation du pape aux enfers, outre qu'elle anticipe
le témoignage d'Epistémon après sa catábase18, achève de rattacher le
Voyage d'outre mer au réseau de textes gallicans rédigés dans les
années 1511-1513. Ce qui jusqu'ici demeurait souvent implicite se
révèle désormais au grand jour: le cordelier pèlerin prend fait et cause

Certains développements sur les « abuz et folies des caphars », la « folie des
porteurs d'ymages et de reliques» ou encore la «folie des papes» (pp. 224-227 et
244-245) font manifestement écho aux propos tenus dans le Voyage d'outre mer.

Dans la liste des damnés rencontrés par Epistémon, on trouve en effet : « Le pape
Jules crieur de petitz pastez, mais il ne portoit plus sa grande et bougrisque barbe »

(Pantagruel, ch. XXX). On sait par ailleurs que Rabelais a lu le Voyage d'outre
mer, auquel il fait un emprunt explicite dans le Gargantua: « Si de ce vous esmer-
veillez : esmerveillez vous dadvantaige de la queue des béliers de Scythie : que
pesoit plus de trente livres, et des moutons de Surie, esquelz fault (si Tenaud dit
vray) affuster une charrette au cul, pour la porter tant elle est longue et pesante.
Vous ne l'avez pas telle vous aultres paillards de plat pays» (ch. XVI; cf. Voyage
d'outre mer, p. 43). Sur les correspondances entre Jean Thenaud et le personnage
de frère Jean, voir Marie Holban, « Autour de Jean Thenaud et de frère Jean des

Entonneurs [sic]» et «Sur les traces de frère Jean», Etudes Rabelaisiennes, IX,
1971, pp. 49-65.



PELERINAGE ET GALLICANISME CHEZ THENAUD 101

pour l'Eglise gallicane et le Roi Très Chrétien dans leur violent conflit
avec la papauté. Même si la rédaction définitive de la relation est
nécessairement postérieure d'au moins dix ans à la mort de Jules II
(février 1513), les strates textuelles les plus anciennes, probablement
composées pendant le voyage ou immédiatement après le retour,
apparaissent profondément ancrées dans le contexte politique et idéologique

de la crise conciliaire19.

Que le premier récit de pèlerinage publié par un frère mineur20
dissimule sous ses abords canoniques une telle charge à l'encontre de la
papauté, voilà qui constitue un bel exemple d'imitado subversive, de
réorientation radicale d'un modèle générique au profit d'intérêts
difficilement compatibles avec ses fondements mêmes. Le geste peut
paraître étonnant; il n'est cependant pas sans évoquer certaines stratégies

de recyclage et de détournement exploitées à la même époque par
les Evangéliques et en particulier par Clément Marot qui, plutôt que de

rompre avec la tradition littéraire, préfère toujours investir d'un
nouveau sens des formes établies et reconnues, mettre à profit «un
ensemble de structures qu'il faut savoir utiliser sans se laisser emprisonner

par elles »21.

L'apparition de telles pratiques dans la littérature de pèlerinage se

charge toutefois d'une signification particulière en ce qu'elle suppose
non seulement l'émergence d'un sujet critique au milieu d'un concert
anonyme, mais aussi et surtout l'irruption du moment présent dans le

genre qui normalement s'y soustrait le mieux. Plus encore que le type
d'ancrage contextuel opéré par le pèlerin, c'est donc la possibilité
même de cette actualisation qui constitue un symptôme, qui témoigne
à sa façon d'un nouveau rapport au temps à l'aube de la Modernité. Si
le Voyage d'outre mer ne remet pas en question l'hétérogénéité
spatiale sur laquelle repose toute pratique du pèlerinage, il limite en
revanche considérablement la dimension atemporelle de l'espace
sacré. Les Lieux saints ne sont certes pas encore soumis à une critique

Si le gallicanisme de Thenaud ne fait aucun doute, son adhésion aux thèses
d'Erasme ne doit en revanche pas être surestimée. Les récits de tempête du Voyage
d'outre mer (pp. 143-144) font par exemple la part belle aux pratiques votives
stigmatisées par l'auteur du Naufragium.
Cf. Marie-Christine Gomez-Géraud, op. cit., p. 259.

Cf. Gérard Defaux, Le Poète en son jardin. Etude sur Clément Marot et
¡'«Adolescence clémentine», Paris, Champion, 1996, p. 165.



102 FREDERIC TINGUELY

méthodique, mais leur visite et leur vénération, tout en permettant de

rompre avec le rythme habituel des travaux et des jours, n'échappent
déjà plus entièrement aux vicissitudes de l'histoire.

Frédéric Tinguely
Université de Genève


	Une tradition réorientée : pèlerinage et gallicanisme chez Jean Thenaud

