
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 38 (2000)

Artikel: Leon Battista Alberti e le "Strutture" del discorso familiare fra medioevo
e rinasscimento

Autor: Danzi, Massimo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-267002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-267002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LEON BATTISTA ALBERTI
E LE «STRUTTURE»

DEL DISCORSO FAMILIARE
FRA MEDIOEVO E RINASCIMENTO

L'opera letteraria dell'Alberti, disponibile oggi interamente nella
parte volgare, grazie all'edizione fornita da Cecil Grayson fra 1960 e

19731, e parzialmente per quella latina, ha rilanciato su nuove e più
solide basi l'attenzione per uno dei principali attori dell'umanesimo
italiano. I contributi, numerosi già prima di tale evento, sono andati
così aumentando per opera di studiosi appartenenti spesso a discipline
diverse, che nel nome di Alberti e della sua multiforme produzione
hanno ritrovato - nei casi migliori - la ragione di quell'unità delle arti
che è tratto distintivo del mondo di antico regime e, particolarmente, di
un'epoca come quella umanistico-rinascimentale. Considerando qui
solo l'opera «letteraria», storici dell'arte e dell'architettura, storici
economici (nel solco delle fondamentali indagini di Armando Sapori)
e del diritto (Tamassia e Bellomo); studiosi di storia sociale, con
apporti crescenti sempre più dalla scuola anglo-americana (Richard
Goldthwaite, David Herlihy, i Kent, per non citarne che alcuni) e francese

(Christiane Klapisch-Zuber) ; storici delle idee e del pensiero (del
1930 è la vecchia, ma sempre importante monografia di Paul Henri
Michel; del 1969 quella di Gadol), cui s'aggiungono naturalmente gli
studiosi dell'Umanesimo, sul duplice ma complementare fronte
dell'attività filologica (fra tutti Hans Baron e Paul Oskar Kristeller) o
invece più filosofica (Eugenio Garin e Cesare Vasoli), fino alla recente
e collettiva impresa di una Storia delle donne diretta da Duby e Perrot
(1990), hanno trovato in Alberti (e nello sfondo della Firenze della
metà del secolo, sul quale la sua opera è in gran parte proiettata) occa-

1 Leon Battista Alberti, Opere volgari, a cura di Cecil Grayson, Bari, Laterza, 1960-
1973, 3 voli. (Collezione «Scrittori d'Italia», 218, 234 e 254).



62 MASSIMO DANZI

sione di fertile confronto e avanzamento dei rispettivi metodi e campi
di interesse. Col risultato di precisare meglio la complessa fisionomia
di un periodo in precedenza appannaggio soprattutto degli storici
dell'Umanesimo2.

A fronte di una bibliografia spesso diluviale per molti e più fortunati

temi albertiani, altri aspetti restano invece ancora da indagare e,
fra questi, quello che qui si è scelto di privilegiare perché partecipe di
una ricca e secolare tradizione che in Alberti raggiunge, fra Medioevo
e Rinascimento, la sua più compiuta espressione volgare. Alludo alla
riflessione che l'Umanista conduce in diverse sue opere, per circa un
quarantennio fra 1433 e 1470, sul tema della «casa» e della «famiglia»,

tema rimasto curiosamente ai margini anche delle più recenti
ricerche di storia sociale che hanno trattato - per quest'epoca - della
«famiglia» nella società italiana e fiorentina in ispecie3.

Scopo del presente scritto è dunque esplorare, nelle sue linee
principali, il formarsi fra mondo classico e età medievale di una riflessione
specifica sulla casa e sulla famiglia: riflessione che tocca il suo punto
più alto - a mio giudizio - proprio nell'Alberti del trattato in volgare
De Familia (1433-1440 circa)4.

Rinuncio a documentare nel dettaglio le direzioni di ricerca espresse dagli studiosi
che ho ricordato, non essendo intenzione di queste pagine un consuntivo dello
stato dei lavori in campo albertiano (se non limitatamente al tema della «famiglia»,

che qui interessa).

Esemplare l'esclusione dell'Alberti dal pur importante quadro tracciato da
Emesto Sestan, La famiglia nella società del Quattrocento, ora in Emesto Sestan,
Scritti vari. Introduzione di Marino Berengo, Firenze, Casa Editrice Le Lettere,
1989, voi. II, pp. 245-272. Mentre, fra i contributi importanti sulla famiglia
toscana del Quattrocento va citato almeno lo stadio delle fonti catastali condotto
da David Herlihy e Christiane Klapisch-Zuber, Les Toscans et leurs familles. Une
étude du catasto florentin de 1427, Paris, Presse de la Fondation Nationale des
Sciences politiques, 1978 (trad. it. Bologna, Il Mulino, 1988).

Cito il testo, con indicazione del libro e righi, dalla edizione più recente : Leon
Battista Alberti, / libri della famiglia, a cura di Ruggiero Romano e Alberto
Tenenti. Nuova edizione a cura di Francesco Furlan, Torino, Einaudi, 19943 (ma
derivo il titolo e la sua datazione dallo scritto autobiografico della Vita, definitivamente

acquisito all'Alberti dopo lo studio e l'edizione procuratane da Riccardo
Fubini - Anna Menci Gallorini, «L'autobiografia di Leon Battista Alberti. Studio
e edizione», Rinascimento, s. II, XII, 1972, pp. 21-78).



LEON BATTISTA ALBERTI 63

Quel quarto decennio del Quattrocento, in cui cade la composizione

del trattato, non è decisivo però solo per le sorti della privata
«famiglia alberta», da poco riammessa a Firenze dopo un bando di
eccezionale durezza e lunghezza che aveva ridotto gli Alberti da una
delle famiglie più ricche e potenti di Firenze a uno stato di rovina e
impoverimento5. Quegli anni sono decisivi altresì per la storia civile e

politica tutta di Firenze, con la svolta radicale che nel settembre del
1434 porta al governo Cosimo de' Medici ai danni della parte oligarchica

capeggiata da Rinaldo degli Albizzi e instaura nei fatti un
governo della città destinato a durare per sessant'anni esatti, fino alla
morte di Lorenzo e all'esilio che, a sua volta, la Repubblica fiorentina
imporrà, nel 1494, alla famiglia dei Medici. Quegli avvenimenti
fiorentini, a partire dal 1434, costituiscono in qualche modo lo sfondo sul
quale si proietta la costruzione albertiana della «famiglia» e il
governo dei Medici, che gli storici si accordano a giudicare nella sua
evoluzione sempre più principesco e tirannico - basato com'era sul

potere assoluto conquistato dalla consorteria6 - va tenuto presente
avvicinando le tappe principali che scandiscono la costruzione familiare

di Alberti: a partire proprio dalla strutturazione che il tema
assume nel De Familia, la cui composizione cade esattamente a
cavallo di quegli avvenimenti.

L'« esilio», eccezionalmente lungo per la prassi del tempo (1389-1428), impoverì
una consorteria che, secondo la testimonianza attendibile dello stesso De Familia,
partecipava per più di un trentaduesimo a tutta la spesa del comune di Firenze : « E
sono e' nostri Alberti sempre a' bisogni della patria nostra non poco stati utilissimi.

Truovasi che de' trenta e due denari, e' quali la patria nostra in que' tempi
spendeva, sempre di quegli più che uno era aggiunto dalla famiglia nostra» (II
2145-48). Alto e drammatico, si leva in tutta l'opera il lamento per l'esilio subito.

Repubblicano nella forma, lo stile della politica fiorentina diviene lentamente
principesco nella forma e nella sostanza, attraverso la costruzione da parte
medicea di una fitta ed efficace rete di amicizie e relazioni personali che mirava -
in una con altre misure - al controllo della società fiorentina. Su tale evoluzione,
cfr. per es. Nicolai Rubinstein, J7 governo di Firenze sotto i Medici (1434-1494),
Firenze, La Nuova Italia, 1971. Fra gli strumenti di quel dominio, va ricordata la
politica fiscale medicea tesa all'impoverimento delle famiglie avverse dell'oligarchia:

cfr., per es., Armando Sapori, «Cosimo Medici e un «patto giurato» a
Firenze nel 1449», in Studi di storia economica. Secoli XII1-X1V-XV, Firenze,
Sansoni, 19823, vol. I, pp. 407-426. Un preciso accenno alla questione dell'erario
fiorentino si legge nel II libro del De Familia, 2125-2131.



64 MASSIMO DANZI

Un segno tangibile di quella congiuntura si avverte, intanto, nella
struttura che il testo prende nell'arco dei quasi dieci anni della sua
composizione. Il De Familia, infatti, passa da un primo progetto
realizzato, come informa la Vita, a Roma in tre libri fra 1433 e '34 - gli
attuali tre primi libri, sul rapporto fra giovani e anziani e sull'educazione

dei giovani (I libro), sulla scelta della moglie e il matrimonio (II
libro) e sulla amministrazione della famiglia (III libro) - a un secondo,
caratterizzato dall'aggiunta, anni dopo in occasione del Certame coronario

promosso a Firenze nel 1441, di un quarto libro sul tema
dell'amicizia7. L'aggiunta di quel quarto libro, tardo per composizione
e spurio (è parso a qualcuno) per il tema stesso che inseriva in una
trattazione condotta fino ad allora tutta internamente alla «famiglia», e
che anzi della famiglia presentava una visione in qualche modo autarchica

e autosufficiente, rappresenta bene - a mio avviso - lo stimolo
che per Alberti dovette farsi cogente nella nuova situazione politica ad

aprire il discorso sulla famiglia alla dimensione pubblica dell'amicizia
e delle relazioni sociali. Proprio il rientro dei Medici e la politica di
lento svuotamento del potere degli avversari e di rafforzamento invece
della propria consorteria, perseguita da Cosimo attraverso la creazione
di una efficace rete di amicizie e alleanze personali, dimostrava meglio
di ogni altro fatto come le sorti della consorteria non potessero più
affidarsi solo ad una buona gestione interna, ma richiedessero un'uguale
considerazione per le relazioni sociali: relazioni anzi, com'era divenuto

presto evidente, assolutamente necessarie perché una famiglia
semplicemente potesse sussistere8.

Nel testo Grayson, i titoli (in latino) dei tre primi libri sono rispettivamente: Liber
primusfamille: De officio senum ergajuvenes et minorum erga maiores et de edu-
candis liberis (I) ; Liber secundus De Familia : De re uxoria (II) e Liber tertius
Familie: Oeconomicus (III). Ma la tradizione manoscritta mostra anche accorpamenti

diversi (per es. di I e II libro soltanto), con o senza titoli. Il quarto, legato al

certame «de amicitia» del 1441, ha titolo Liber quartus familie: de amicitia.

L'incomprensione del progetto albertiano è giunta, nel nostro secolo, fino a
pubblicare un De Familia senza il quarto libro: Leon Battista Alberti, Iprimi tre libri
della Famiglia, annotati da Francesco Carlo Pellegrini, Firenze, Sansoni, 1911,
edizione importante, nella ristampa riveduta di Raffaele Spongano (Firenze,
Sansoni, 1946), perché a tutt'oggi quella dotata del commento più ricco. Sulla
prospettiva diversa che gli sconvolgimenti seguiti al rientro mediceo a Firenze del
1434 impongono ad Alberti ho inisistito nel mio «Fra 'oikos' e 'polis': sul
pensiero familiare di Leon Battista Alberti», in La memoria e la città. Scritture sto-



LEON BATTISTA ALBERTI 65

Di quell'evoluzione, Alberti doveva in qualche modo essere
cosciente. Lo dimostra il confronto del De Familia del 1433-34,
nell'originario progetto in tre soli libri, con il più tardo trattato di
architettura, composto attorno alla metà del secolo 1447-1452) e nel quale
il tema familiare rappresenta il motore del «fare» dell'architetto. Il
tema richiederebbe più spazio, ma basterà qui ricordare come l'equazione

«padre di famiglia - architetto» discenda, quasi ad ogni pagina
del De re aedificatoria, dall'equivalenza più generale di «urbs» e

«familia». «Civitas - scrive Alberti - maxima quaedam est domus, et
contra domus maxima quaedam est civitas » (I ix). De Familia e trattato

di architettura sono dunque testi strettamente implicati nel
pensiero familiare dell'umanista, che anche quando ci parla d'architettura
parte da quel nucleo propulsore. Non sarà un caso se proprio in questi
due testi (e solo in questi due testi) troviamo le uniche due definizioni
precise di «famiglia» che, poste a confronto, dimostrano come ormai,
alla metà del secolo, il De re aedificatoria registri in toto quella nuova
dimensione sociale della consorteria9.

Una tale lucida coscienza del proprio oggetto non contrasta con la
diffusione che il tema ha nell'opera albertiana, dove trapassa dall'ambito

degli scritti morali a quello, come visto, del più tecnico De re
aedificatoria. Sotto questo profilo, non c'è anzi quasi opera albertiana
dove il tema non appaia, dalla giovanile e splendida riflessione sullo
statuto delle « lettere» e del «letterato» affidata al De commodis litte-
rarum atque incommodis (1428), all'umanesimo ormai europeo del
trattato di architettura (1450-52), all'estrema esperienza del De iciar-
chia, nel quale il discorso familiare di Alberti prorompe in direzione
della «polis» e della «vita civile» teorizzando quella sorta di «prin-

riche tra Medioevo ed Età moderna, a cura di Claudia Bastia e Maria Bolognani,
Bologna, Il Nove, 1995, pp. 47-62.

Mentre nel 1433 Alberti definisce la famiglia in base al triplice livello che il
«paterfamilias» intrattiene con i figli, la moglie e i servi (De Familia, III 1042-
1044), la definizione del De re aedificatoria, libro V, cap. XVII, aggiunge ormai
Vhospes: «Familiam constituent vir et uxor et liberi et parentes, et qui horum usu
una diversentur, curatores, ministri, servi ; tum et hospitemfamiliam non excludet»

(mio il corsivo). L'equivalenza indubbia di amicus e hospes (sulla base della
tripartizione platonica di amicizia naturale, uguale, ospitale : Leggi 697a, 743 e, 870

b) è ricordata anche nel De Familia, IV 787-794.



66 MASSIMO DANZI

cipe-paterfamilias » qual è, con neologismo albertiano, l'«iciarco»10.
Ma sono queste solo alcune tappe, dovendo per necessità semplificare
il percorso, di un pensiero albertiano in movimento che giunge, come
detto, alla sua massima organicità nei quattro libri dell'eponimo trattato

in volgare11.

Per queste ragioni, e per essere l'organica espressione di una realtà
politico-sociale che ruotava frequentemente a quest'epoca, non solo a

Firenze, attorno a forme di potere familiare, il testo albertiano è

paradigmatico di una civilizzazione, al modo stesso - diciamo - in cui un
secolo più tardi lo saranno per la civiltà delle corti, o entro il dibattito
sulle perfette forme di governo, due testi diversi fra loro come // libro
del Cortegiano di Baldassar Castiglione (1528) e II Principe di
Machiavelli (1532). Nel suo àmbito e dalla prospettiva che gli è

propria, il De Familia albertiano sollecita dunque, quasi naturalmente,
la curiosità di sapere per quali vie la riflessione sulla «domus» sia
giunta, all'alba del Rinascimento, ad una strutturazione di tale indubbia

maturità. Curiosità che può qui essere soddisfatta solo in piccola
parte, trattandosi di documentare una tradizione di «lungo periodo»,
la cui ricostruzione affonda le radici in un ricco e diversificato corpus
di testi. Il segmento medievale e rinascimentale che si privilegia non
rappresenta, infatti, all'interno di questa tradizione, che una parte per
quanto importante della sua storia.

Quando Alberti compone il De Familia, una tradizione di pensiero
sul tema della famiglia esiste già e con essa già esiste un « sapere »
specifico sul «governo della casa» inteso come spazio domestico. Per

Data ora convincentemente il De iciarchia a dopo il maggio 1470, Luca
Boschetto, «Note sul De Iciarchia di Leon Battista Alberti », Rinascimento, s. II,
XXXI, 1991, pp. 183-217, a p. 205, n. 52.

Per la complessa e contraddittoria storia del pensiero familiare in Alberti, va ricordato

che gli anni della fiduciosa costruzione del De Familia sono, tuttavia, gli
stessi dell'intercenale Defunctus (1433), dialogo latino di tradizione lucianea in
cui il « mito » della solidarietà familiare è invece genialmente irriso e beffato. Sul
«contrasto» in Alberti, fra una linea di severa meditazione morale rappresentata
dai trattati e il suo beffardo e drammatico controcanto (vivo nelle intecenali
latine), ha per primo attirato l'attenzione Eugenio Garin, «Il pensiero di Leon
Battista Alberti : caratteri e contrasti », Rinascimento, XXIII, 1972, pp. 3-20.



LEON BATTISTA ALBERTI 67

quanto riguarda l'Occidente12, essa è depositata in testi di autori decisivi,

principalmente VEconomico di Senofonte e quello di stesso titolo
attribuito a lungo ad Aristotele, ma non suo. La lingua greca aveva, per
definire la casa, due termini: «oikos» indicava la casa come 'spazio
intemo', «domos» stava per la casa nella sua accezione più fisica;
« oikonomìa », di conseguenza, era il sapere specifico che all' « oikos »
si collegava13. La storia delle parole, quando si fa storia dei concetti
che le parole veicolano, è istruttiva. E, dal greco, « oikonomìa » passa
in latino ad opera di Cicerone che ne latinizza il termine in « oecono-
mia » proprio traducendo dal greco al latino il testo di Senofonte, in
una versione oggi perduta ma che conosciamo per la menzione che ne
fa il De officiis (II 24, 87). Parallemente, altri brani del testo di
Senofonte compaiono in Columella e altri agronomi, inaugurando un
legame destinato a durare fra «scientia oeconomica» e letteratura
agronomica, che anzi viene a costituire - come è stato detto14 - la
principale forma di letteratura economica del mondo romano. Nella
«translatio» dal mondo greco alla classicità latina, il significato del
termine resta quello di «governo della casa», destinato a durare
almeno fino al nostro Settecento e molto diverso dall'odierno, maturato

parallelamente alla più netta divaricazione della sfera familiare e
domestica da quella pubblica e politica15.

Perché, per l'Oriente, il discorso va fatto iniziare prima, come dimostra il
fondamentale saggio di Sabine Krüger, « Zum Verständnis der oeconomica Konrads von
Megenberg. Griechische Ursprünge der spätmittelalterlichen Lehre vom Hause»,
Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters namens der Monumenta
Germaniae Histórica, XX, 1964, pp. 475-561.

Esemplare la traduzione che Isidoro da Siviglia testimonia per questi due concetti,
quando, trattando della «domus» nei suoi Ethymologiarum libri, scrive: «Domus
unius familiae habitaculum est, sicut urbs unius populi [...]. Est autem domus

genus familiae, sive coniunctio viri et uxoris. Incipit autem a duobus et est nomen
graecum. Nam domata greci tecta dicunt» (Etymologiae Di 4; mio il corsivo).
Marco Bianchini, «C'economica" romana come espressione della crisi della
Repubblica», in Cheiron II, 1985, 4, p. 32.

Separazione sancita anche terminológicamente nella specificazione di un'economia

«domestica» divisa da un'economia «politica». Esemplare la voce
«Oeconomie» firmata da Rousseau nel V tomo dell'Encyclopédie di D'Alembert
et Diderot (1755), che inizia con queste parole: «Ce mot vient de oikos, maison,
et de nòmos, loi, et ne signifie originairement que le sage et légitime gouvernement

de la maison, pour le bien commun de toute la famille. Le sens de ce terme a
été dans la suite étendu au gouvernement de la grande famille qui est l'état. Pour



68 MASSIMO DANZI

Non si intende l'operazione esperita da Alberti nel De Familia se

non si parte dagli archetipi greci di questa riflessione sul governo
domestico identificati in Senofonte e nello pseudo-Aristotele dei
rispettivi Economici, capisaldi di una fortunata tradizione di pensiero che
dal mondo classico e poi medievale trapassa all'età umanistico-rinas-
cimentale italiana e fiorentina in ispecie. Si tratta di due testi simili, ma
anche diversi fra loro a cominciare da quell'inizio del trattato dello
pseudo-Aristotele che subito ha cura di differenziare 1' « amministrazione

domestica» da quella «politica», accennando poi (come non fa
mai Senofonte) alle interferenze fra «oikos» e «polis», alla seconda
delle quali Aristotele dedicherà - è noto - una specifica trattazione.

Questa distinzione, viva fin dall'inizio entro il discorso economico
di matrice aristotelica, apparirà nei secoli anche più evidente e radicale
fino ad abilitare, proprio nella Firenze dell'Alberti, un duplice fronte
di umanisti : da una parte Leonardo Bruni, uomo di establishment e
umanista principe a Firenze (dal 1427 cancelliere della repubblica),
che da politico sente l'attualità di Aristotele, di cui traduce e
commenta fra altro proprio gli Economici (1419-20); dall'altro l'Alberti,
figura di umanista sradicato e lontano dagli impegni del vivere civile,
esponente di una famiglia rimasta estranea, per il bando subito, alla
vita pubblica e all'onore delle cariche, che in più opere sue finirà per
disprezzare apertamente. Non a caso, trattando del tema dell'economia
familiare, Alberti farà una scelta opposta a quella che era stata del
Bruni e contro al tradotto e imperante Aristotele sceglierà il modello
espresso dall'allievo di Socrate, a quell'altezza non tradotto né a

Firenze né altrove. Il brano in cui Senofonte è indicato a modello del
discorso familiare è noto e si trova nel proemio al III libro del De
Familia, dove Alberti affronta il tema della sana amministrazione
domestica: «in questo terzo libro - si legge - troverai descritto un
padre di famiglia, el qual credo ti sarà non fastidioso leggere ; che sen-

distinguer ces deux acceptions, on l'appelle dans ce dernier cas, oeconomie générale,

ou politique; et dans l'autre cas, économie domestique, ou particulière».
Sull'argomento, in epoca moderna, si veda il bel libro di Daniela Frigo, Ilpadre di
famiglia. Governo della casa e governo civile nella tradizione dell ' «economica»
tra Cinque e Seicento, Roma, Bulzoni, 1985, parallelo a un panorama più generale
quale documenta il numero della rivista Cheiron, II, 4, 1985 intitolato al Governo
della casa, governo della città, a cura di Marco Bianchini, Daniela Frigo e Cesare
Mozzarelli.



LEON BATTISTA ALBERTI 69

tirai lo stile suo nudo, simplice, e in quale tu possa comprendere ch'io
volli provare quanto i' potessi imitare quel greco dolcissimo
Senofonte» (Proemio, rr. 119-123).

La dichiarazione albertiana non è - come fino ad oggi si è inteso -
solo l'indicazione di una fonte che l'umanista esibisce pur con una
compiacenza insolita nel suo trattato. Essa significa più e oltre gli
innegabili debiti letterali verso quel testo, l'inserirsi del De Familia
nel solco di quella specifica tradizione di pensiero con la scelta, fra gli
archetipi possibili, di quello dialogico di Senofonte certo più « domestico

e familiare » di Aristotele ma anche meno incline, o anzi nulla del
tutto, ad autorizzare il nesso fra riflessione filosofica e prassi del
vivere civile.

Da questo retroterra di classici, noti ad un umanista quale Alberti,
bisogna partire per spiegare il ruolo eminente di ponte che al De
Familia spetta entro la tradizione del pensiero fra mondo antico e età
moderna. E per farlo, occorre interrogarsi sullo « statuto» che in epoca
rinascimentale era riconosciuto al discorso sulla «domus». Il dialogo
di Senofonte iniziava con una domanda posta da Socrate, che vi
compare come interlocutore, a Critobulo per sapere se «economia è

veramente il nome di un sapere ('episteme' e poi a II 12 'episteme
oikonomias'), come quello dei medici, del fabbro o del carpentiere».
L'interlocutore di Socrate ritiene di sì e il dialogo, che illustrerà le parti
che formano questo « sapere », gli darà alla fine ragione. La domanda
di Socrate è insomma tutt'altro che ingenua e il problema che solleva,
quello dello « statuto » di questo sapere, è centrale per intendere anche

l'operato di Alberti entro la stessa tradizione economica. Ma la
questione di quale fosse anticamente lo statuto riconosciuto ad un discorso
sulla «domus» può ricevere risposta soltanto dalla conoscenza della
tradizione del tema del «governo domestico» in epoca classica e,

soprattutto, medievale.

Sebbene trattati di « oikonomia » siano infatti a tutti gli effetti già da
considerarsi i testi di Senofonte e dello pseudo-Aristotele, non pare
che una parallela considerazione della disciplina trovasse luogo, entro
un sistema di classificazione delle scienze, prima dell'età medievale. È
con Boezio, nel V secolo d.C, che 1' «oeconomica» acquista un suo
statuto autonomo di «scientia». Dividendo, nel suo In Isagogen
Porphyrii commenta (I, 3), la filosofia in «theorica» o «speculativa»



70 MASSIMO DANZI

da un lato, e «practica» o «activa» dall'altro, Boezio suddivide questa
seconda in tre àmbiti: nell'ordine, la «cura sui» (cioè l'ethicà), la «rei
publicae cura» (cioè la cura dello stato, o politica) e infine ciò che
chiama « familiaris rei ufficium» (cioè l'amministrazione domestica o
oeconomica)16. La classificazione di Boezio è l'inizio di una fortunata
tripartizione di questa branca della filosofia, che vede una dottrina
della « domus » separata e in qualche modo autonoma rispetto a quella
dell'individuo e all'altra della cosa pubblica: una tripartizione che da
Boezio si trasmetterà a tutto il Medioevo, anche se l'ordine delle
discipline sarà destinato a mutare nel tempo. Già qualche decennio
dopo, infatti, un altro filosofo medievale, Cassiodoro, fissa l'ordine
della triade nelle sue Institutiones (libro II) invertendo secondo e terzo
membro. Non più come in Boezio ethica, politica ed oeconomica,
bensì ethica, oeconomica e politica, con una scienza della famiglia
collocata a mezzo fra quella relativa all'individuo e l'altra relativa alla
«res publica». Nelle Etymologiae di Isidoro da Siviglia, autore che
Alberti mostra in più luoghi di conoscere17, questa divisione viene
sostanzialmente rispettata, là dove Isidoro afferma che « actualis [phi-
losophia] dividitur in tribus, id est prima in moralem [cioè l'ethicà],
secunda dispensativam [cioè Y oeconomica] sive dispensativa, tertiam
civilem [cioè lapolitica]» (Etymol. II24). Con questa disposizione
saldamente intermedia fra etica e politica, di certo indotta dalla concezione

aristotelica della famiglia come prima cellula della «polis» e
quindi a mezza via fra individuo e collettività, la dottrina del governo
della casa trova, nella prima metà del Duecento, la sua illustrazione
tanto nei testi De regimine principum (dove all' «oeconomica» è

Fondamentale, fra la molta bibliografia sull'argomento, lo stadio di James A.
Weisheipl, O.P., «Classification of the Sciences in Medieval Thought», in
Medieval Studies, XXVII, 1965, pp. 54-90.

Anche nel De Familia. Certamente uguale è, infatti, nel II libro De re uxoria (cioè
sulla «dote» e dunque il matrimonio) la serie di qualità che deve possedere la
futura moglie: «Di qui si dice che nel tôr moglie si cerchi bellezze, parentado e
ricchezze» (II 982-983), che ricorda - come hanno visto David Helihy e
Christiane Klapisch-Zuber, / Toscani e le loro famiglie..., cit., p. 738, n. 64 - da
vicino Isidoro: «Item in eligenda uxorem quattuor res impellunt hominem ad
amorem: pulchritudo, genus, divitiae, mores» (Etymol. IX 7, 29). Ma tutto il IX
libro di Isidoro, con la mediazione che fa della dottrina giuridica romana del
matrimonio è importante per Alberti.



LEON BATTISTA ALBERTI 71

riservata per solito la parte centrale)18, quanto nella più importante
enciclopedia del tardo Medioevo, lo Speculum malus del domenicano
Vincenzo di Beauvais (1190 circa- 1264). Vincenzo ne tratta a lungo
nel VI libro della seconda parte (nota come Speculum doctrinale),
collocando la sezione della «scientia oeconomica» fra un libro V
dedicato all'etica e un settimo dedicato alla politica e finendo così
anch'egli per accogliere - in questa parte della sua enciclopedia -
struttura e «dispositio» degli « specula»19.

Proprio di questa «scientia», spiega Vincenzo, è «familiam pro-
priam regere remque familiärem sive domesticam administrare» e a

questa proposizione d'intenti seguono ben 149 capitoli, che trattano
vari aspetti di questo sapere: la scelta della moglie e il matrimonio
(capp. 2-7), il tema dei figli (rigorosamente maschi: tre capitoli 8-
10)20, quello dei servi (capp. 11-13), cui segue - ed è interessante
presenza - un capitolo sul tema dell'amicizia: De electione vel
acquisitione amicorum (cap. 14). A questo inizio fanno seguito più di
un centinaio di capitoli improntati a vari altri temi che uno sguardo alla
tradizione del discorso economico mostra tuttavia ben pertinenti: dalla
costruzione della casa e dei corpi che la formano, agli animali e le
coltivazioni (disposte secondo il calendario dei lavori agronomici), alle
occupazioni con cui si mantiene la famiglia : principale delle quali, è

naturalmente l'agricoltura.
Di questa amplissima trattazione importa qui, con semplificazione

funzionale al nostro tema, la partizione tematica che si individua nei
primi 14 capitoli, partizione che ruota attorno ai quattro temi d'interesse

albertiano: la moglie e il matrimonio; il tema dei figli (in rap-

È il caso, con altri testi, del più noto esemplare del genere, il De regimine principum

di Egidio Romano (1277-79 circa).

Questo l'intitolazione, nella ristampa anastatica dell'edizione del 1616 di cui mi
servo (Vincentius Bellovacensis, Speculum Quadruplex (Naturale, doctrinale,
morale, historíale), Graz, Akademische Druck - u. Verlagsanstalt, 1965) : «Liber
secundus agit de scientia oeconomica, quae merito secundum locum à monostica
tenet, quia familiam propriam regere remque familiärem, sive domesticam
administrare docet».

La scarsa presenza del tema educativo, che costituirà più tardi una colonna
fondamentale d'ogni trattazione del «governo della casa», si spiega, in Vincenzo, con
lo scorporo che il tema ha subito in quell'autonoma trattazione costituita dal De
eruditione filiorum nobilium, edited by Arpad Steiner, Cambridge (Mass.), The
Mediaevel Academy of America, 1938.



72 MASSIMO DANZI

porto agli adulti) e della educazione (capp. 8-10 De mutua parentum et
filiorum exibitione; De educatione filiorum; De beneficiis et emenda-
tione propinquorum) ; un vero e proprio piccolo regimen servorum, di
matrice aristotelica (capp. 10-13) e, infine, il tema dell'amicizia
affidato, sia pure, al solo capitolo 14 : De electione et acquisitione amico-
rum. Questa articolazione in quattro parti è del resto sottolineata
esplicitamente da Vincenzo fin dal capitolo introduttivo del suo sesto
libro, dove riprendendo la definizione che Isidoro aveva dato della
dottrina del governo domestico (« Oeconomica, sive dispensativa, est
ars vel scientia, qua domesticarum rerum sapienter ordo disponitur»),
ne propone una sua dividendo la « scientia oeconomica » in due parti :

oeconomica non solum familiam sapienter regit atque componit,
verumetiam res familiares sive domesticas prudenter administrât et
ordinat sive disponit21.

Nell'enciclopedia di Vincenzo, la «scientia oeconomica» si presenta
dunque bipartita (« huius modi scientia vel ars videtur esse bipartita »).
Da un lato, ciò che pertiene propriamente alla famiglia e ai suoi
componenti («illa [...] quae propriam familiam sive personas familiares
respicit»). Dall'altro quanto specificamente attiene all'amministrazione

domestica («illa [...] quae ad domesticarum rerum disposi-
tionem spectat»). Ciò che importa ai fini di un discorso di lungo
periodo sulla struttura della riflessione familiare è quanto Vincenzo
precisa relativamente alla prima parte sulle persone, dando in quattro
punti qualificanti il contenuto e la disposizione delle parti che formano
la «scientia oeconomica». Questi i punti qualificanti riassunti nel suo
Speculum:

Non c'è modo, in questa sede, di verificare l'importanza entro la dottrina della
casa (e particolarmente in Alberti) dei temi dell'«ordo» e della «dispositio»
tipicamente senofontei. Neil' Economico, Iscomaco ricorda alla moglie come « niente
sia così utile e bello, al mondo, dell'ordine» (VIII2) e come l'ordine nello spazio
domestico significhi «per ogni oggetto il posto che gli conviene » (Vili 10). In una
nave - continua Iscomaco - il capitano conosce a tal punto il luogo di ogni
oggetto, da poterlo indicare anche se assente «come un uomo che conosce le
lettere potrebbe dire quante ce ne sono nel nome di Socrate e in quale ordine
compaiono » (Vili 14). Fin dalle sue origini dunque, la riflessione sulla « domus » può
essere ricondotta all' «arte della dispositio» e, per questa via, ai paradigmi della
retorica classica. Di qui, se anche la sede non permette di accertarlo più dettagliatamente,

la correttezza di un discorso che privilegi le « strutture » di questa riflessione.



LEON BATTISTA ALBERTI 73

Prima de mutua societate et amorum coniugum. Secunda de educatane

filiorum. Tertia de regimine servorum. Quarta de cultu amico-
rum22.

La quadripartizione che la materia economica assume per la prima
volta nell'enciclopedia di Vincenzo appare a questo punto assai vicina
a quella che Alberti propone, di lì a due secoli, nel suo De Familia che
consta - lo ricordo - di un primo libro sull'educazione dei figli, di un
secondo di materia uxoria, di un terzo sulla amministrazione domestica23

e del quarto, aggiunto più tardi come si è ricordato, sul tema
dell'amicizia. Solo, l'ordine delle quattro parti è nel De Familia
lievemente diverso per l'anticipazione, rispetto a Vincenzo, del libro
sull'educazione dei figli rispetto a quello sulla donna e il matrimonio,
anticipazione che risponde ad una «dispositio» della materia per età
dell'uomo. Ma soprattutto colpisce che il perfezionamento del
progetto albertiano, legato all'aggiunta del IV libro sull'amicizia, finisca
per far coincidere quel progetto umanistico con la quadripartizione
dell'enciclopedia medievale.

Occorrerà intendersi su questa coincidenza strutturale fra testi di
epoche diverse, per non dar adito ad eventuali malintesi. Benché lo
Speculum di Vincenzo di Beauvais benefici di una fortunata diffusione
anche nei secoli successivi, e possa tranquillamente essere stato fra le
letture di un umanista onnivoro come l'Alberti, il rapporto fra
l'enciclopedia medievale e il De Familia non intende produrre una fonte in
più rispetto a quelle note. Intende invece, come sarà apparso chiaro,
valorizzare un segmento medievale della riflessione di lungo periodo
sulla «domus», e con esso mostrare qualche elemento di una continuità

che le ragioni di una periodizzazione spesso astrattamente fissata
della nostra civilizzazione hanno dimenticato o addirittura rimosso:
particolarmente, poi, nel passaggio fra «età di mezzo» e Rinascimento.

La conoscenza dei testi medievali e della loro fortuna in epoca

Vincentius Bellovacensis, Speculum naturale, ed. cit., t. II, libro VI, cap. I. «De
scientia oeconomica».

Nei manoscritti che lo tramandano anche isolatamente, questo III libro del De
Familia riceve esplicitamente il titolo di «Liber oeconomicus», con riferimento
dunque chiaro (anche se fino ad oggi passato inosservato) alla specifica tradizione
nella quale si inserisce.



74 MASSIMO DANZI

umanistico-rinascimentale apre un problema che non si concilia
facilmente con le idee, oggi ancora parzialmente imperanti, che vogliono
l'Umanesimo e poi il Rinascimento saltare quasi a pie pari il patrimonio

dell'età di mezzo nella rifondazione di una nuova civiltà. Il
problema, cui qui accenno solo relativamente al paragrafo della fortuna
dell'enciclopedismo medievale24, vale tuttavia per altre opere come
dimostra sempre l'Alberti quando volgarizza un testo di un autore
gallese del XIII secolo, come Walter Map25.

Tenuta in debito conto, questa continuità di autori e testi medievali
in epoca umanistico-rinascimentale appare sorprendente e andrà
certamente indagata meglio. Ma certo alle soglie della modernità, il retaggio

di una tradizione classica e poi medievale non impedisce, e anzi
stimola (con « aemulatio » tutta umanistica), l'aggiornamento e
l'innovazione. Valga per concludere questo discorso un unico esempio, sul
tema della « solidarietà » familiare, fra tutti il più trasversale e comune
ai diversi libri del trattato di Alberti.

In epoca medievale le forme della solidarietà sono sovente passate
attraverso i legami di parentela, sistema che combina - per dirla con
una formula semplice di Duby - la nozione di genealogia con quella di
«partage de vie»26. Più aspetti rinviano, nel testo di Alberti, a questo
tema ; ma in una pagina in particolare si coglie lo spirito nuovo, laico e

Ma almeno per la fortuna di Vincenzo in Italia, si veda Giuseppe Billanovich -
Maria Prandi - Claudio Scarpati, «Lo speculum di Vincenzo di Beauvais e la
letteratura italiana dell'età gotica», Italia medievale e umanistica, XIX, 1976,

pp. 89-161.

Si tratta della Dissuasio Valerli ad Ruffinum philosophum ne uxorem ducat che
Alberti traduce in un'epistola intitolata Intorno al tôr donna: cfr. Cecil Grayson,
«Leon Battista Alberti traduttore di Walter Map», ora in Cecil Grayson, Studi su
Leon Battista Alberti, a cura di Paola Claut, Firenze, Olschki, 1998, pp. 91-102
(Collana «Ingenium» del Centro di Stadi Leon Battista Alberti di Mantova, 1).

Famille et parenté dans l'Occident médiéval. Actes du colloque de Paris, 6-8 juin
1974. Communications et débats présentés per Georges Duby et Jacques Le Goff,
Rome, Ecole française de Rome, 1977, p. 202 (Collection de l'Ecole française de

Rome, 30). Ma la bibliografia sull'argomento, soprattutto di parte storica, è

vastissima : ricordo almeno il bel contributo di David Herlihy, « Family Solidarity
in Medieval Italian History», in David Herlihy, Robert Sabatino Lopez, Vsevolod
Slessarev, Economy, Society and Government in Medieval Italy. Essays in
memory of Robert Leonard Reynolds, The Kent U.P., 1969, pp. 173-184.



LEON BATTISTA ALBERTI 75

individualista del suo discorso: quella in cui il nucleo familiare è

confrontato alla malattia di un suo esponente:

E poiché noi abbiamo fatto menzione del non abbandonare lo 'nfermo
parente, parmi da non tacere quello ch'io dirò testé, cose più utili alla
famiglia che grate agli uomini troppo piatosi. Fu sempre la pietà e
umanità tra le prime virtù dell'animo molto lodata, e giudicasi officio
di pietà, debito di giustizia, lode di liberalità a uno parente visitare,
aiutare, e in ogni caso sovvenire al parente suo [...]. Ma forse mi può
parere poca prudenza non fuggire quelli infermi, a' quali tu sanza pericolo

della sanità e vita tua puoi loro essere né utile né grato, qual sono
e' morbi contagiosi e più che gli altri velenosi. Le legge in malattia
contagiosa ma non mortifera, permettono che l'uomo abbandoni la
carissima cosa, e separi sé dalla prima ottima naturale congiunzione
del matrimonio. Se adunque sarà licito al marito fuggire la donna
lebrosa, diremo noi che sia manco licito fuggire uno ammorbato di
peste? [...]. Certo sarà pietà e misericordia quanto sia in noi darsi a

costui, esserli oficioso e utilissimo. Ma colui sarà temerario e crudele,
el quale sé stessi proferirà agli ultimi pericoli della morte, ove a' pericoli

seguiranno minimi, o forse niuno premio di laude e fama. [...]
Nuocere a sé non giovando ad altri non veggo io quanto si venga da
pietà. (II1377-1405)

Nel dire «cose più tosto utili alla famiglia che grate agli uomini troppo
piatosi», Alberti avverte bene di distanziarsi, sul tema dell'infermo, da
una tradizione cristiana delle opere di misericordia che appare ancora
pienamente condivisa, per esempio, un secolo prima dal mercante
Paolo di Pace da Certaldo27. Ma della posizione assunta, ne è convinto
al punto da riproporla ne varietur anni dopo, nell'ambito del suo trattato

di architettura (libro V, cap. 8). Il brano albertiano, che può apparire

curioso anticipo di un utilitarismo illuminista28, va letto per

Il libro dei buoni costumi di Paolo di Pace da Certaldo documento di vita trecentesca

fiorentina, a cura di Salomone Morpurgo con tre facsimili, Firenze, Felice Le
Monnier, 1921 : cfr. i §§ 116 e 249 sul tema.

Il comportamento albertiano apparterrebbe, secondo Beccaria Dei delitti e delle

pene, alle «false idee di utilità»: «Falsa idea di utilità - si legge nel cap. XL - è

quella che antepone gli inconvenienti particolari all'inconveniente generale [...].
Falsa idea di utilità quella che, sacrificando la cosa al nome, divide il ben pubblico
dal bene di tutti i particolari»: Cesare Beccaria, Dei delitti e delle pene, a cura di
Gianni Francioni, Milano, Mediobanca, 1984, pp. 119-120 (Edizione nazionale di
Cesare Beccaria diretta da Luigi Firpo, voi. I).



76 MASSIMO DANZI

opposizione alla critica che ci ha lasciato Boccaccio, descrivendo
nell'Introduzione al Decameron il venir meno di una solidarietà
sociale (e addirittura familiare) durante la peste del 1348. Ma qui,
Alberti, si allontana anche dal modello principe costituito dalle precise
indicazioni economiche di Senofonte, per il quale « quando un servo è

malato, bisogna sempre vegliare che riceva le cure necessarie»
(Econom. VII 35). La «rottura», davanti ai rischi del contagio, della
solidarietà familiare arriva in Alberti fino a intaccare il vincolo
matrimoniale e appare chiara, nel ripudio della « carissima cosa » accennato
nel trattato, l'accettazione del divorzio del teorico della famiglia29.

La novità, a quest'epoca, è grande e da Alberti il tema del «divorzio

» trapasserà, nel secolo successivo, ai teorici del pensiero riformato,
come mostra 1' Economia (1555) di un erasmiano qual è Aonio
Paleario30. Ma la novità della pagina albertiana potrà anche essere
misurata a confronto con un testo appartenente alla stessa tradizione
uxoria del II libro del De Familia : l'An uxor sit ducendo (1537) di
monsignor Giovanni Della Casa. Uomo di chiesa, il Della Casa si mostra
tuttavia critico verso il divieto, sancito dalla legge, del divorzio :

Mentre poniamo molta attenzione nell'acquisto di una casa - osserva
l'ecclesiastico - non ne mettiamo altrettanta nella scelta della moglie.
E da una casa, al postutto, se ti accorgi che stai male, puoi andartene ;

dalla moglie, invece andartene non puoi ; non c'è legge che ti vieti di
mettere in vendita la casa, ma disfarsi della moglie non è lecito. E così
lecito fosse che molto sarebbe ridotto il guaio. A me, debbo ben dirvi
ciò che penso, vien fatto talora di domandarmi qual sia in ciò la
prudenza della legge, pur così sollecita sempre anche alle più futili
quisquilie31.

Certo, l'An uxor sit ducendo del Casa non sfugge alle ipoteche di una
tradizione misogena in cui si inscrive. Ma, in essa, non tutto si spiega
nei termini di quella tradizione e la critica del divieto di divorzio

Più sobrio, a questo proposito, l'Alberti nel suo De Iure: cfr. il passo nell'ed. data
dal Grayson, ora in Cecil Grayson, Studi su Leon Battista Alberti, cit., p. 338.

Aonio Paleario, Dell'economia o vero del governo della casa. Testo, introduzione
e commento a cura di Salvatore Caponetto, Firenze, Olschki, 1983. Alle pagine
12, 19 e 46 il tema (d'ascendenza erasmiana) del diritto della donna a divorziare
se il marito è afflitto da malattia contagiosa.
Giovanni Della Casa, Se s'abbia a prender moglie (An uxor sit ducendo), traduzione

di Ugo Enrico Paoli, Firenze, Le Monnier, 1944, p. 98.



LEON BATTISTA ALBERTI 77

sancito dalla legge raccoglie forse, ad opera del Monsignore toscano,
lo spiraglio aperto, fra Medioevo e Rinascimento, dal pensiero laico
del fiorentino (almeno per adozione) Alberti.

Su questa via, procederà l'Illuminismo settecentesco di un
Beccaria quando, inserito l'istituto familiare nel fuoco della più generale

critica contro i «corpi intermedi» che allontanano il cittadino
dallo stato, porterà al limite la contraddizione espressa da Alberti fra
morale domestica e interesse del singolo, denunciando senza più
remore quell' « idolo vano, che si chiama bene difamiglia, che spesse
volte non è il bene d'alcuno che la compone»32. Ma con ciò siamo
ormai fuori dalla fiducia riposta nella famiglia come «cellula» dello
stato quale un sapere specifico (la «scientia oeconomica») aveva
espresso fra Medioevo e Rinascimento.

Massimo Danzi
Università di Ginevra

32 Cesare Beccaria, Dei delitti e delle pene, ed. cit., cap. XXV: «Dello spirito di
famiglia».




	Leon Battista Alberti e le "Strutture" del discorso familiare fra medioevo e rinasscimento

