Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 36 (1999)

Artikel: La tragédie classique entre 1640 et 1674

Autor: Revaz, Gilles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-266415

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-266415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA TRAGEDIE CLASSIQUE
ENTRE 1640 ET 1674

Truffaldino — Ne m’as-tu pas donné ta parole

franche et honnéte que tu m’épouserais, moi,
Truffaldino?

Esméraldine — Je ne dis pas non, mon petit
fils, mais si le roi propose, il dépose.

Brighella — (avec importance) Le service du
roi est d’une autre importance, il oblige
parfois a des sacrisfactions [sic].

Truffaldino — Gardez vos chansons pour la
bouteille, échanson. Seul un ivrogne peut
renier sa foi jurée.

Esméraldine — La parole du roi est publique,
mon ami, elle casse les promesses privées.
Ce qui fait qu’une fille promise sous le sein
privé, redevient a dessin une fille publique;
n’est-ce pas cela, mon frére?

Brighella — Assurément! C’est ce qu’on
appelle un «droit régalé».

tirée de Carlo GOZZI, Le Roi-cerf,
Martel, Les Editions du Laquet, 1997, p.
22. (Acte I, scéne 5, adaptation frangaise
de Claude Duneton)

La plupart des ouvrages critiques sur la tragédie frangaise, par
exemple ceux de Christian Biet' ou Christian Delmas® récemment
parus, englobe des textes s’étalant sur trois siécles; ils en exposent

! La Tragédie, Paris, Armand Colin, 1997.
2 La Tragédie de I'Age classique, 1553-1770, Paris, Seuil, 1994.



8 GILLES REVAZ

I’hétérogénéité. D’autre part, méme si I’on s’en tient au dix-septieéme
sieécle, on constate qu’il y a une grande diversité de pieces: ce genre
protéiforme comprend des tragi-comédies, des piéces relevant plutot
des tragédies de colleges ou des tragédies a machines’. Nous voulons
nous concentrer dans cette étude sur ce qu’on entend dans le cursus
scolaire par tragédie classique, savoir les textes écrits dans la seconde
moitié du Grand siecle par les deux plus célebres dramaturges
qu’étaient Corneille et Racine. Nous proposons une étude intertex-
tuelle afin de mettre en évidence des traits récurrents, lesquels sont
constitutifs du genre, et afin de montrer aussi I’évolution du discours
au fil de la période de telle sorte que les derniéres pieces de Racine
nous semblent échapper aux régles du genre et €tre plutdt des drames
que des tragédies.

Nous voulons lire en écho Horace (1640), parce que la piece suit le
Cid dont la célebre querelle a contribué a transformer les tragi-comé-
dies en un genre plus codifié et Bérénice de Racine. On considere
souvent que Racine a voulu lutter avec son grand rival en écrivant cette
tragédie, d’ou ’intérét d’une mise en parallele, et qu’il a produit une
ceuvre illustrant parfaitement les régles du théatre classique dont celles
des trois unités. Nous terminerons par Iphigénie qui nous semble
située 2 un moment charniére dans I’évolution de la tragédie. La méme
année paraissent les Commentaires sur la poétique d’Aristote du pere
Rapin et I’Art poétique de Boileau. D’autre part c’est a partir des
années septante que s’impose de plus en plus la «tragédie lyrique »
ou «tragédie A musique»*: 1674 est précisément I’année de 1'Alceste
de Lulli.

En préambule aux lectures proposées, selon le vieil adage philoso-
phique omnis negatio est determinatio, nous voulons poser un premier
jalon en opposant le genre tragique a la comédie. Dans une parodie
d’Andromaque de Racine, Subligny écrit une comédie «de I’air dont
Monsieur de Moliére s’y seroit pris»°. La critique de Subligny procéde
de deux maniéres. D’une part, les personnages sont des lecteurs de la
piece de Racine dont I’échange se veut ironique a I’égard de la langue et

*  Christian Biet, La Tragédie, op. cit., pp. 44-45.
¢ Ibid.,p. 52.

La Folle querelle ou la critique d’Andromaque, publié par Frangois Victor
Fournel, in Les Contemporains de Moliére, Paris, Librairie de Firmin-Didot et



LA TRAGEDIE CLASSIQUE ENTRE 1640 ET 1674 9

du style raciniens®. D’autre part, I’économie théitrale pastiche la
tragédie de Racine. A ce titre, la parodie éclaire le genre «tragédie»: la
piece thématise a contrario I’enjeu tragique, puisqu’on y voit un
possible renversement de la premiére alliance amoureuse — promesse de
mariage autorisée par I’assentiment parental. La réplique suivante donne
une thématisation métalinguistique de ce probléme: «Qui n’a rien
promis, ne scauroit manquer de parole. Mais quand j’en manquerois, il
ne s’agit point icy d’affaires d’Etat, comme dans Andromagque.»’

La tragédie se fonde en premier lieu sur la présence de I’intérét
d’Etat dans le drame. Dans son examen autocritique d’Horace,
Corneille écrit au sujet de la fin de sa piece:

Cette chute [le meurte de Camille par son frére] d’un péril en I’autre
sans nécessité fait ici un effet d’autant plus mauvais, que d’un péril
public, ol il y va de tout I’Etat, il tombe en un péril particulier, ot il n’y
va que de sa vie; et, pour dire encore plus, d’un péril illustre, ol il ne
peut succomber que glorieusement, en un péril infime, dont il ne peut
sortir sans tache?®.

Les périls auxquels les héros tragiques sont confrontés doivent étre
du ressort public et engager I’Etat. Cette situation de base de la
tragédie provient de la nécessité a laquelle sont soumis les auteurs de
tragédies de mettre en scéne des personnages de haut rang dont les
actions impliquent I’Etat.

La tragédie se noue dans le conflit qui oppose I’intérét d’Etat 2 un
intérét particulier, représenté la plupart du temps par un mariage’.
L’ exposition d’ Horace correspond a ce schéma topique::

SABINE

Albe, mon cher pays, et mon premier amour,
Lorsque entre nous et toi je vois la guerre ouverte,
Je crains notre victoire, autant que notre perte.

Cie, 1895, p. 495. Subligny renoue ici avec la Critique de L’Ecole des femmes,
piece dans laquelle Moliére introduit des personnages du « monde ».

Pour ces critiques, voir Daniel Mornet, Andromaque de Jean Racine, Paris,
Mellottée, 1947, pp. 297-298.

Les Contemporains de Moliére, op. cit., p. 508.
Corneille, Euvres complétes, 1, Paris, Gallimard, 1980, p. 840.
Celui-ci est souvent 3 venir. On a alors affaire a une promesse de mariage.



10 GILLES REVAZ

Rome, si tu te plains que c’est 1a te trahir,

Fais-toi des ennemis que je puisse hair.

Quand je vois de tes murs leur Armée et la ndtre,
Mes trois fréres dans 1’une et mon mari dans I’autre,
Puis-je former des veeux, et sans impiété
Importuner le Ciel pour ta félicité ?'°

Les hommes sont plongés dans le méme dilemme que Sabine. Ainsi en
est-il de Curiace déchiré entre 1’amitié et le devoir di a la patrie :

CURIACE
Hélas ! c’est bien ici que je dois étre plaint !
Ce que veut mon pays, mon amiti€ le craint. [...]
De tous les deux c6tés, j’ai des pleurs a répandre,
De tous les deux cotés mes désirs sont trahis'".

Dans ce conflit, la prééminence de I’intérét d’Etat ne se discute pas.
Cette composante de la tragédie est affirmée souvent dans la piece de
Corneille; par le vieil Horace par exemple:

HORACE

On pleure injustement des pertes domestiques
Quand on en voit sortir des victoires publiques'.

Cette doxa — le on fait de cette déclaration du vieil Horace une vérité
générale a laquelle tous les personnages doivent se soumettre — assure
I’unité du discours de la piece®. On la retrouve clairement posée dans
les propos d’Horace (vv. 443-453); dans ceux de Curiace également.
Méme si celui-ci adopte un ton plus humain, son discours est orienté
par les mémes valeurs que celles défendues par les Horace:

CURIACE
Je vous plains, je me plains; mais il faut y aller'®,

0 Jbid., p. 846 (vv. 30-38).
"' Ibid., pp. 856-857 (vv. 389-397).
2 Ibid,, p. 883 (vv. 1175-1176).

3 Sur I'homogénéité de la 1égalité dans le discours cornélien de cette période, voir
Eatrice Pavis, «Dire et faire au théatre: I’action parlée dans les stances du Cid», in
Etudes littéraires, 13, n° 3, 1980, p. 520.

Corneille, (Euvres complétes, op. cit., p. 862 (v. 542).

14



LA TRAGEDIE CLASSIQUE ENTRE 1640 ET 1674 11

La seule voix discordante dans ce concert 2 la louange de 1'Etat,
celle de Camille, est réduite au silence. Ce qui a lieu dans la diégese
par I’épée du héros est confirmé métalinguistiquement par le discours
du pere, le détenteur des droits sur la famille:

LE VIEIL HORACE
Aimer nos ennemis avec idolétrie,
De rage en leur trépas maudire la Patrie,
Souhaiter a I’Etat un malheur infini,
C’est ce qu’on nomme crime, et ce qu’il a puni®.

Dans Horace, la promesse particuliére ne compte pour rien face a I’in-
térét public.

C’est 12 le dilemme auquel est confronté Titus dans Bérénice de
Racine. Le conflit sourd d’une double promesse contradictoire. D’un
cOté la promesse particuliére qui engage Titus aupres de sa bien-
aimée:

TITUS

N’en doutez point, Madame;; et j’atteste les Dieux
Que toujours Bérénice est présente a mes yeux.
L’absence ni le temps, je vous le jure encore,

Ne vous peuvent ravir ce cceur qui vous adore'.

De I’autre, le serment prété par le nouvel Empereur de gouverner. Or,
cet acte institutionnel prévaut et exige de I’Empereur le sacrifice de sa
flamme:

TITUS
Oui, Madame, il est vrai, je pleure, je soupire,
Je frémis. Mais enfin, quand j’acceptai I'Empire,
Rome me fit jurer de maintenir ses droits:
I les faut maintenir'.

Lié par deux serments, I’Empereur produit un discours polyphonique
dans lequel on entend la voix du cceur et celle de Rome. Ce discours est
orienté par les valeurs romaines. Titus doit d’abord s’en convaincre, ce

'3 Ibid., pp. 897-898 (vv. 1651-1654).
18 Racine, (Euvres complétes, 1, Paris, Gallimard, 1950, p. 488 [je souligne].
" Ibid, p. 508.



12 GILLES REVAZ

qui ne va pas de soi, puis, il doit en devenir ’asserteur'®, c’est-a-dire
reprendre a son compte le discours romain et ne pas prendre en charge
celui du cceur. Enfin, Titus doit communiquer ce choix a Bérénice, ce
qui revient a lui parler de sa place d’Empereur et a la convoquer dans
ce rapport de places publiques.

Le tragique de la piece est focalisé sur cette difficile communica-
tion, car Titus doit parler d’'une place ou Bérénice n’est pas habituée a
le voir et ne désire pas le reconnaitre. C’est pourquoi celui-ci
commence par imposer |’énonciation plutdt que 1I’énoncé:

TITUS

Non, Madame. Jamais, puisqu’il faut vous parler,
Mon cceur de plus de feux ne se sentit briiler.
Mais...

BERENICE

Achevez.

TITUS
Hélas !

BERENICE
Parlez.

TITUS
Rome... L'Empire...

BERENICE
Hé bien?
TITUS
Sortons, Paulin: je ne lui puis rien dire".

Revenons plus en détail sur le discours romain. Paulin avait rappelé
a ’Empereur peu avant sa rencontre avec la Reine le discours qui se
tient 2 Rome:
PAULIN

N’en doutez point, Seigneur. Soit raison, soit caprice,
Rome ne I’attend point pour son impératrice.

'8 Sur la distinction entre asserteur et énonciateur pour rendre compte de la poly-
phonie dans le discours, nous renvoyons a Dominique Maingueneau,
L’Enonciation en linguistique frangaise, Paris, Hachette, 1994, p. 145.

Racine, (Euvres compleétes, op. cit., p. 489.



LA TRAGEDIE CLASSIQUE ENTRE 1640 ET 1674 13

On sait qu’elle est charmante ; et de si belles mains
Semblent vous demander I’empire des humains.
Elle a méme, dit-on, le cceur d’une Romaine;

Elle a mille vertus. Mais, Seigneur, elle est reine.
Rome, par une loi qui ne se peut changer,
N’admet avec son sang aucun sang étranger,

Et ne reconnait point les fruits illégitimes

Qui naissent d’un hymen contraire a ses maximes.
D’ailleurs, vous le savez, en banissant ses rois,
Rome a ce nom si noble et si saint autrefois,
Attacha pour jamais une haine puissante;

Et quoiqu’a ses Césars fidele, obéissante,

Cette haine, Seigneur, reste de sa fierté,

Survit dans tous les cceurs apres la liberté®.

Il s’agit d’un discours délibératif — I’argumentation est orientée sur le
futur en fonction du bonheur de I’Etat. L’argumentation de Paulin se
résume en un seul mot « Rome », lequel représente le support de I’in-
férence autorisant la these?': « Rome ne I’attend point pour son impé-
ratrice.» Nous sommes donc en présence d’un discours délibératif qui
met en avant le systeme de valeurs qui entraine le choix plutdt que les
mobiles particuliers, 1’énonciation plutét que I’énoncé. C’est 1a la
marque du discours d’éloge de cette époque selon la définition qu’en a
donnée Louis Marin®. L’ énonciation type de ce discours délibératif est
symboliquement représenté par « Rome». C’était déja le cas dans
Horace de Corneille. Or, I’imperium romanum fonctionne, selon le
principe de la translatio imperii, comme la référence constitutive de la
monarchie absolue en train de se faire®. La tragédie classique nous
apparait comme la représentation discursive du pouvoir du Roi.

Encore faut-il préciser davantage la relation entre I’ intérét public et
I’intérét particulier, entre les roles dévolus respectivement au Roi et au
pere. Horace est a ce titre exemplaire. Le vieil Horace est 1a pour

2 Ibid., p. 482.

2l Sur cet enchainement argumentatif, voir Jean-Michel Adam, Les Textes: types et
prototypes, Paris, Nathan, 1992.

Le Portrait du roi, Paris, Les Editions de Minuit, 1981, p. 71, ainsi que le chapitre
«Les Stratégies raciniennes », pp. 130-143.

Voir 2 ce sujet Jean-Marie Apostolides, Le Roi-machine. Spectacle et politique au
temps de Louis X1V, Paris, Les Editions de Minuit, 1981.

22

23



14 GILLES REVAZ

rappeler aux enfants que I’intérét public I’emporte sur I’intérét parti-
culier. L’intérét domestique de cette famille exige des sacrifices a
I’Etat. Le pere veille sur le comportement des enfants, les exhorte a
respecter I’intérét public (acte II, scénes 7 et 8) et se déclare prét a les
punir en cas de désobéissance :

Le seul amour de Rome a sa main animée,

1l serait innocent, s’il 1’avait moins aimée.
Qu’ai-je dit, Sire ? il I’est, et ce bras paternel
L’aurait déja puni, s’il était criminel,

J’aurais su mieux user de I’entiére puissance

Que me donnent sur lui les droits de la naissance,
J’aime trop I’honneur, Sire, et ne suis point de rang
A souffrir ni d’affront ni de crime en mon sang**,

Le pere joue en cette occasion pleinement le réle de miroir du pouvoir
du Roi, lequel couronne celui du pere: c’est en effet le Roi qui a le
dernier mot dans la piece de Corneille. La structure de la tragédie
représente le triangle hiérarchique pere, Roi, Dieu fondateur de la
monarchie absolue et décrit par Christian Biet”. On y voit en effet le
Roi venir honorer un pere qui lui est tout dévoué:

VALERE

Il ne sait ce que c’est d’honorer a demi,

Et son sceptre arraché des mains de I’ennemi

Fait qu’il tient cet honneur qu’il lui plait de vous faire
Au-dessous du mérite, et du fils, et du Pére.

Je vais lui témoigner quels nobles sentiments

La vertu vous inspire en tous vos mouvements,

Et combien vous montrez d’ardeur pour son service.

LE VIEIL HORACE
Je vous devrai beaucoup pour un si bon office®®.

Le drame se termine sur un dernier office du pére demandé par le Roi
pour contenter les Dieux:

TULLE

Mais nous devons aux Dieux demain un sacrifice,
Et nous aurions le Ciel a nos veeux mal propice,

24

Comneille, Fuvres complétes, op. cit., p. 898 (vv. 1655-1662).
3 Christian Biet, La Tragédie, op. cit., pp. 100-102.
% Corneille, Euvres complétes, op. cit., p. 883 (vv. 1165-1172).



LA TRAGEDIE CLASSIQUE ENTRE 1640 ET 1674 15

Si nos Prétres avant que de sacrifier
Ne trouvaient les moyens de le purifier.
Son pere en prendra soin; [...]*

Si nous envisageons cette problématique dans Iphigénie, tragédie
de Racine parue en 1674, date charniére du genre selon notre hypo-
thése, nous pouvons constater que la relation entre les deux fonctions
essentielles du pere et du Roi n’est plus la méme, et plus encore, que la
piece remet en cause cette relation en miroir. Contrairement 2 la symé-
trie complémentaire des deux roles analysée dans Horace, les deux
fonctions provoquent dans la tragédie racinienne des intéréts
contraires. Or, Agamemnon subit ces tensions contradictoires et
balance; son discours polyphonique rend compte de ses hésitations.
Voici, au début de la piece, le Roi prét a sacrifier I'Etat & son amour
paternel et rebelle a la volonté des Dieux:

- AGAMEMNON
Surpris, comme tu peux penser,
Je sentis dans mon corps tout mon sang se glacer.
Je demeurai sans voix, et n’en repris 1’usage
Que par mille sanglots qui se firent passage.
Je condamnai les Dieux, et sans plus rien ouir,
Fis veeu sur leurs autels de leur désobéir®.

Puis, nous entendons le Roi céder a Ulysse non pas par assentiment a
I’oracle, mais par narcissisme: « Ces noms de roi des rois et de chef de
la Gréce/Chatouillaient de mon cceur I’ orgueilleuse faiblesse.»*” On est
loin de I’'image du Roi respectant la volonté des Dieux. Le triangle
symbolique Dieu, Roi, pére est rompu. Agamemnon, pour sauver sa
fille, n’hésite pas a mentir et, cons€équemment, a trahir sa patrie en éloi-
gnant Iphigénie du péril; il demande a Arcas de se faire le messager de
son stratagéme en jetant un regard lucide sur son comportement:

AGAMEMNON

Va, dis-je, sauve-la de ma propre faiblesse,
Mais surtout ne va point, par un z¢le indiscret,

T Ibid., p. 901 (vv. 1771-1775).

% Racine, Euvres complétes, op. cit., p. 677. Agamemnon dira 2 sa fille plus tard:
«Sur 'intérét des Grecs vous |’aviez emporté» (p. 716).

¥ Loc. cit.



16 GILLES REVAZ

Découvrir a ses yeux mon funeste secret.
Que s’1l se peut, ma fille, a jamais abusée,
Ignore a quel péril je 1’avais exposée.

D’une meére en fureur épargne-moi les cris,
Et que ta voix s’accorde avec ce que j’écris®.

Dans ce rude conflit intérieur qui agite Agamemnon, la fonction de la
paternité n’est plus celle que nous trouvions dans Horace, ot le vieil
Horace exhortait les siens a suivre I'intérét d’Etat de telle sorte que 1’in-
térét familial était en accord avec la cause publique. Dans la piece de
Racine, le Roi a une relation privée avec sa fille et son épouse; dans ces
plaintes reprises d’Euripide, Agamemnon regrette sa fonction publique :

Heureux qui satisfait de son humble fortune,
Libre du joug superbe ot je suis attaché,
Vit dans 1’état obscur ol les Dieux 1’ont caché !*!

Il imagine une vie familiale privée, retiré de la charge du pouvoir’. La
pi€ce met en scéne une conception «tres humaine» du pere et de la
famille, fondée sur I’ affection réciproque:

ERIPHILE
Ne reconnais-tu pas un pere qui balance?
Et que fera-t-il donc ? Quel courage endurci
Soutiendrait les assauts qu’on lui prépare ici:
Une mére en fureur, les larmes d’une fille,
Les cris, le désespoir de toute une famille,

[”']33'

La fracture qui se dessine dans Agamemnon entre son role de Roi et
celui de pére est révélatrice d’un nouveau rapport social:

®  Ibid., p. 679.
' Ibid., p. 675.

2 Voir ce commentaire de Roger Francillon concernant le passage cité: « C’est ainsi

que le couple parental, formé d’ Agamemnon et de Clytemnestre, en dépit de son
statut royal, se réfere, tout au long de la piece, a des valeurs qui seront celles du
théatre de Diderot: & maintes reprises, Agamemnon, le roi des rois, proclame la
vanité des grandeurs héroiques et aspire 2 la tranquillité dans la quiétude domes-
tique ol pourraient s'exercer ses vertus de bon pere de famille» («Le Bourgeois
gentilhomme. Réflexions sur I’humanisme classique », in Ecriture, 16, printemps
1981, pp. 95-96).

3 Racine, Euvres complétes, op. cit., p. 712.



LA TRAGEDIE CLASSIQUE ENTRE 1640 ET 1674 17

Ainsi, lorsque les valeurs sur lesquelles I’Etat repose, varient, comme
c’est le cas durant notre période, les relations qui lient le roi et ces
sujets et celles qui unissent le pere et sa famille se modifient. Les
valeurs sur lesquelles repose la sphere publique évoluent en effet lors-
qu’elles mettent en avant non plus la hiérarchie, la patrie et I'Etat, non
plus un souverain qui en serait le seul garant, I’'unique dépositaire,
mais la nature des liens qui unissent le souverain au sujet, la fonction
paternelle du roi. Toute action, fiit-elle individuelle, est limitée non
plus par le respect du bien public incarné par le roi, mais par I’amour
de tout homme pour tout homme en tant qu’il est représenté par
I’amour du pere de I’Etat et pour le pere de 1’Etat™.

La redéfinition de la famille sur des rapports affectifs — c’est-a-dire
I’'immersion de I’intérét privé au cceur de I’institution — est a envisager
dans une configuration sociale qu’on pourrait qualifier de bourgeoise™.

Iphige’nie ne répond plus aux critéres précédemment définis. Selon
ceux-ci, la tragédie classique développe un discours délibératif repré-
sentant la nécessité de sacrifier I’intérét particulier a 'intérét d’Etat
représenté par le Roi, et, dans une moindre mesure, le pere. Les tragédies
mettent en scene 1I’énonciation plutot que I’énoncé du discours public.
Rome fonctionne comme la représentation symbolique de ce discours.

I1 convient de faire ici une remarque liée a la rhétorique. Dans son
ouvrage Introduction a l'analyse des textes classiques, Georges
Forestier’® affirme que la tragédie ressortit dans son ensemble au genre
judiciaire; il prend d’ailleurs comme exemple du judiciaire a I’ ceuvre
dans la tragédie la scene 4 de I’acte IV d’Iphigénie. Sa démonstration
est convaincante sur ce point particulier. Si1’on envisage la piece dans
son ensemble, on constate que la décision d’ Agamemnon de sacrifier
sa fille est un choix politique pris en fonction du bonheur a venir de
I’Etat, ce qui atteste I'importance du discours délibératif dans la piece.
Dans Horace et Bérénice que nous avons analysés, nous retrouvons le
méme enjeu, savoir une décision a prendre concernant une action qui
engage 1’avenir de I’Etat. C’est encore le cas dans Cinna; citons a ce
propos Georges Forestier qui écrit: « Ainsi le genre délibératif occupe

3 Christian Biet, La Tragédie, op. cit., pp. 101-102.

35 Roger Francillon, «Le Bourgeois gentilhomme. Réflexions sur I’humanisme clas-
sique », art. cit., pp. 84-98.

% Paris, Nathan, 1993, p. 48.



18 GILLES REVAZ

une place capitale dans cette piece, presque aussi importante que le
genre judiciaire. [...] on voit ici que le délibératif, 1ié au politique, peut
lui aussi entrer en conflit avec le judiciaire, et pour finir, 12 encore, le
subvertir.»*’ Ainsi, plusieurs piéces, et non des moindres, ressortissent
finalement au genre délibératif. Le glissement du judiciaire tragique
vers le délibératif s’explique par la fonction politique des pieces clas-
siques: le genre judiciaire supposerait une (re)mise en question du
pouvoir du Roi, tandis que le délibératif est plus propre a la consécra-
tion de ce pouvoir.

En conclusion, nous pensons que les tragédies forment un
ensemble dont le discours est relativement homogeéne entre 1640 et
1670. C’est seulement au-dela de cette date que le discours devient
vraiment polyphonique, notamment dans les trois dernieres tragédies
de Racine ; pensons a Mithridate et a Phedre ou le Roi-pere ne peut pas
mourir sans subir un certain affaiblissement. En outre, nous avons
montré qu’Iphigénie problématise le schéma que 1’on trouvait dans
Horace. Notre périodisation nous contraint donc a poser, en contradic-
tion avec un certain discours critique qui perdure, que Phédre®® n’est
pas une tragédie modele. Si cette affirmation nous semble incontes-
table du point de vue de la structure et du discours de la piece, elle
souleve un probléme terminologique. En effet, I’adjectif «classique »
que I’on accole a la tragédie se fonde sur les lectures ultérieures qui ont
fait de certaines tragédies des pices dites «classiques »*. Or, Phédre
a souvent été retenue comme |’exemple type de ces pieces. Ce lieu
commun nous semble discutable si I’on se place dans la perspective
d’une analyse du «genre», terme congu en rapport a une certaine
époque, a un certain discours et a une certaine esthétique, les trois
aspects étant intimement li€s. Or, a partir de 1675 la tragédie décline au
profit de la «tragédie lyrique ». Plutét qu’un modele, Phédre représen-
terait le chant du cygne du genre.

Gilles REvaz

Université de Zurich

7 Ibid., p. 51.

**  Nous nous sommes déja expliqué sur cette question dans notre ouvrage La
Représentation de la monarchie absolue dans le théatre racinien, Paris, Kimé, 1998,
Voir notamment sur cette question 1’introduction de 1’ouvrage de Christian
Delmas, La Tragédie de I'Age classique, op. cit.

39



	La tragédie classique entre 1640 et 1674

