
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 36 (1999)

Artikel: La tragédie classique entre 1640 et 1674

Autor: Revaz, Gilles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-266415

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-266415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA TRAGEDIE CLASSIQUE
ENTRE 1640 ET 1674

Truffaldino -Nem 'as-tu pas donné ta parole
franche et honnête que tu m'épouserais, moi,
Truffaldino?

Esméraldine - Je ne dis pas non, mon petit
fils, mais si le roi propose, il dépose.

Brighella - (avec importance) Le service du
roi est d'une autre importance, il oblige
parfois à des sacrisfactions /sic/.

Truffaldino - Gardez vos chansons pour la
bouteille, échanson. Seul un ivrogne peut
renier sa foi jurée.

Esméraldine - La parole du roi est publique,
mon ami, elle casse les promesses privées.
Ce qui fait qu'une fille promise sous le sein
privé, redevient à dessin une fille publique;
n'est-ce pas cela, mon frère?

Brighella - Assurément! C'est ce qu'on
appelle un «droit régalé».

tiré de Carlo GOZZI, Le Roi-cerf,
Martel, Les Éditions du Laquet, 1997, p.
22. (Acte I, scène 5, adaptation française
de Claude Duneton)

La plupart des ouvrages critiques sur la tragédie française, par
exemple ceux de Christian Biet1 ou Christian Delmas2 récemment

parus, englobe des textes s'étalant sur trois siècles; ils en exposent

' La Tragédie, Paris, Armand Colin, 1997.
2 La Tragédie de l'Age classique, 1553-1770, Paris, Seuil, 1994.



8 GILLES REVAZ

l'hétérogénéité. D'autre part, même si l'on s'en tient au dix-septième
siècle, on constate qu'il y a une grande diversité de pièces: ce genre
proteiforme comprend des tragi-comédies, des pièces relevant plutôt
des tragédies de collèges ou des tragédies à machines3. Nous voulons
nous concentrer dans cette étude sur ce qu'on entend dans le cursus
scolaire par tragédie classique, savoir les textes écrits dans la seconde
moitié du Grand siècle par les deux plus célèbres dramaturges
qu'étaient Corneille et Racine. Nous proposons une étude intertextuelle

afin de mettre en évidence des traits récurrents, lesquels sont
constitutifs du genre, et afin de montrer aussi l'évolution du discours
au fil de la période de telle sorte que les dernières pièces de Racine
nous semblent échapper aux règles du genre et être plutôt des drames

que des tragédies.
Nous voulons lire en écho Horace (1640), parce que la pièce suit le

Cid dont la célèbre querelle a contribué à transformer les tragi-comédies

en un genre plus codifié et Bérénice de Racine. On considère
souvent que Racine a voulu lutter avec son grand rival en écrivant cette
tragédie, d'où l'intérêt d'une mise en parallèle, et qu'il a produit une
œuvre illustrant parfaitement les règles du théâtre classique dont celles
des trois unités. Nous terminerons par Iphigénie qui nous semble
située à un moment charnière dans l'évolution de la tragédie. La même
année paraissent les Commentaires sur la poétique d'Aristote du père
Rapin et l'Art poétique de Boileau. D'autre part c'est à partir des
années septante que s'impose de plus en plus la «tragédie lyrique»
ou «tragédie à musique»4: 1674 est précisément l'année de YAlceste
de Lulli.

En préambule aux lectures proposées, selon le vieil adage philosophique

omnis negado est determinado, nous voulons poser un premier
jalon en opposant le genre tragique à la comédie. Dans une parodie
d'Andromaque de Racine, Subligny écrit une comédie «de l'air dont
Monsieur de Molière s'y seroit pris»5. La critique de Subligny procède
de deux manières. D'une part, les personnages sont des lecteurs de la
pièce de Racine dont l'échange se veut ironique à l'égard de la langue et

3 Christian Biet, La Tragédie, op. cit., pp. 44-45.
4 Ibid, p. 52.
5 La Folle querelle ou la critique d'Andromaque, publié par François Victor

Foumel, in Les Contemporains de Molière, Paris, Librairie de Firmin-Didot et



LA TRAGEDIE CLASSIQUE ENTRE 1640 ET 1674 9

du style raciniens6. D'autre part, l'économie théâtrale pastiche la
tragédie de Racine. A ce titre, la parodie éclaire le genre «tragédie»: la
pièce thématise a contrario l'enjeu tragique, puisqu'on y voit un
possible renversement de la première alliance amoureuse - promesse de

mariage autorisée par l'assentiment parental. La réplique suivante donne
une thématisation métalinguistique de ce problème: «Qui n'a rien
promis, ne scauroit manquer de parole. Mais quand j'en manquerais, il
ne s'agit point icy d'affaires d'Etat, comme dans Andromaque.»1

La tragédie se fonde en premier lieu sur la présence de l'intérêt
d'Etat dans le drame. Dans son examen autocritique d'Horace,
Corneille écrit au sujet de la fin de sa pièce :

Cette chute [le meurte de Camille par son frère] d'un péril en l'autre
sans nécessité fait ici un effet d'autant plus mauvais, que d'un péril
public, où il y va de tout l'Etat, il tombe en un péril particulier, où il n'y
va que de sa vie ; et, pour dire encore plus, d'un péril illustre, où il ne

peut succomber que glorieusement, en un péril infâme, dont il ne peut
sortir sans tache8.

Les périls auxquels les héros tragiques sont confrontés doivent être
du ressort public et engager l'État. Cette situation de base de la
tragédie provient de la nécessité à laquelle sont soumis les auteurs de

tragédies de mettre en scène des personnages de haut rang dont les
actions impliquent l'Etat.

La tragédie se noue dans le conflit qui oppose l'intérêt d'État à un
intérêt particulier, représenté la plupart du temps par un mariage9.
L'exposition d'Horace correspond à ce schéma topique:

SABINE

Albe, mon cher pays, et mon premier amour,
Lorsque entre nous et toi je vois la guerre ouverte,
Je crains notre victoire, autant que notre perte.

Cie, 1895, p. 495. Subligny renoue ici avec la Critique de L'École des femmes,
pièce dans laquelle Molière introduit des personnages du «monde».

Pour ces critiques, voir Daniel Mornet, Andromaque de Jean Racine, Paris,
Mellottée, 1947, pp. 297-298.

Les Contemporains de Molière, op. cit., p. 508.

Corneille, Œuvres complètes, I, Paris, Gallimard, 1980, p. 840.

Celui-ci est souvent à venir. On a alors affaire à une promesse de mariage.



10 GILLES REVAZ

Rome, si tu te plains que c'est là te trahir,
Fais-toi des ennemis que je puisse hair.
Quand je vois de tes murs leur Armée et la nôtre,
Mes trois frères dans l'une et mon mari dans l'autre,
Puis-je former des vœux, et sans impiété
Importuner le Ciel pour ta félicité ?10

Les hommes sont plongés dans le même dilemme que Sabine. Ainsi en
est-il de Curiace déchiré entre l'amitié et le devoir dû à la patrie :

CURIACE

Hélas c'est bien ici queje dois être plaint
Ce que veut mon pays, mon amitié le craint. [...]
De tous les deux côtés, j'ai des pleurs à répandre,
De tous les deux côtés mes désirs sont trahis".

Dans ce conflit, la prééminence de l'intérêt d'État ne se discute pas.
Cette composante de la tragédie est affirmée souvent dans la pièce de
Corneille ; par le vieil Horace par exemple :

HORACE

On pleure injustement des pertes domestiques
Quand on en voit sortir des victoires publiques12.

Cette doxa - le on fait de cette déclaration du vieil Horace une vérité
générale à laquelle tous les personnages doivent se soumettre - assure
l'unité du discours de la pièce13. On la retrouve clairement posée dans
les propos d'Horace (vv. 443-453); dans ceux de Curiace également.
Même si celui-ci adopte un ton plus humain, son discours est orienté

par les mêmes valeurs que celles défendues par les Horace :

CURIACE

Je vous plains, je me plains ; mais il faut y aller14.

Ibid., p. 846 (vv. 30-38).

Ibid., pp. 856-857 (vv. 389-397).

Ibid., p. 883 (vv. 1175-1176).
Sur l'homogénéité de la légalité dans le discours cornélien de cette période, voir
Patrice Pavis, « Dire et faire au théâtre: l'action parlée dans les stances du Cid», in
Études littéraires, 13, n° 3, 1980, p. 520.

Corneille, Œuvres complètes, op. cit., p. 862 (v. 542).



LA TRAGÉDIE CLASSIQUE ENTRE 1640 ET 1674 11

La seule voix discordante dans ce concert à la louange de l'État,
celle de Camille, est réduite au silence. Ce qui a lieu dans la diégèse

par l'épée du héros est confirmé métalinguistiquement par le discours
du père, le détenteur des droits sur la famille :

LE VIEIL HORACE

Aimer nos ennemis avec idolâtrie,
De rage en leur trépas maudire la Patrie,
Souhaiter à l'État un malheur infini,
C'est ce qu'on nomme crime, et ce qu'il a puni15.

Dans Horace, la promesse particulière ne compte pour rien face à
l'intérêt public.

C'est là le dilemme auquel est confronté Titus dans Bérénice de
Racine. Le conflit sourd d'une double promesse contradictoire. D'un
côté la promesse particulière qui engage Titus auprès de sa bien-
aimée:

TITUS

N'en doutez point, Madame; et j'atteste les Dieux
Que toujours Bérénice est présente à mes yeux.
L'absence ni le temps, je vous le jure encore,
Ne vous peuvent ravir ce cœur qui vous adore16.

De l'autre, le serment prêté par le nouvel Empereur de gouverner. Or,
cet acte institutionnel prévaut et exige de l'Empereur le sacrifice de sa
flamme :

TITUS

Oui, Madame, il est vrai, je pleure, je soupire,
Je frémis. Mais enfin, quand j'acceptai l'Empire,
Rome me fit jurer de maintenir ses droits :

Il les faut maintenir17.

Lié par deux serments, l'Empereur produit un discours polyphonique
dans lequel on entend la voix du cœur et celle de Rome. Ce discours est
orienté par les valeurs romaines. Titus doit d'abord s'en convaincre, ce

15 Ibid., pp. 897-898 (vv. 1651-1654).
16 Racine, Œuvres complètes, I, Paris, Gallimard, 1950, p. 488 [je souligne].
17 Ibid., p. 508.



12 GILLES REVAZ

qui ne va pas de soi, puis, il doit en devenir l'asserteur18, c'est-à-dire
reprendre à son compte le discours romain et ne pas prendre en charge
celui du cœur. Enfin, Titus doit communiquer ce choix à Bérénice, ce
qui revient à lui parler de sa place d'Empereur et à la convoquer dans

ce rapport de places publiques.
Le tragique de la pièce est focalisé sur cette difficile communication,

car Titus doit parler d'une place où Bérénice n'est pas habituée à

le voir et ne désire pas le reconnaître. C'est pourquoi celui-ci
commence par imposer l'énonciation plutôt que l'énoncé:

TITUS

Non, Madame. Jamais, puisqu'il faut vous parler,
Mon cœur de plus de feux ne se sentit brûler.
Mais...

BÉRÉNICE

Achevez.

TITUS

Hélas

BÉRÉNICE

Parlez.

TITUS

BERENICE

Rome... L'Empire.

Hé bien?
TITUS

Sortons, Paulin : je ne lui puis rien dire19.

Revenons plus en détail sur le discours romain. Paulin avait rappelé
à l'Empereur peu avant sa rencontre avec la Reine le discours qui se
tient à Rome :

PAULIN

N'en doutez point, Seigneur. Soit raison, soit caprice,
Rome ne l'attend point pour son impératrice.

Sur la distinction entre asserteur et énonciateur pour rendre compte de la
polyphonie dans le discours, nous renvoyons à Dominique Maingueneau,
L'Enonciation en linguistique française, Paris, Hachette, 1994, p. 145.

Racine, Œuvres complètes, op. cit., p. 489.



LA TRAGEDIE CLASSIQUE ENTRE 1640 ET 1674 13

On sait qu'elle est charmante; et de si belles mains
Semblent vous demander l'empire des humains.
Elle a même, dit-on, le cœur d'une Romaine ;

Elle a mille vertus. Mais, Seigneur, elle est reine.
Rome, par une loi qui ne se peut changer,
N'admet avec son sang aucun sang étranger,
Et ne reconnaît point les fruits illégitimes
Qui naissent d'un hymen contraire à ses maximes.
D'ailleurs, vous le savez, en banissant ses rois,
Rome à ce nom si noble et si saint autrefois,
Attacha pour jamais une haine puissante ;

Et quoiqu'à ses Césars fidèle, obéissante,
Cette haine, Seigneur, reste de sa fierté,
Survit dans tous les cœurs après la liberté20.

Il s'agit d'un discours délibératif- l'argumentation est orientée sur le
futur en fonction du bonheur de l'État. L'argumentation de Paulin se
résume en un seul mot «Rome», lequel représente le support de l'in-
férence autorisant la thèse21: «Rome ne l'attend point pour son
impératrice.» Nous sommes donc en présence d'un discours délibératif qui
met en avant le système de valeurs qui entraîne le choix plutôt que les
mobiles particuliers, renonciation plutôt que l'énoncé. C'est là la
marque du discours d'éloge de cette époque selon la définition qu'en a
donnée Louis Marin22. L'énonciation type de ce discours délibératif est

symboliquement représenté par «Rome». C'était déjà le cas dans
Horace de Corneille. Or, Yimperium romanum fonctionne, selon le
principe de la translatio imperii, comme la référence constitutive de la
monarchie absolue en train de se faire23. La tragédie classique nous
apparaît comme la représentation discursive du pouvoir du Roi.

Encore faut-il préciser davantage la relation entre l'intérêt public et
l'intérêt particulier, entre les rôles dévolus respectivement au Roi et au
père. Horace est à ce titre exemplaire. Le vieil Horace est là pour

/èi<i,p.482.
Sur cet enchaînement argumentatif, voir Jean-Michel Adam, Les Textes: types et

prototypes, Paris, Nathan, 1992.

Le Portrait du roi, Paris, Les Éditions de Minuit, 1981, p. 71, ainsi que le chapitre
«Les Stratégies raciniennes», pp. 130-143.

Voir à ce sujet Jean-Marie Apostolides, Le Roi-machine. Spectacle et politique au
temps de Louis XIV, Paris, Les Éditions de Minuit, 1981.



14 GILLES REVAZ

rappeler aux enfants que l'intérêt public l'emporte sur l'intérêt
particulier. L'intérêt domestique de cette famille exige des sacrifices à

l'État. Le père veille sur le comportement des enfants, les exhorte à

respecter l'intérêt public (acte II, scènes 7 et 8) et se déclare prêt à les

punir en cas de désobéissance :

Le seul amour de Rome a sa main animée,
Il serait innocent, s'il l'avait moins aimée.

Qu'ai-je dit, Sire? il l'est, et ce bras paternel
L'aurait déjà puni, s'il était criminel,
J'aurais su mieux user de l'entière puissance
Que me donnent sur lui les droits de la naissance,
J'aime trop l'honneur, Sire, et ne suis point de rang
A souffrir ni d'affront ni de crime en mon sang24.

Le père joue en cette occasion pleinement le rôle de miroir du pouvoir
du Roi, lequel couronne celui du père: c'est en effet le Roi qui a le
dernier mot dans la pièce de Corneille. La structure de la tragédie
représente le triangle hiérarchique père, Roi, Dieu fondateur de la
monarchie absolue et décrit par Christian Biet25. On y voit en effet le
Roi venir honorer un père qui lui est tout dévoué :

VALERE

Il ne sait ce que c'est d'honorer à demi,
Et son sceptre arraché des mains de l'ennemi
Fait qu'il tient cet honneur qu'il lui plaît de vous faire
Au-dessous du mérite, et du fils, et du Père.
Je vais lui témoigner quels nobles sentiments
La vertu vous inspire en tous vos mouvements,
Et combien vous montrez d'ardeur pour son service.

LE VIEIL HORACE

Je vous devrai beaucoup pour un si bon office26.

Le drame se termine sur un dernier office du père demandé par le Roi
pour contenter les Dieux :

TULLE

Mais nous devons aux Dieux demain un sacrifice,
Et nous aurions le Ciel à nos vœux mal propice,

Corneille, Œuvres complètes, op. cit., p. 898 (vv. 1655-1662).

Christian Biet, La Tragédie, op. cit., pp. 100-102.

Corneille, Œuvres complètes, op. cit., p. 883 (vv. 1165-1172).



LA TRAGEDIE CLASSIQUE ENTRE 1640 ET 1674 15

Si nos Prêtres avant que de sacrifier
Ne trouvaient les moyens de le purifier.
Son père en prendra soin ; [...]27

Si nous envisageons cette problématique dans Iphigénie, tragédie
de Racine parue en 1674, date charnière du genre selon notre hypothèse,

nous pouvons constater que la relation entre les deux fonctions
essentielles du père et du Roi n'est plus la même, et plus encore, que la
pièce remet en cause cette relation en miroir. Contrairement à la symétrie

complémentaire des deux rôles analysée dans Horace, les deux
fonctions provoquent dans la tragédie racinienne des intérêts
contraires. Or, Agamemnon subit ces tensions contradictoires et
balance; son discours polyphonique rend compte de ses hésitations.
Voici, au début de la pièce, le Roi prêt à sacrifier l'État à son amour
paternel et rebelle à la volonté des Dieux :

AGAMEMNON

Surpris, comme tu peux penser,
Je sentis dans mon corps tout mon sang se glacer.
Je demeurai sans voix, et n'en repris l'usage
Que par mille sanglots qui se firent passage.
Je condamnai les Dieux, et sans plus rien ouïr,
Fis vœu sur leurs autels de leur désobéir28.

Puis, nous entendons le Roi céder à Ulysse non pas par assentiment à

l'oracle, mais par narcissisme: «Ces noms de roi des rois et de chef de
la Grèce/Chatouillaient de mon cœur l'orgueilleuse faiblesse.»29 On est
loin de l'image du Roi respectant la volonté des Dieux. Le triangle
symbolique Dieu, Roi, père est rompu. Agamemnon, pour sauver sa

fille, n'hésite pas à mentir et, conséquemment, à trahir sa patrie en
éloignant Iphigénie du péril ; il demande à Areas de se faire le messager de

son stratagème en jetant un regard lucide sur son comportement:

AGAMEMNON

Va, dis-je, sauve-la de ma propre faiblesse,
Mais surtout ne va point, par un zèle indiscret,

27

28

Ibid., p. 901 (vv. 1771-1775).

Racine, Œuvres complètes, op. cit., p. 677. Agamemnon dira à sa fille plus tard:
« Sur l'intérêt des Grecs vous l'aviez emporté» (p. 716).

Loc. cit.



16 GILLES REVAZ

Découvrir à ses yeux mon funeste secret.
Que s'il se peut, ma fille, ajamáis abusée,

Ignore à quel péril je l'avais exposée.
D'une mère en fureur épargne-moi les cris,
Et que ta voix s'accorde avec ce que j'écris30.

Dans ce rude conflit intérieur qui agite Agamemnon, la fonction de la
paternité n'est plus celle que nous trouvions dans Horace, où le vieil
Horace exhortait les siens à suivre l'intérêt d'État de telle sorte que
l'intérêt familial était en accord avec la cause publique. Dans la pièce de
Racine, le Roi a une relation privée avec sa fille et son épouse ; dans ces
plaintes reprises d'Euripide, Agamemnon regrette sa fonction publique :

Heureux qui satisfait de son humble fortune,
Libre du joug superbe où je suis attaché,
Vit dans l'état obscur où les Dieux l'ont caché !31

Il imagine une vie familiale privée, retiré de la charge du pouvoir32. La
pièce met en scène une conception « très humaine » du père et de la
famille, fondée sur l'affection réciproque:

ERIPHILE

Ne reconnais-tu pas un père qui balance
Et que fera-t-il donc Quel courage endurci
Soutiendrait les assauts qu'on lui prépare ici :

Une mère en fureur, les larmes d'une fille,
Les cris, le désespoir de toute une famille,

La fracture qui se dessine dans Agamemnon entre son rôle de Roi et
celui de père est révélatrice d'un nouveau rapport social:

Ibid., p. 679.

Ibid., p. 615.

Voir ce commentaire de Roger Francillon concernant le passage cité: «C'est ainsi

que le couple parental, formé d'Agamemnon et de Clytemnestre, en dépit de son
statut royal, se réfère, tout au long de la pièce, à des valeurs qui seront celles du
théâtre de Diderot: à maintes reprises, Agamemnon, le roi des rois, proclame la
vanité des grandeurs héroïques et aspire à la tranquillité dans la quiétude domestique

où pourraient s'exercer ses vertus de bon père de famille» («Le Bourgeois
gentilhomme. Réflexions sur l'humanisme classique», in Écriture, 16, printemps
1981, pp. 95-96).
Racine, Œuvres complètes, op. cit., p. 712.



LA TRAGÉDIE CLASSIQUE ENTRE 1640 ET 1674 17

Ainsi, lorsque les valeurs sur lesquelles l'État repose, varient, comme
c'est le cas durant notre période, les relations qui lient le roi et ces
sujets et celles qui unissent le père et sa famille se modifient. Les
valeurs sur lesquelles repose la sphère publique évoluent en effet
lorsqu'elles mettent en avant non plus la hiérarchie, la patrie et l'État, non
plus un souverain qui en serait le seul garant, l'unique dépositaire,
mais la nature des liens qui unissent le souverain au sujet, la fonction
paternelle du roi. Toute action, fût-elle individuelle, est limitée non
plus par le respect du bien public incarné par le roi, mais par l'amour
de tout homme pour tout homme en tant qu'il est représenté par
l'amour du père de l'Etat et pour le père de l'État34.

La redéfinition de la famille sur des rapports affectifs - c'est-à-dire
l'immersion de l'intérêt privé au cœur de l'institution - est à envisager
dans une configuration sociale qu'on pourrait qualifier de bourgeoise35.

Iphigénie ne répond plus aux critères précédemment définis. Selon
ceux-ci, la tragédie classique développe un discours délibératif
représentant la nécessité de sacrifier l'intérêt particulier à l'intérêt d'État
représenté par le Roi, et, dans une moindre mesure, le père. Les tragédies
mettent en scène l'énonciation plutôt que l'énoncé du discours public.
Rome fonctionne comme la représentation symbolique de ce discours.

Il convient de faire ici une remarque liée à la rhétorique. Dans son

ouvrage Introduction à l'analyse des textes classiques, Georges
Forestier36 affirme que la tragédie ressortit dans son ensemble au genre
judiciaire; il prend d'ailleurs comme exemple du judiciaire à l'œuvre
dans la tragédie la scène 4 de l'acte IV d'Iphigénie. Sa démonstration
est convaincante sur ce point particulier. Si l'on envisage la pièce dans

son ensemble, on constate que la décision d'Agamemnon de sacrifier
sa fille est un choix politique pris en fonction du bonheur à venir de
l'État, ce qui atteste l'importance du discours délibératif dans la pièce.
Dans Horace et Bérénice que nous avons analysés, nous retrouvons le
même enjeu, savoir une décision à prendre concernant une action qui
engage l'avenir de l'État. C'est encore le cas dans Cinna; citons à ce

propos Georges Forestier qui écrit : « Ainsi le genre délibératif occupe

Christian Biet, La Tragédie, op. cit., pp. 101-102.

Roger Francillon, «Le Bourgeois gentilhomme. Réflexions sur l'humanisme
classique», art. cit., pp. 84-98.

Paris, Nathan, 1993, p. 48.



18 GILLES REVAZ

une place capitale dans cette pièce, presque aussi importante que le
genre judiciaire. [...] on voit ici que le délibératif, lié au politique, peut
lui aussi entrer en conflit avec le judiciaire, et pour finir, là encore, le
subvertir.»37 Ainsi, plusieurs pièces, et non des moindres, ressortissent
finalement au genre délibératif. Le glissement du judiciaire tragique
vers le délibératif s'explique par la fonction politique des pièces
classiques : le genre judiciaire supposerait une (re)mise en question du
pouvoir du Roi, tandis que le délibératif est plus propre à la consécration

de ce pouvoir.
En conclusion, nous pensons que les tragédies forment un

ensemble dont le discours est relativement homogène entre 1640 et
1670. C'est seulement au-delà de cette date que le discours devient
vraiment polyphonique, notamment dans les trois dernières tragédies
de Racine ; pensons à Mithridate et à Phèdre où le Roi-père ne peut pas
mourir sans subir un certain affaiblissement. En outre, nous avons
montré qu'Iphigénie problématise le schéma que l'on trouvait dans
Horace. Notre périodisation nous contraint donc à poser, en contradiction

avec un certain discours critique qui perdure, que Phèdre3* n'est
pas une tragédie modèle. Si cette affirmation nous semble incontestable

du point de vue de la structure et du discours de la pièce, elle
soulève un problème terminologique. En effet, l'adjectif «classique»
que l'on accole à la tragédie se fonde sur les lectures ultérieures qui ont
fait de certaines tragédies des pièces dites « classiques »39. Or, Phèdre
a souvent été retenue comme l'exemple type de ces pièces. Ce lieu
commun nous semble discutable si l'on se place dans la perspective
d'une analyse du «genre», terme conçu en rapport à une certaine
époque, à un certain discours et à une certaine esthétique, les trois
aspects étant intimement liés. Or, à partir de 1675 la tragédie décline au

profit de la «tragédie lyrique». Plutôt qu'un modèle, Phèdre représenterait

le chant du cygne du genre.

Gilles Revaz

Université de Zurich

Ibid., p. 51.

Nous nous sommes déjà expliqué sur cette question dans notre ouvrage La
Représentation de la monarchie absolue dans le théâtre racinien, Paris, Kimé, 1998.

Voir notamment sur cette question l'introduction de l'ouvrage de Christian
Delmas, La Tragédie de l'Age classique, op. cit.


	La tragédie classique entre 1640 et 1674

