
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 35 (1999)

Artikel: Qui "est" Louis du Néant? : refléxion sur la représentation du sujet dans
les lettres de Louise du Néant (1679-1693)

Autor: Trépanier, Hélène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-266055

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-266055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUI EST LOUISE DU NEANT?
Réflexion sur la représentation du sujet

dans les lettres de Louise du Néant (1679-1693)

L'homme n'est ni ange ni bête, et le malheur veut

que qui veut faire l'ange fait la bête1.

"À quoi suis-je bonne?" (p. 222)2 "À quoi suis-je bonne?" (p.
237). C'est une jeune femme de famille noble qui, vers 1675, se pose
cette question, incessamment et sous plusieurs formes, avec une
intensité qui frappe et qui bouleverse le lecteur. Louise du Néant est
née Louise de Bellère du Tronchay en 1639. Ses parents sont de la
meilleure noblesse de l'Anjou. Elle est belle, intelligente, riche.
Jeune, elle profite de sa condition, de sa beauté et de ses qualités
intellectuelles pour plaire dans les petites cours de sa province natale.

Elle oscille entre les projets de mariage et les œuvres de charité. Elle
reçoit de nombreuses propositions de part et d'autre. Or, autour de sa

trente-cinquième année, un sermon prononcé par un prédicateur
inconnu vient chercher ce qui était déjà en train de se préparer.
Louise dérive dans une expérience qui touche aux frontières de la
folie et de l'union mystique. Elle est enfermée à la Salpêtrière. On la
considère folle. Elle subit, dès lors, les atroces conditions de vie des

internés. Toutefois, des prêtres s'intéressent à elle et la tirent de son
cachot. Ils l'interrogent, la guident, la dirigent et lui demandent

Pascal, Pensées et opuscules, publiées par M. Léon Brunschvicg, Paris, Hachette,

1963, n° 358, p. 493.

Toutes les citations sont tirées de: Jean Maillard, Louise du Néant, Le triomphe de

la pauvreté et des humiliations, 1732, Introduction et notes établies par Claude Louis-
Combet, Grenoble, Jérôme Millón, 1987.



46 HELENE TREPANIER

d'écrire sur ses expériences. Enfin, elle sort de la Salpêtrière pour
soigner les pauvres et les malades.

On connaît l'histoire de Louise du Néant d'un double point de vue:
celui de Louise qui rapporte son expérience en écrivant à ses

directeurs de conscience et celui de son demier directeur spirituel qui
écrit sa biographie. Louise correspond entre 1679 et 1693 avec deux
maîtres spirituels. De 1679 à 1681, pendant son internement à la

Salpêtrière, elle écrit à M. Briard. Après sa sortie, de 1684 à 1693,
elle écrit au Père Maillard. Ses lettres sont publiées pour la première
fois en 1732, avec la biographie du Père Maillard: Le triomphe de la
pauvreté et des humiliations.

Cette jeune femme de bonne famille écrit des lettres dont la

constante réside dans une longue autodénégation où un questionnement

d'ordre existentiel se fait entendre: "à quoi suis-je bonne?"
renvoie à "je ne trouve aucun endroit où me mettre, tant je me trouve
indigne d'être parmi les créatures" (p. 208). Une femme qui naît
noble, au XVIP siècle, a une place dans la société. Qui plus est,
Louise est appréciée de tous, recherchée par les hommes de son
milieu, demandée comme dame de compagnie dans les salons. Sa

famille l'estime et l'encourage à devenir une fille du monde.

Cependant, un mal la travaille, profondément, elle cherche, elle refuse
les demandes en mariage, elle accepte de tenir compagnie à une
dame, pour refuser ensuite. Tout se passe comme si elle ne trouvait

pas sa place, comme si elle cherchait une confirmation de son droit
d'exister. Jamais les offres en mariage ne sont satisfaisantes, les

propositions de dame de compagnie déplaisent, les compliments
n'apportent aucun réconfort, il y a un vide dans le monde qui ne la

reçoit pas.
Quelques années plus tard, enfermée à la Salpêtrière, elle est

appelée par Dieu à envisager son parcours en inversant les valeurs et
les envies qui constituaient sa vie précédente.

mon divin Jésus m'y a parlé fort familièrement; [...] Ma chère

épouse, sois moi fidèle jusqu'à la moindre chose; je souhaite que tu
fasses tout le contraire de ce que tu as fait autrefois: tu as eu de



QUI EST LOUISE DU NEANT? 47

l'orgueil et de la vanité, il faut que tu t'abaisses maintenant, que tu
obéisses à tout le monde; tu as mangé de bons morceaux, il faut
maintenant que tu manges ce qu'il y de plus mauvais; tu aimes à

demeurer longtemps au lit pour être plus belle, tu te lèveras de grand
matin; tu aimais le luxe dans les habits, tu porteras des haillons et le

reste des pauvres; tu étais passionnée pour l'honneur et la flatterie, et

tu voulais passer pour un grand esprit; il faut que tu passes pour une
folle, et que tu aimes le mépris, les affronts, les rebuts, les anéantissements.

Tu as eu soin de bien traiter ton corps, tu lui feras toutes les

macérations que tu pourras; (p. 212)

Le mot d'ordre est de "faire tout le contraire". L'extrait est bâti sur
une suite d'oppositions radicales qui constitue une règle de vie où

l'opulence et l'orgueil sont remplacés par l'abnégation sous toutes ses

formes. Le paradigme de 1'"avant", associé au confort et à l'honneur,
s'oppose au paradigme de "maintenant" qui inverse les données et

implique un changement absolu de façon d'être dans le monde. Nous

verrons - et c'est l'hypothèse de travail - que ce programme de vie,
marqué par les descriptions de pratiques autopunitives extrêmement
violentes, n'est jamais satisfaisant, ne convient jamais totalement. La
narration, par divers procédés, révèle que cette nouvelle vie de

douleur et d'automutilation pour sauver Louise de ses péchés
antérieurs ne s'avère jamais assez douloureuse, assez rigoureuse. Elle
ne rachète jamais la précédente et n'offre pas non plus de solution à

la fragilité existentielle. Une lutte constante s'instaure entre le sujet
de l'énonciation, le je, et la nature qui ne veut pas souffrir; chaque
bataille gagnée constitue le point de départ d'un autre combat, d'une
nouvelle conquête pour réussir à souffrir encore plus, à s'autodétruire

encore plus violemment. La narration de cette vie, paroxysme de

mortification et d'abnégation rarement atteint dans la littérature
religieuse moderne, fait apparaître une quête jamais achevée que nous
tenterons de définir.

Déjà au sein de la maison familiale, Louise "conçut enfin, écrit son

biographe, une si basse opinion d'elle-même, qu'elle recevait comme
un honneur les commandements que toutes les personnes de la
maison lui faisaient, jusqu'aux moindres servantes." (p. 36) Cette



48 HELENE TREPANIER

attitude d'autodénégation, présente partout dans la correspondance de
Louise3, constitue la pierre angulaire de la construction d'un mode
de vie toujours plus exigeant. La certitude d'être rien, "bonne à rien",
constitue le fondement de l'insistance sur le régime d'automutilation.
"Je vous assure, mon bon Père, que je soupire presque toutes les fois

que je mange, tant j'ai de regret nourrir une créature si vile."
(p. 223). Dans le même esprit, Louise se préoccupe de l'opinion
positive que les autres pourraient avoir d'elle: "j'en eus après

beaucoup de confusion; car ces bonnes âmes, qui sont pleines de

charité, crurent que j'étais meilleure que je suis. Ah! mon très cher
Père, puis-je vous exprimer l'ennui queje souffre quand je vois qu'on
me flatte, et qu'on m'estime, moi qui suis une misérable pécheresse!"
(p. 224). Louise ne supporte pas d'être reconnue et appréciée: "On
nous aime trop ici", "Je crains de contribuer à l'estime qu'on a pour
moi" (p. 303). Elle annule ses actions: "Je regarde tout ce queje fais
comme rien" (p. 291) et elle n'accepte pas de recevoir: "Ah! mon
Dieu, je me suis éloignée de mon pays pour mener une vie cachée,
et pour être le rebut de toutes les créatures; et je. trouve encore des

gens qui ont de la bonté et de la charité pour moi, et qui me regarde
comme une bonne servante de Dieu." (p. 225).

Un monde s'organise autour du thème de la dénégation; la
narration fait apparaître le refus comme point d'ancrage à l'histoire
d'une vie. Ce que Louise a eu par sa naissance, elle le rejette: la

noblesse, la beauté, l'intelligence, le confort. Elle refuse, de même,
ce qu'elle pouvait avoir gagné elle même par ses gestes et son
attention: l'estime et l'amour des autres. Elle nie le résultat et les

effets de ses propres actions, comme s'ils n'avaient aucune valeur. A
travers cette insistance à dire qu'elle est "vile", qu'elle ne sert à rien
et ne vaut pas plus, la narratrice fait apparaître le nœud de son

Suivant le mode de l'hagiographie, Jean Maillard montre que Louise, dès son

enfance, manifeste la vertu d'humilité qui trouvera sa plénitude à l'âge adulte: "C'était
ainsi que Dieu jetait dans son cœur comme dans une terre bien préparée, la semance
de cette rare humilité qu'elle a pratiquée durant toute sa vie, et qui a porté des fruits
si extraordinaires" (p. 37).



QUI £57; LOUISE DU NEANT? 49

discours: elle ne reconnaît ni sa valeur, ni la raison d'être de son
existence, ni le sens de sa vie. La persistance à écrire qu'elle ne vaut
rien et que l'estime qu'on a d'elle équivaut à un mensonge revient à

dire qu'elle n'a pas sa place dans le monde, qu'elle ne mérite pas
d'exister.

La description et l'accumulation des techniques d'automutilation
s'inscrivent comme une forme de confirmation, de consolidation de
l'absence de valeur que Louise s'attribue. En effet, il ne suffit pas de

subir les épreuves de la vie d'internée, il s'agit, en plus, de provoquer
la souffrance, d'inventer d'autres moyens pour s'éprouver. Déjà, la
vie à la Salpêtrière lui offre des épreuves horribles. Louise admet
alors, de façon inconditionnelle, la souffrance. Maillard raconte que
l'on enferma Louise "dans un cachot, avec une vieille folle couverte
d'ulcères et de vermine, si horrible à voir, qu'elle effrayait tout le
monde. La réception qu'elle fit à sa nouvelle hôtesse, fut de la
frapper, et de lui dire plusieurs injures; et comme il fallut qu'elles
couchassent ensemble, elle lui communiqua sa gale et sa vermine, en
sorte que notre pauvre demoiselle en fut toute couverte" (p. 84)4. Les
horreurs imposées par la vie à la Salpêtrière ne suffisent pas. Aussi
les souffrances passives constituent-elles le point de départ des

mortifications volontaires.
A la base, Louise suit une constante de la spiritualité chrétienne

qui a codifié un ensemble d'exercices de pénitence. Ces techniques
autopunitives sont d'ailleurs particulièrement pratiquées au XVIIe
siècle dans les couvents. Plusieurs biographies de moniales rendent

4
Les cachots ou basses loges sont "des sortes de cabanons de six pieds carrés. [Les

folles] ne reçoivent d'air et de jour que par le guichet dont la porte est percée, un
anneau de fer qui les étreint par le milieu du corps est rivé à la muraille, leurs pieds
et leurs mains sont attachés. Nues pour la plupart et grelottant sous cette atmosphère
humide, elles poussent des gémissements qui semblent sortir de terre. - En hiver, lors
de la crue de la Seine, ces réduits malsains, situés au niveau des égouts, deviennent

non seulement bien insalubres, mais de plus un lieu de refuge pour une foule de très

gros rats, qui se jettent la nuit sur les malheureuses qu'on y enferme, et les rongent
partout où ils peuvent les atteindre." (Dr. Louis Boucher, La Salpêtrière, son histoire
de 1656 à 1790, Paris, 1883, pp. 54-65) cité par Claude Louis-Combet, pp. 84-85.



50 HELENE TREPANIER

compte de diverses méthodes d'automutilation et des marques sur le

corps que ces tortures laissent. Des femmes, surtout, prennent la voie
de la souffrance, du renoncement et de l'humiliation. Marie des

Vallées (1590-1656)5 et Marguerite Marie Alacoque (1647-1690)6,

parmi tant d'autres, pratiquent régulièrement des techniques autopunitives.

Ces femmes se placent délibérément dans l'univers de la faute.
Étemelles coupables, toujours en défaut face à ce qu'elles désirent
atteindre, elles doivent sans cesse se créer des situations de mortification

pour se purifier de leurs péchés: cilice, couronne d'épines, haire,
cire chaude, jeûne. Louise du Néant atteint toutefois des sommets
dans la description de son programme de mortification.

j' ai commencé cette semaine à ne point porter de chemise, je n'ai
point de draps, et je vous prie de me permettre de coucher dans ma
bière; c'est une grande pénitence pour moi. Il y a bien des années que
je désire n'avoir rien dans ma chambre qu'une chaise de paille, un pot
de terre à mettre de l'eau, une tête de mort pour boire, une écuelle de

terre pour manger le potage qu'on me donnera, une petite cassette pour
enfermer mes instruments de pénitence. Je continuerai, s'il vous plaît,
à jeûner les vendredis au pain et à l'eau, et à ne coucher que sur ma

Henri Bremond décrit la vie de Marie des Vallées comme étant une traversée de

souffrances. De 1609 à 1614, elle subit des douleurs extraordinaires qu'elle attribue aux
sorciers, puis de 1614 à 1618, elle continue à souffrir, comme en enfer, pour expier ses

péchés, de 1621 à 1633, elle souffre encore mais pour les douleurs de Jésus Christ. On
la considère toujours comme une possédée jusqu'en 1655 (une possession qui aurait
durée 40 ans). Enfin, avant de mourir, elle porte les traits de l'enfance. Voir Henri
Bremond, Histoire littéraire du sentiment religieux, tome V, La conquête mystique,
Paris, Blond et Gay éditeurs, 1920-1921, et Jean Noël Vuarnet, Le Dieu des femmes,
Paris, l'Herne, 1989, pp. 29-44.

Marguerite Marie Alacoque fonde la dévotion pour le Sacré Coeur. Très jeune, elle

soigne les pauvres et baise les plaies. Elle est aussi connue pour avoir mangé un
vomissement et rempli sa bouche d'excréments. Mais ce ne sont pas des comportements

habituels. Religieuse de la Visitation, elle souffre de la présence des autres et
des interventions du diable. Voir Jean Noël Vuarnet, op. cit., pp. 97-114 et Vie et

oeuvres de Sainte Margue rite-Marie (1673-1675), présentation de Raymond Darricau,
Paris, éditions saint Paul, 1990.



QUI EST LOUISE DU NEANT? 51

croix, et à aller le samedi à Notre Dame, ensuite me confesser à vous,
ou vous rendre compte de toute la semaine. Je vous prie de me

permettre aussi de jeûner au pain et à l'eau les trois jours qui précédent
les trois grandes fêtes de l'année; de ne me pas coucher la nuit du

dernier jour; de faire tous les jours la discipline; de prendre le lundi
mon cilice, ma corde et ma mentonnière pour les âmes du Purgatoire;
le mardi, la ceinture d'acier; le mercredi, la haire; le jeudi, la corde et
la mentonnière, pour faire amende honorable, à Notre Seigneur, des

irrévérences qu'on fait au S. Sacrement; le vendredi, une couronne de

fer; manger de l'ordure ou de la vermine; sucer des ulcères, ou avaler
des choses aussi rebutantes; mâcher de l'absinthe; prendre la discipline
avec des orties, si j'en puis trouver; me brûler les bras avec de la cire
d'Espagne, (pp. 266-267)

Le rythme saccadé de cette accumulation d'épreuves crée un effet
d'escalade dans la douleur, dans l'horreur. Il y a une organisation
dans la pratique autopunitive, un ordre intransigeant qui ne soulage

pas, ne mène pas à la réalisation d'un projet. Au contraire, l'ordre
n'est là que pour mieux permettre d'accumuler, de persévérer,
d'amplifier le mal. Le jeûne donne lieu au cilice qui provoque la
corde et la mentonnière7 qui débouchent sur l'ingestion de déchets

qui est reléguée par la cire chaude. Il n'y a pas d'aboutissement,
n'apparaît qu'une suite ordonnée, calculée et infinie de possibilités de

souffrance.
Les mortifications constituent des moyens de combattre la "nature",

c'est-à-dire les instincts et les besoins naturels qui sont attachés au

corps. Elles répondent à la vision chrétienne de l'homme présenté
comme étant un sujet dont l'âme est divisée entre, d'une part, ses

inclinations naturelles (partie animale ou végétative) irrévocablement

corrompues par le Péché d'Adam et, d'autre part, les aspirations

"La mentonnière était, à l'origine, une bande de toile qui prolongeait le masque en

couvrant le menton. Le même mot servait à désigner une "plaque de fer placée
horizontalement au-devant et au bas de l'entrée du moufle dans le fourneau d'essai."

(Littré). "La mentonnière dont il est ici question consistait probablement en une pièce

métallique couvrant - et blessant - la gorge." cité par Claude Louis-Combet, p. 266.



52 HELENE TREPANIER

spirituelles ou surnaturelles infuses par la grâce divine. Souvent, un

glissement s'effectue du corps à la nature. Celle-ci est entendue

comme l'ensemble des caractères physiques et moraux qui la
déterminent. La nature n'est pas synonyme de corps, il s'agit d'un
terme qui renvoie au tempérament psychologique autant qu'aux
particularités physiques du sujet. Toutefois, dans la correspondance
de Louise, un jeu subtil d'aller-retour les unit. La nature, bien qu'elle
ne soit pas corps, est liée aux besoins et aux désirs de celui-ci et, par
le biais de l'automutilation, elle devient l'équivalent du corps. Dans
cette perspective, le corps associé à la nature reste un pis-aller. La
"chair", selon la terminologie religieuse, acquiert une dignité parce
qu'elle est promise aux destinées immortelles. Toutefois, cette dignité
est imputée du dehors, elle ne lui appartient pas en propre. La chair
reste disqualifiée en tant que nature "sensible", lieu des passions et de

la corruption des appétits terrestres. Suivant cette logique, le corps est

l'ennemi le plus intime de l'âme. Celle-ci doit lutter contre la chair,
la vaincre, pour sauver son corps terrestre des douleurs de l'enfer.
Mieux vaut châtier son corps ici-bas que subir les feux de l'au-delà.
Aussi pour être sauvé, le corps doit-il s'avilir. "Le ressentiment de la
faute et de l'expiation, écrit Joseph Moingt, héritage du judaïsme,
joint à une interprétation sacrificielle de la mort de Jésus a marqué
d'une empreinte profonde la conception chrétienne du corps"8.

A un premier niveau de sens, les automutilations signifient donc

une attaque contre soi-même, contre les inclinations naturelles
intimement liées au corps. Ces mortifications offrent un moyen de

combattre les instincts naturels: le besoin de manger, de dormir,
d'être un tant soit peu confortable. La correspondance de Louise
illustre cette lutte du sujet contre sa propre nature qui prend l'allure
d'un théâtre où deux personnages distincts s'affrontent. La nature est

présentée en tant qu'adversaire de la volonté du sujet. Celui-ci veut
souffrir; il accepte la souffrance et, en plus, la recherche, tandis que
la nature résiste à la douleur et s'en plaint. On assiste à un réel

Joseph Moingt, "Polymorphisme du corps du Christ", Le Corps de Dieu. Le Temps

de la réflexion, Paris, Gallimard, 1986, pp. 59-60.



QUI EST LOUISE DU NEANT? 53

dédoublement qui crée un trouble dans la narration car la nature
n'apparaît pas comme partie constitutive du je qui raconte mais

comme un personnage distinct et extérieur. La nature n'est pas décrite
comme la part corrompue de l'être par opposition à son âme ou à son

esprit empreints de la grâce divine. La nature se situe au dehors,
comme s'il s'agissait d'une entité distincte. Aussi le "je" parle-t-il à

la "nature" en s'adressant à un "tu" comme à un autre personnage. Ou

encore, la narratrice décrit ce que fait ou désire la "nature" en
utilisant la troisième personne du singulier: "La nature n'en est pas
contente, car elle souffre; mais il faut laisser cette pauvre bête dans

son mal, et ne pas écouter ses plaintes" (p. 209). La nature devient un

personnage extérieur que le sujet doit combattre. Un jeu de force
s'instaure où le je veut soumettre la nature à sa volonté:

la nature n'a pas laissé de se plaindre de cette souffrance, car elle ne

veut rien endurer de tout ce queje lui prépare jusqu'à la fin de ma vie;
elle gronde tant qu'elle voudra, je ne l'écoute plus et je m'en moque.
Elle a cru pendant huit jours qu'elle sentait beaucoup de mal, et je lui
disais: Ne veux-tu pas te taire, vilaine bête? tu fais la malade, mais si

tu dis un mot et si tu trembles, je te châtierai. Elle était quelque temps
sans branler, puis elle oubliait mes menaces; elle recommençait à se

plaindre. Enfin, ayant regardé ce qu'elle avait, je ne lui trouvai qu'un
peu d'émotion; quand je vis cela, je la hâtai bien d'aller à grands coups
de discipline. Depuis elle n'a dit mot, car elle craint d'être battue, (p.

259)

Un rapport hiérarchique s'établit où le sujet commande la nature en
s'adressant à elle à la deuxième personne et en la nommant "vilaine
bête". Un passage montre jusqu'à quel point cette scission entre la

nature et le sujet de l'énonciation ébranle la définition du sujet.

Il faut que je vous apprenne des nouvelles, mon cher Père, qui vous
surprendront. Vous croyez peut-être avoir une assez bonne fille en
Louise du Néant, mais vous vous êtes bien mépris; car la vilaine bête

ne vaut rien; elle a eu de la peine de ce qu'une personne qui l'aimait,
lui faisait perdre le temps qu'elle devait donner à son Époux sacré.



54 HELENE TREPANIER

Quoiqu'elles ne s'entretinssent toutes deux que de bonnes choses,

l'amour-propre ne laissait pas de s'y glisser; on a beau veiller sur lui,
il est difficile de le vaincre entièrement. Ainsi, quand la du Néant
faisait son examen du soir, elle trouvait avoir dit beaucoup de paroles
inutiles; elle soupirait alors, parce que son Jésus n'était point content
d'elle, et lui faisait de grands reproches de ses fautes; elle l'a prié d'y
mettre ordre. C'est ce qu'il a fait; car il a permis que cette amie ne la

regarde plus. La méchante Louise en a été fâchée d'abord, mais elle est

revenue à elle, ayant fait réflexion sur ses mouvements intérieurs. [...]

pour se vaincre plus pleinement, elle a fait deux heures et demie
d'oraison tout de suite, et a pris une bonne discipline. Ah! disais-je à

cette chienne, offenseras-tu encore ton Dieu! j'étais si animée contre
elle, que si l'obéissance ne m'eût arrêtée, je l'eusse mise en pièces.
(P* 234)

Louise du Néant écrit à son directeur spirituel et, d'entrée de jeu,
parle d'elle-même comme s'il s'agissait d'une autre personne. Non
seulement la nature est désignée comme étant un élément extérieur,
mais Louise elle-même parle d'elle comme d'une autre personne.
Trois instances sont présentes: le je, le vous auquel le je s'adresse et
Louise du Néant qui apparaît comme un sujet distinct des deux autres,
mais qui, en fait, est le nom que se donne le je. La situation se

complexifie dans la suite de la lettre. Le narrateur s'absente, il
devient un narrateur extra-hétérodiégétique ou omniscient. La voix du

narrateur je parle d'elle-même à la troisième personne (elle) et

emploie un autre nom pour s'identifier: la vilaine bête. À la fin de

l'extrait, la narration autodiégétique revient sur scène. Cependant, le

je s'adresse à cette chienne et continue à parler d'elle comme à une

personne distincte. On assiste ainsi au dédoublement du sujet:
l'instance narrative je parle d'elle-même comme s'il s'agissait d'une
autre personne ou d'une bête; qui plus est, elle se parle à elle-même
comme si elle parlait à une chienne ou à une autre femme: "la du

Néant", "la méchante Louise". Cette enonciation problématique
marque un malaise; le sujet n'arrive pas à s'identifier de façon
univoque. Il a un ennemi en lui, la nature, qui provoque une scission
telle que l'identité narrative est troublée. Ce sujet scindé, presque mis



QUI EST LOUISE DU NEANT? 55

"en pièces", laisse apparaître la fragilité existentielle de la narratrice
qui, parlant d'elle-même ou s'adressant à elle-même, se dédouble et
se dénigre en se nommant "vilaine bête".

Chez Louise du Néant, les mortifications atteignent une violence
incomparable car elle insiste sur ce qu'elle pratique régulièrement:
l'absorption de déchets putréfiés et du pus qu'elle lèche sur les
ulcères des jambes des malades. Ces mortifications particulièrement
répugnantes sont racontées dans les moindres détails et constituent
une part centrale et essentielle de l'itinéraire ascétique de Louise. Elle
n'est pas la seule à décrire l'ingestion de matières dégoûtantes. Dans
les autobiographies spirituelles du XVIIe siècle, on trouve plusieurs
cas semblables. Marie de l'Incarnation (1599-1672) et Madame

Guyon (1648-1717) décrivent le moment où elles ont léché les plaies
d'un malade ou avalé un crachat. Selon Mino Bergamo, bien que
plusieurs théologiens restent brefs ou silencieux sur le sujet, comme
Henri Bremond ou le Dictionnaire de spiritualité, l'ingestion de
matières répugnantes constitue une ligne de force de l'ascèse
chrétienne. Cela dit, ce type d'abnégation prend une ampleur
saisissante chez Louise du Néant qui choque le lecteur et provoque
un questionnement sur le sens de ces actes repoussants.

Le samedi, je fis venir dans mon cachot deux de mes maîtresses, qui
ont depuis trois ans des ulcères incurables aux jambes. Il y avait plus
de quinze jours que j'étais fortement inspirée de les lécher; je les

enfermai l'une après l'autre dans mon cachot, je leur donnai à dîner,
et de l'argent que j'avais; après que j'eus fait ma prière je voulus

commencer, mais la puanteur était si grande que le cœur m'en fit mal;
cependant, sans balancer davantage, je me jetai dessus. Comme je n'en
pouvais plus, je cessai, afin de prendre haleine; je craignais de lécher
les endroits les plus puants, mais je me disais à moi-même: Lèche,
lèche, vilaine bête, et punis ta mauvaise langue qui a tant offensé Dieu,
(p. 221)

je suis si dégoûté que la seule odeur des viandes me fait mal au

cœur. Vous ne sauriez vous imaginer ce qui me mis en appétit; une
bonne femme que je ne connaissais pas, passait par l'endroit où j'étais,



56 HÉLÈNE TREPANIER

je suçai le pus des ulcères qu'elle avait aux jambes, et je vous assure

que j'y trouvai du goût. (p. 204)

Selon Mino Bergamo, lécher les ulcères, comme manger les restes et
les ordures, comme porter le cilice, constitue un moyen de lutter
contre la nature, contre la faiblesse de la nature humaine. Cependant,
Bergamo montre, qu'à un deuxième niveau de sens, une identification
se produit. Louise se définit comme n'étant bonne à rien, vile,
corrompue, indigne. Or, celle qui raconte qu'elle est rejetée, méprisée,

mange des rebuts, lèche le pus des malades, ce que les autres ne
veulent pas manger, ce qu'ils poussent hors de leur table, et ce que
l'organisme rejette de son système. Le pus, les miettes et les déchets
deviennent des signes représentant de ce que Louise est: sa nature

corrompue et son exclusion sociale. Louise s'identifie avec ce qu'elle
ingère et crée un rapport d'équivalence entre son statut de marginale
et le fait de manger des ordures. Elle est ce qu'elle mange, la chah-

puante illustre sa propre condition: un déchet, un corps putréfié,
meurtri et sale9.

En fait, ce qui frappe surtout, dans le compte rendu de sa vie que
constitue la correspondance, est l'excès, la démesure et l'effort que
doit sans cesse fournir la narratrice pour toujours excéder10. Il n'y
a aucune mortification qui ne suffise; il faut toujours faire plus et
faire plus douloureux. Lécher les ulcères est emblématique de cet

9 Mino Bergamo, "Architettura di un romanzo epistolare. La santa abiezione", in
Louise du Néant. // trionfo delle umiliazioni. Lettere, Venezia, Marsilio Editori, 1994,

pp. 100-120.

Selon Michel de Certeau, "c'est traditionnel sur la scène monastique ancienne: toutes
les formes de l'excès y sont représentées, depuis l'ardeur outrancière des commençants
(thermotês), ou l'exaltation qui veut "franchir les limites de la nature" et "se dresser"

contre elles (éparsis), jusqu'à la dereliction (enkataleipsis) qui est le prix de la
témérité. On y trouve donc pas mal de "détraqués"(strebloumenoi), tordus et tendus "à

l'excès". Sur cette scène, en effet, se théâtralise ou "produit" l'oscillation de l'âme
entre deux "passions contraires" - ou deux "démesures", comme dit Théodoret -, celle
du désir (epithumia) et celle de l'"irascible" (thumos), que l'esprit (nous) essaie de

contrôler l'une par l'autre." La fable mystique, Paris, Gallimard, 1982, pp. 53-54.



QUI EST LOUISE DU NEANT? 57

excès. De même, la répétition de l'expression "il faut" et "je dois"

signifie le caractère compulsif de l'ascèse à laquelle se plie Louise.
À chaque fois, un peu plus peut être fait pour vivre dans la douleur.
Par exemple, Louise ne peut pas manger normalement son pâté:

"j'avais, écrit-elle, une grande tentation de manger de ce pâté, j'en ai

coupé par morceaux, et je l'ai mis avec de la saleté, et puis l'ai mis
à terre, et l'ai ramassé avec la langue comme une bête" (p. 223). Elle
crée là encore une occasion de se faire violence. De même, jeûner
deux fois la semaine ne comble pas suffisamment ses exigences de

douleur: "Je ne fais guère d'autres pénitences que déjeuner deux fois
la semaine, mais pour y suppléer j'ai pratiqué d'autres mortifications
pendant la grande maladie de sœur P. Je lui raclais la langue, et

j'avalais les ordures que j'en tirais; je mangeais aussi ce qu'elle avait
mâché et rejeté de la bouche, afin de me châtier de la répugnance que
j'avais eu à la servir" (p. 278).

L'extrême violence de ces mortifications met en scène l'effort que
doit accomplir la narratrice contre elle même, contre sa nature, pour
accomplir son ascèse. Cet effort laisse apparaître, du coup, la volonté
du sujet, une force morale qui lui permet d'aller toujours plus loin
dans l'abnégation. C'est dire que la description et l'accumulation
interminable de mortifications plus cruelles les unes que les autres est

loin d'effacer le personnage derrière la souffrance. Au contraire, cet
itinéraire ressemble plutôt à un parcours héroïque qui souligne la
valeur et l'identité du sujet. Le trouble autour de l'identité narrative

que provoque la lutte contre les instincts naturels fait ressortir,
paradoxalement, l'identité du sujet. Le récit de la mise en danger de

la vie biologique, de la violence contre les instincts naturels, crée un
effet qui accentue la capacité de décision du sujet.

L'exemple de l'anorexique peut éclairer cette apparente contradiction.

L'anorexique refuse de manger: il renie ses instincts naturels et

ses besoins physiques; dès lors, il met sa vie en jeu, il risque de

mourir, de disparaître, en même temps, il marque sa capacité de

décision et s'affirme comme sujet autonome, indépendant des ordres
des autres (de ses parents) et de la nature (de ses besoins physiologiques).

L'adolescent, en décidant de se nourrir et de survivre biologi-



58 HELENE TREPANIER

quement, peut constater qu'il ne démontre pas suffisamment sa

capacité de décider et, du coup, met en jeu sa survie symbolique11,
c'est-à-dire ce qui le constitue comme sujet: la conscience d'être soi.

Il peut alors décider de ne pas se nourrir et d'assurer sa survie

symbolique en montrant de façon radicale sa capacité de décision,
même s'il met sa survie biologique en danger. La force de démonstration

de la capacité de décision est alors en relation inverse avec la
satisfaction de ses besoins naturels.

Tout se passe comme si Louise, en insistant sur son néant, sur son
absence de valeur, et en corroborant son statut par les mortifications
les plus atroces qui mettent sa vie en danger, se dessine une identité,
se démarque continuellement des autres. Elle ne veut pas être exclue;
elle veut être l'exclue des exclus. À la Salpêtrière, elle ne se confond

pas avec les autres, elle ne s'efface pas dans la foule des internés.

Elle se fait maltraiter et mépriser par les rejetés de la société: les

fous, les infirmes, les criminels, les prostituées. Elle ne veut pas être

pauvre, elle veut être la servante des pauvres. Elle ne veut pas
seulement jeûner, elle veut racler la langue de son amie et manger le

pus qu'elle en retire. On la maltraite, elle demande pardon et remercie
de s'être fait battre. On se moque d'elle, on la traite de folle,
d'ignorante, de voleuse, d'extravagante, d'ingrate (p. 151). Elle utilise
l'opinion des autres et insiste. "J'ai eu même le dessein de faire
encore la folle, afin qu'on m'enferme dans un cachot, et qu'on ne me
regarde plus que comme une folle" (p. 210). Elle ne veut pas seulement

être victime des maladies, des injures, des humiliations, elle

veut, elle même, se violenter, se mépriser.

Une de mes compagnes a commencé à venger mon Amant [Jésus],

car lui donnant à boire, elle m'a jeté plusieurs fois des ordures et des

écuelles à la tête, et je me suis aussi donné plusieurs coups au visage
et à la tête, afin de me châtier de mes fautes. Je me suis aussi enfoncé
dans la tête une couronne de pointes de fer; je me suis frotté le dos

Selon l'expression du sémiologue Luis Prieto dans son article: "Decisione e

soggetto", Saggi di Semiotica, II, Milan, Pratiche Editrice, pp. 159-199.



QUI EST LOUISE DU NEANT? 59

contre la muraille, pour faire entrer bien avant ma haire dans la
charogne de ce misérable corps; j'ai marché les pieds nus dans la boue
et sur les cailloux, afin de les blesser; j'ai pris la discipline de toutes

mes forces, jusqu'à ce que mon bras ne puisse plus frapper; je me suis

fait d'autres mortifications très humiliantes, (p. 253)

La répétition du sujet de renonciation je marque sa présence
insistante. Louise travaille activement à se faire du mal, à se détruire,
toujours pour la gloire de Dieu. Cependant, le travail pour la gloire
de Dieu s'avère interminable, infini, et devient, en quelque sorte, un
travail de démarcation où un moi s'affirme, dans le négatif: l'autodé-
négation et l'automutilation.

Selon Jacques Le Brun, les mortifications volontaires quasi
canoniques très pratiquées au XVIIe siècle ne sont pas uniquement
des occasions de lutte contre la nature corrompue. Les automutilations
révèlent une expression du désir de Dieu. Les mortifications inscrivent

clairement, sur le corps de la religieuse, le signe de Dieu. La
pratique de la discipline prend ici une autre dimension que celle de

la punition et de la purification. La multiplication des plaies, des

blessures, des effusions de sang, les marques au fer chaud ou la

couronne d'ortie deviennent des apparitions de Jésus Christ qui se

montre par sa ressemblance. La religieuse reproduit sur son corps les
souffrances et les plaies du Christ, elle crée sur ou dans son corps
une marque qui indique la présence de Dieu12.

12
"Mme de Chantai", selon Maupas du Tour, "pour imprimer plus profondément sa

parole éternelle dans son cœur, eut bien le courage et la générosité de prendre un fer
tout rouge de feu, duquel se servant comme d'un burin, elle-même se grava le saint et
sacré Nom de Jésus sur sa poitrine, si avant qu'elle se fût mise en danger de sa vie,
si l'amour n'eût été plus fort que la mort, et que ces saints caractères, comme un sacré

baume répandu, ne l'eussent guérie en blessant par cette amoureuse et douloureuse

plaie, du sang de laquelle elle écrivit de nouveaux vœux et de nouvelles promesses,
faisant ainsi à son adorable amour un sacrifice éternel, puisque son cœur et son corps
en demeurèrent à jamais les innocentes victimes, et seront à toute éternité cachetés de

ce divin sceau, qui l'a rendue le reste de ses jours redoutable à ses ennemis, et

indomptable à toutes les puissances d'Enfer." H. Maupas du Tour, La vie de [...]
Jeanne Françoise Fremiot de Chantai. [...], dern. éd. revue et con*., Paris, 1672, pp.



60 HELENE TREPANIER

Nous avons pour le XVIIe siècle, écrit Jacques Le Brun, un riche

corpus de biographies où est présente cette actualisation somatique de

l'imitation de Jésus Christ. Cela à différents niveaux, mais toujours par
une modification, sanglante et douloureuse, du corps de celle qui revit
après seize siècles les douleurs et les plaies de la passion. Quelques

exemples parmi beaucoup d'autres: la Sœur Marie-Rose Joly, visitan-
dine d'Aurillac, morte en 1699, connue pour son rôle dans la diffusion
de la dévotion au Sacré-Cœur, avait caché toute sa vie sa tête et ses

cheveux; à sa mort, on découvrit "dix grosseurs autour de la tête en

forme de couronne, et trois au milieu comme de grosses noix. Il y a

lieu de croire qu'elle voulut imiter sainte Rose en ce point, et que les

clous de cette couronne ayant fait des plaies et des tumeurs, cette

grande religieuse les ayant négligées, le pus qui en sortait s'étant

endurci, avait formé dans la suite ces duretés qui sont un nouveau

témoignage de ses grandes vertus"13.

Jacques Le Brun montre que les mortifications "flamboyantes ou

baroques" qui caractérisent plusieurs biographies spirituelles du XVIIe
siècle constituent des moyens de rejoindre Jésus Christ, de s'unir à

lui, à travers l'humiliation et la souffrance, comme dans un mimétisme

imparfait. La douleur physique et la souffrance psychologique
sont des moyens de se rapprocher de Jésus humilié et rejeté par les

siens.

Mais plus encore que la complaisance pour le sang et la souffrance,
ce qui nous frappe est le rapport de ces pratiques avec la foi, avec les

événements fondateurs, avec la recherche désespérée d'une certitude et
d'une rencontre avec un autre jadis mort et disparu et que rien ne peut
rendre présent sinon la souffrance, les blessures qui, comme autant de

170-171 [1'" éd. 1644]. Jacques Le Brun, "A corps perdu. Les biographies féminines
du XVIP siècle", Le corps de Dieu, op. cit., p. 400.

Jacques Le Brun, "L'institution et le corps, lieux de la mémoire d'après les

biographies spirituelles féminines du XVIIe siècle", Corps écrits, 11, Paris, PUF, 1984,

p. 119.



QUI EST LOUISE DU NÉANT? 61

bouches muettes et prolixes, l'attestent au moment où les paroles
consacrées et les rites religieux le dissimulent14.

De même, l'unique désir de Louise est Dieu, elle le recherche

désespérément, elle ne veut que lui, même s'il l'abandonne. "Tout ce

qui me reste, est que je brûle du désir d'aimer Dieu de l'amour le

plus pur qui fût jamais, quoiqu'il ne veuille pas de moi" (p. 196). Or,
cette recherche qui passe par un itinéraire d'automutilations infinies
s'avère elle même inachevée et inachevable, comme si rien ne
suffisait pour rencontrer ce Dieu qui s'absente éternellement. Dès

lors, tout peut signifier la gloire de Dieu parce que rien ne la signifie
assez.

Il tomba dans mon bouillon de l'eau dont j'avais lavé les jambes de

ces pauvres femmes, la nature avait une horrible répugnance à le

prendre; mais enfin je le pris malgré elle, en protestant à Dieu que je
faisais cela pour sa gloire, et qu'il n'y avait rien au monde que je
n'entreprisse pour lui plaire, (p. 222)

A travers cet effort infini de souffrance, qui souvent paraît absurde

(comment glorifier Dieu en avalant un bouillon dégoûtant?), se

découvre une fragilité existentielle qui cherche avidement un secours
dans une volonté de dépassement. Louise du Néant révèle de façon
exacerbée l'enjeu paradoxal de plusieurs mystiques du XVIIe siècle.
Face à un Dieu qui s'absente - "Il faut supporter l'absence et

l'éloignement de Dieu"15 écrivait Surin - l'effort immense pour le

rejoindre et le retrouver donne lieu à un vouloir souffrir qui, bien

qu'il s'inspire de l'exigence évangélique de pauvreté et d'humilité, et
bien qu'il soit le reflet du vouloir de Dieu, s'institue comme une

quête infinie où le moi s'affirme. La recherche de Dieu par l'autodé-
négation crée une démarcation, une distinction. Le sujet n'a jamais

Jacques Le Brun, ibid., p. 120.

Jean Joseph Surin, Correspondance (1626-1633, 1657-1665), Paris, Desclée de

Brouwer, 1966, p. 381.



62 HELENE TREPANIER

fini de vouloir rejoindre Dieu; au même moment, il va toujours plus
loin, se dépasse, va au delà de ses possibilités, contrôle ses instincts
naturels, s'affirme. Louise du Bellère obéit à ses confesseurs en
écrivant l'histoire de sa vie, cependant elle invente ses noms. Elle
veut qu'on brûle ses écrits pour disparaître avec eux, cependant elle
décrit avec force détails et couleurs son itinéraire. Plus encore, elle
s'identifie en se nommant Louise du Néant, puis Louise des Pauvres

et, enfin, en signant Louise Servante des Pauvres. Dans sa correspondance,

qui est une manifestation extrême d'un phénomène d'époque
chez les mystiques modernes, la "résolution" (p. 258) d'une acceptation

inconditionnelle à la souffrance comme soumission à la volonté
de Dieu se révèle, en même temps, affirmation de la force de la
volonté du moi. La quête de Dieu devient une quête inachevée de soi,

non par l'analyse rationnelle comme chez Descartes, mais par
l'insistance infinie à rencontrer une vérité qui s'absente.

Hélène Trepanier
Montréal


	Qui "est" Louis du Néant? : refléxion sur la représentation du sujet dans les lettres de Louise du Néant (1679-1693)

