Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle

letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 35 (1999)

Artikel: Qui "est" Louis du Néant? : refléxion sur la représentation du sujet dans
les lettres de Louise du Néant (1679-1693)

Autor: Trépanier, Hélene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-266055

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-266055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUI EST LOUISE DU NEANT?
Réflexion sur la représentation du sujet
dans les lettres de Louise du Néant (1679-1693)

L’homme n’est ni ange ni béte, et le malheur veut
que qui veut faire I’ange fait la béte'.

"A quoi suis-je bonne?" (p. 222)* "A quoi suis-je bonne?" (p.
237). C’est une jeune femme de famille noble qui, vers 1675, se pose
cette question, incessamment et sous plusieurs formes, avec une
intensité qui frappe et qui bouleverse le lecteur. Louise du Néant est
née Louise de Bellére du Tronchay en 1639. Ses parents sont de la
meilleure noblesse de 1’Anjou. Elle est belle, intelligente, riche.
Jeune, elle profite de sa condition, de sa beauté et de ses qualités
intellectuelles pour plaire dans les petites cours de sa province natale.
Elle oscille entre les projets de mariage et les ceuvres de charité. Elle
recoit de nombreuses propositions de part et d’autre. Or, autour de sa
trente-cinquieme année, un sermon prononcé par un prédicateur
inconnu vient chercher ce qui était déja en train de se préparer.
Louise dérive dans une expérience qui touche aux frontiéres de la
folie et de I’union mystique. Elle est enfermée a la Salpétriére. On la
considére folle. Elle subit, dés lors, les atroces conditions de vie des
internés. Toutefois, des prétres s’intéressent a elle et la tirent de son
cachot. Ils I'interrogent, la guident, la dirigent et lui demandent

: Pascal, Pensées et opuscules, publiées par M. Léon Brunschvicg, Paris, Hachette,
1963, n° 358, p. 493.
2 Toutes les citations sont tirées de: Jean Maillard, Louise du Néant, Le triomphe de

la pauvreté et des humiliations, 1732, Introduction et notes établies par Claude Louis-
Combet, Grenoble, Jérome Millon, 1987,



46 HELENE TREPANIER

d’écrire sur ses expériences. Enfin, elle sort de la Salpétriére pour
soigner les pauvres et les malades.

On connait I’ histoire de Louise du Néant d’un double point de vue:
celui de Louise qui rapporte son expérience en écrivant a ses
directeurs de conscience et celui de son dernier directeur spirituel qui
écrit sa biographie. Louise correspond entre 1679 et 1693 avec deux
maitres spirituels. De 1679 a 1681, pendant son internement a la
Salpétriere, elle écrit a M. Briard. Aprés sa sortie, de 1684 a 1693,
elle écrit au Pére Maillard. Ses lettres sont publiées pour la premiere
fois en 1732, avec la biographie du Pére Maillard: Le triomphe de la
pauvreté et des humiliations.

Cette jeune femme de bonne famille écrit des lettres dont la
constante réside dans une longue autodénégation ou un questionne-
ment d’ordre existentiel se fait entendre: "a quoi suis-je bonne?"
renvoie a "je ne trouve aucun endroit ol me mettre, tant je me trouve
indigne d’€tre parmi les créatures” (p. 208). Une femme qui nait
noble, au XVII® siécle, a une place dans la société. Qui plus est,
Louise est appréciée de tous, recherchée par les hommes de son
milieu, demandée comme dame de compagnie dans les salons. Sa
famille I'estime et I’encourage a devenir une fille du monde.
Cependant, un mal la travaille, profondément, elle cherche, elle refuse
les demandes en mariage, elle accepte de tenir compagnie a une
dame, pour refuser ensuite. Tout se passe comme si elle ne trouvait
pas sa place, comme si elle cherchait une confirmation de son droit
d’exister. Jamais les offres en mariage ne sont satisfaisantes, les
propositions de dame de compagnie déplaisent, les compliments
n’apportent aucun réconfort, il y a un vide dans le monde qui ne la
recoit pas.

Quelques années plus tard, enfermée a la Salpétriere, elle est
appelée par Dieu a envisager son parcours en inversant les valeurs et
les envies qui constituaient sa vie précédente.

... mon divin Jésus m’y a parlé fort familicrement; [...] Ma chére
épouse, sois moi fidéle jusqu’a la moindre chose; je souhaite que tu
fasses tout le contraire de ce que tu as fait autrefois: tu as eu de



QUI EST LOUISE DU NEANT? 47

I’orgueil et de la vanité, il faut que tu t’abaisses maintenant, que tu
obéisses a tout le monde; tu as mangé de bons morceaux, il faut
maintenant que tu manges ce qu’il y de plus mauvais; tu aimes a
demeurer longtemps au lit pour €tre plus belle, tu te leveras de grand
matin; tu aimais le luxe dans les habits, tu porteras des haillons et le
reste des pauvres; tu étais passionnée pour 1’honneur et la flatterie, et
tu voulais passer pour un grand esprit; il faut que tu passes pour une
folle, et que tu aimes le mépris, les affronts, les rebuts, les anéantisse-
ments. Tu as eu soin de bien traiter ton corps, tu lui feras toutes les
macérations que tu pourras; (p. 212)

Le mot d’ordre est de "faire tout le contraire". L’extrait est bati sur
une suite d’oppositions radicales qui constitue une reégle de vie ou
I’opulence et I’orgueil sont remplacés par I’abnégation sous toutes ses
formes. Le paradigme de I’"avant", associé au confort et a 'honneur,
s’oppose au paradigme de "maintenant” qui inverse les données et
implique un changement absolu de fagon d’étre dans le monde. Nous
verrons — et c’est I’hypothése de travail — que ce programme de vie,
marqué par les descriptions de pratiques autopunitives extrémement
violentes, n’est jamais satisfaisant, ne convient jamais totalement. La
narration, par divers procédés, réveéle que cette nouvelle vie de
douleur et d’automutilation pour sauver Louise de ses péchés
antérieurs ne s’avere jamais assez douloureuse, assez rigoureuse. Elle
ne rachéte jamais la précédente et n’offre pas non plus de solution a
la fragilité existentielle. Une lutte constante s’instaure entre le sujet
de I’énonciation, le je, et la nature qui ne veut pas souffrir; chaque
bataille gagnée constitue le point de départ d’un autre combat, d’une
nouvelle conquéte pour réussir a souffrir encore plus, a s’autodétruire
encore plus violemment. La narration de cette vie, paroxysme de
mortification et d’abnégation rarement atteint dans la littérature
religieuse moderne, fait apparaitre une quéte jamais achevée que nous
tenterons de définir.

Déja au sein de la maison familiale, Louise "congut enfin, écrit son
biographe, une si basse opinion d’elle-méme, qu’elle recevait comme
un honneur les commandements que toutes les personnes de la
maison lui faisaient, jusqu’aux moindres servantes.” (p. 36) Cette



48 HELENE TREPANIER

attitude d’autodénégation, présente partout dans la correspondance de
Louise?, constitue la pierre angulaire de la construction d’un mode
de vie toujours plus exigeant. La certitude d’étre rien, "bonne a rien",
constitue le fondement de I’insistance sur le régime d’automutilation.
"Je vous assure, mon bon Pére, que je soupire presque toutes les fois
que je mange, tant j’ai de regret nourrir une créature si vile."
(p. 223). Dans le méme esprit, Louise se préoccupe de 1’opinion
positive que les autres pourraient avoir d’elle: "j’en eus apres
beaucoup de confusion; car ces bonnes dmes, qui sont pleines de
charité, crurent que j’étais meilleure que je suis. Ah! mon trés cher
Pére, puis-je vous exprimer I’ennui que je souffre quand je vois qu’on
me flatte, et qu’on m’estime, moi qui suis une misérable pécheresse!"
(p. 224). Louise ne supporte pas d’étre reconnue et appréciée: "On
nous aime trop ici", "Je crains de contribuer a I’estime qu’on a pour
moi" (p. 303). Elle annule ses actions: "Je regarde tout ce que je fais
comme rien" (p. 291) et elle n’accepte pas de recevoir: "Ah! mon
Dieu, je me suis éloignée de mon pays pour mener une vie cachée,
et pour €tre le rebut de toutes les créatures; et je. trouve encore des
gens qui ont de la bonté et de la charité pour moi, et qui me regarde
comme une bonne servante de Dieu." (p. 225).

Un monde s’organise autour du théme de la dénégation; la
narration fait apparaitre le refus comme point d’ancrage a 1’histoire
d’une vie. Ce que Louise a eu par sa naissance, elle le rejette: la
noblesse, la beauté, I’intelligence, le confort. Elle refuse, de méme,
ce qu’elle pouvait avoir gagné elle méme par ses gestes et son
attention: I’estime et I’amour des autres. Elle nie le résultat et les
effets de ses propres actions, comme s’ils n’avaient aucune valeur. A
travers cette insistance a dire qu’elle est "vile", qu’elle ne sert a rien
et ne vaut pas plus, la narratrice fait apparaitre le nceud de son

3 Suivant le mode de I’hagiographie, Jean Maillard montre que Louise, dés son
enfance, manifeste la vertu d’humilité qui trouvera sa plénitude a I’4ge adulte: "C’était
ainsi que Dieu jetait dans son cceur comme dans une terre bien préparée, la semance
de cette rare humilité qu’elle a pratiquée durant toute sa vie, €t qui a porté des fruits
si extraordinaires" (p. 37).



QUI EST LOUISE DU NEANT? 49

discours: elle ne reconnait ni sa valeur, ni la raison d’étre de son
existence, ni le sens de sa vie. La persistance a écrire qu’elle ne vaut
rien et que I’estime qu’on a d’elle équivaut & un mensonge revient a
dire qu’elle n’a pas sa place dans le monde, qu’elle ne mérite pas
d’exister.

La description et I’accumulation des techniques d’automutilation
s’inscrivent comme une forme de confirmation, de consolidation de
I’absence de valeur que Louise s’attribue. En effet, il ne suffit pas de
subir les épreuves de la vie d’internée, il s’agit, en plus, de provoquer
la souffrance, d’inventer d’autres moyens pour s’éprouver. Déja, la
vie a la Salpétriere lui offre des épreuves horribles. Louise admet
alors, de fagon inconditionnelle, la souffrance. Maillard raconte que
I’on enferma Louise "dans un cachot, avec une vieille folle couverte
d’ulcéres et de vermine, si horrible & voir, qu’elle effrayait tout le
monde. La réception qu’elle fit a sa nouvelle hotesse, fut de la
frapper, et de lui dire plusieurs injures; et comme il fallut qu’elles
couchassent ensemble, elle lui communiqua sa gale et sa vermine, en
sorte que notre pauvre demoiselle en fut toute couverte" (p. 84)*. Les
horreurs imposées par la vie a la Salpétriére ne suffisent pas. Aussi
les souffrances passives constituent-elles le point de départ des
mortifications volontaires.

A la base, Louise suit une constante de la spiritualité chrétienne
qui a codifié un ensemble d’exercices de pénitence. Ces techniques
autopunitives sont d’ailleurs particuliérement pratiquées au XVII®
siecle dans les couvents. Plusieurs biographies de moniales rendent

* Les cachots ou basses loges sont "des sortes de cabanons de six pieds carrés. [Les
folles] ne regoivent d’air et de jour que par le guichet dont la porte est percée, un
anneau de fer qui les étreint par le milieu du corps est rivé & la muraille, leurs pieds
et leurs mains sont attachés. Nues pour la plupart et grelottant sous cette atmosphére
humide, elles poussent des gémissements qui semblent sortir de terre. — En hiver, lors
de la crue de la Seine, ces réduits malsains, situés au niveau des égouts, deviennent
non seulement bien insalubres, mais de plus un lieu de refuge pour une foule de trés
gros rats, qui se jettent la nuit sur les malheureuses qu’on y enferme, et les rongent
partout ol ils peuvent les atteindre." (Dr. Louis Boucher, La Salpétriére, son histoire
de 1656 a 1790, Paris, 1883, pp. 54-65) cité par Claude Louis-Combet, pp. 84-85.



50 HELENE TREPANIER

compte de diverses méthodes d’automutilation et des marques sur le
corps que ces tortures laissent. Des femmes, surtout, prennent la voie
de la souffrance, du renoncement et de I’humiliation. Marie des
Vallées (1590-1656)° et Marguerite Marie Alacoque (1647-1690)°,
parmi tant d’autres, pratiquent régulierement des techniques autopuni-
tives. Ces femmes se placent délibérément dans I’univers de la faute.
Eternelles coupables, toujours en défaut face i ce qu’elles désirent
atteindre, elles doivent sans cesse se créer des situations de mortifica-
tion pour se purifier de leurs péchés: cilice, couronne d’épines, haire,
cire chaude, jeline. Louise du Néant atteint toutefois des sommets
dans la description de son programme de mortification.

... j” ai commencé cette semaine a ne point porter de chemise, je n’ai
point de draps, et je vous prie de me permettre de coucher dans ma
biere; c’est une grande pénitence pour moi. Il y a bien des années que
je désire n’avoir rien dans ma chambre qu’une chaise de paille, un pot
de terre a mettre de 1’eau, une té€te de mort pour boire, une écuelle de
terre pour manger le potage qu’on me donnera, une petite cassette pour
enfermer mes instruments de pénitence. Je continuerai, s’il vous plait,
a jeliner les vendredis au pain et & I’eau, et a ne coucher que sur ma

5 Henri Bremond décrit la vie de Marie des Vallées comme étant une traversée de
souffrances. De 1609 a 1614, elle subit des douleurs extraordinaires qu’elle attribue aux
sorciers, puis de 1614 2 1618, elle continue a souffrir, comme en enfer, pour expier ses
péchés, de 1621 a 1633, elle souffre encore mais pour les douleurs de Jésus Christ. On
la considére toujours comme une possédée jusqu’en 1655 (une possession qui aurait
durée 40 ans). Enfin, avant de mourir, elle porte les traits de 1’enfance. Voir Henri
Bremond, Histoire littéraire du sentiment religieux, tome V, La conquéte mystique,
Paris, Blond et Gay éditeurs, 1920-1921, et Jean Noél Vuamet, Le Dieu des femmes,
Paris, I'Herne, 1989, pp. 29-44.

6 Marguerite Marie Alacoque fonde la dévotion pour le Sacré Coeur. Tres jeune, elle
soigne les pauvres et baise les plaies. Elle est aussi connue pour avoir mangé un
vomissement et rempli sa bouche d’excréments. Mais ce ne sont pas des comporte-
ments habituels. Religieuse de la Visitation, elle souffre de la présence des autres et
des interventions du diable. Voir Jean No&l Vuarnet, op. cit., pp. 97-114 et Vie et
oeuvres de Sainte Marguerite-Marie (1673-1675), présentation de Raymond Darricau,
Paris, éditions saint Paul, 1990.



QUI EST LOUISE DU NEANT? 51

croix, et a aller le samedi a Notre Dame, ensuite me confesser & vous,
ou vous rendre compte de toute la semaine. Je vous prie de me
permettre aussi de jeliner au pain et a I’eau les trois jours qui précédent
les trois grandes fétes de 1’année; de ne me pas coucher la nuit du
dernier jour; de faire tous les jours la discipline; de prendre le lundi
mon cilice, ma corde et ma mentonniere pour les ames du Purgatoire;
le mardi, la ceinture d’acier; le mercredi, la haire; le jeudi, la corde et
la mentonniére, pour faire amende honorable, a Notre Seigneur, des
irrévérences qu’on fait au S. Sacrement; le vendredi, une couronne de
fer; manger de I’ordure ou de la vermine; sucer des ulceres, ou avaler
des choses aussi rebutantes; macher de I’absinthe; prendre la discipline
avec des orties, si j’en puis trouver; me briiler les bras avec de la cire
d’Espagne. (pp. 266-267)

Le rythme saccadé de cette accumulation d’épreuves crée un effet
d’escalade dans la douleur, dans I’horreur. Il y a une organisation
dans la pratique autopunitive, un ordre intransigeant qui ne soulage
pas, ne mene pas a la réalisation d’un projet. Au contraire, 1’ordre
n’est la que pour mieux permettre d’accumuler, de persévérer,
d’amplifier le mal. Le jeline donne lieu au cilice qui provoque la
corde et la mentonniére’ qui débouchent sur 1'ingestion de déchets
qui est reléguée par la cire chaude. Il n’y a pas d’aboutissement,
n’apparait qu’une suite ordonnée, calculée et infinie de possibilités de
souffrance.

Les mortifications constituent des moyens de combattre la "nature”,
c’est-a-dire les instincts et les besoins naturels qui sont attachés au
corps. Elles répondent a la vision chrétienne de ’homme présenté
comme étant un sujet dont I’dme est divisée entre, d’une part, ses
inclinations naturelles (partie animale ou végétative) irrévocablement
corrompues par le Péché d’Adam et, d’autre part, les aspirations

7 "La mentonniére était, 2 ’origine, une bande de toile qui prolongeait le masque en
couvrant le menton. Le méme mot servait a3 désigner une "plaque de fer placée
horizontalement au-devant et au bas de I’entrée du moufle dans le fourneau d’essai."
(Littré). "La mentonniére dont il est ici question consistait probablement en une pi¢ce
métallique couvrant — et blessant — la gorge." cité par Claude Louis-Combet, p. 266.



52 HELENE TREPANIER

spirituelles ou surnaturelles infuses par la grace divine. Souvent, un
glissement s’effectue du corps a la nature. Celle-ci est entendue
comme l’ensemble des caractéres physiques et moraux qui la
déterminent. La nature n’est pas synonyme de corps, il s’agit d’un
terme qui renvoie au tempérament psychologique autant qu’aux
particularités physiques du sujet. Toutefois, dans la correspondance
de Louise, un jeu subtil d’aller-retour les unit. La nature, bien qu’elle
ne soit pas corps, est liée aux besoins et aux désirs de celui-ci et, par
le biais de I’automutilation, elle devient I’équivalent du corps. Dans
cette perspective, le corps associé a la nature reste un pis-aller. La
"chair", selon la terminologie religieuse, acquiert une dignité parce
qu’elle est promise aux destinées immortelles. Toutefois, cette dignité
est imputée du dehors, elle ne lui appartient pas en propre. La chair
reste disqualifiée en tant que nature "sensible”, lieu des passions et de
la corruption des appétits terrestres. Suivant cette logique, le corps est
I’ennemi le plus intime de I’ame. Celle-ci doit lutter contre la chair,
la vaincre, pour sauver son corps terrestre des douleurs de I'enfer.
Mieux vaut chétier son corps ici-bas que subir les feux de 1’au-dela.
Aussi pour étre sauvé, le corps doit-il s’avilir. "Le ressentiment de la
faute et de I’expiation, écrit Joseph Moingt, héritage du judaisme,
joint a une interprétation sacrificielle de la mort de Jésus a marqué
d’une empreinte profonde la conception chrétienne du corps"®,

A un premier niveau de sens, les automutilations signifient donc
une attaque contre soi-méme, contre les inclinations naturelles
intimement liées au corps. Ces mortifications offrent un moyen de
combattre les instincts naturels: le besoin de manger, de dormir,
d’€tre un tant soit peu confortable. La correspondance de Louise
illustre cette lutte du sujet contre sa propre nature qui prend 1’allure
d’un théatre ou deux personnages distincts s’affrontent. La nature est
présentée en tant qu’adversaire de la volonté du sujet. Celui-ci veut
souffrir; il accepte la souffrance et, en plus, la recherche, tandis que
la nature résiste a la douleur et s’en plaint. On assiste a un réel

: Joseph Moingt, "Polymorphisme du corps du Christ", Le Corps de Dieu. Le Temps
de la réflexion, Paris, Gallimard, 1986, pp. 59-60.



QUI EST LOUISE DU NEANT? 53

dédoublement qui crée un trouble dans la narration car la nature
n’apparait pas comme partie constitutive du je qui raconte mais
comme un personnage distinct et extérieur. La nature n’est pas décrite
comme la part corrompue de I’€tre par opposition & son dme ou a son
esprit empreints de la grice divine. La nature se situe au dehors,
comme s’il s’agissait d’une entité distincte. Aussi le "je" parle-t-il a
la "nature" en s’adressant & un "tu" comme a un autre personnage. Ou
encore, la narratrice décrit ce que fait ou désire la "nature" en
utilisant la troisiéme personne du singulier: "La nature n’en est pas
contente, car elle souffre; mais il faut laisser cette pauvre béte dans
son mal, et ne pas écouter ses plaintes” (p. 209). La nature devient un
personnage extérieur que le sujet doit combattre. Un jeu de force
s’instaure ou le je veut soumettre la nature a sa volonté:

la nature n’a pas laissé de se plaindre de cette souffrance, car elle ne
veut rien endurer de tout ce que je lui prépare jusqu’a la fin de ma vie;
elle gronde tant qu’elle voudra, je ne I’écoute plus et je m’en moque.
Elle a cru pendant huit jours qu’elle sentait beaucoup de mal, et je lui
disais: Ne veux-tu pas te taire, vilaine béte? tu fais la malade, mais si
tu dis un mot et si tu trembles, je te chatierai. Elle était quelque temps
sans branler, puis elle oubliait mes menaces; elle recommengait a se
plaindre. Enfin, ayant regardé ce qu’elle avait, je ne lui trouvai qu’un
peu d’émotion; quand je vis cela, je la hatai bien d’aller a grands coups
de discipline. Depuis elle n’a dit mot, car elle craint d’€tre battue. (p.
259)

Un rapport hiérarchique s’établit ou le sujet commande la nature en
s’adressant a elle a la deuxiéme personne et en la nommant "vilaine
béte". Un passage montre jusqu’a quel point cette scission entre la
nature et le sujet de I’énonciation ébranle la définition du sujet.

I1 faut que je vous apprenne des nouvelles, mon cher Pére, qui vous
surprendront. Vous croyez peut-€tre avoir une assez bonne fille en
Louise du Néant, mais vous vous étes bien mépris; car la vilaine béte
ne vaut rien; elle a eu de la peine de ce qu’une personne qui I’ aimait,
lui faisait perdre le temps qu’elle devait donner 4 son Epoux sacré.



54 HELENE TREPANIER

Quoiqu’elles ne s’entretinssent toutes deux que de bonnes choses,
I’amour-propre ne laissait pas de s’y glisser; on a beau veiller sur lui,
il est difficile de le vaincre entierement. Ainsi, quand la du Néant
faisait son examen du soir, elle trouvait avoir dit beaucoup de paroles
inutiles; elle soupirait alors, parce que son Jésus n’était point content
d’elle, et lui faisait de grands reproches de ses fautes; elle I’a prié d’y
mettre ordre. C’est ce qu’il a fait; car il a permis que cette amie ne la
regarde plus. La méchante Louise en a été fachée d’abord, mais elle est
revenue a elle, ayant fait réflexion sur ses mouvements intérieurs. [...]
pour se vaincre plus pleinement, elle a fait deux heures et demie
d’oraison tout de suite, et a pris une bonne discipline. Ah! disais-je a
cette chienne, offenseras-tu encore ton Dieu! j’étais si animée contre
elle, que si I’obéissance ne m’eit arrétée, je I’eusse mise en piéces.
(p.- 234)

Louise du Néant écrit a son directeur spirituel et, d’entrée de jeu,
parle d’elle-méme comme s’il s’agissait d’une autre personne. Non
seulement la nature est désignée comme étant un élément extérieur,
mais Louise elle-méme parle d’elle comme d’une autre personne.
Trois instances sont présentes: le je, le vous auquel le je s’adresse et
Louise du Néant qui apparait comme un sujet distinct des deux autres,
mais qui, en fait, est le nom que se donne le je. La situation se
complexifie dans la suite de la lettre. Le narrateur s’absente, il
devient un narrateur extra-hétérodiégétique ou omniscient. La voix du
narrateur je parle d’elle-méme a la troisiéme personne (elle) et
emploie un autre nom pour s’identifier: la vilaine béte. A la fin de
Iextrait, la narration autodiégétique revient sur sceéne. Cependant, le
Je s’adresse a cette chienne et continue a parler d’elle comme a une
personne distincte. On assiste ainsi au dédoublement du sujet:
I’instance narrative je parle d’elle-méme comme s’il s’agissait d’une
autre personne ou d’une béte; qui plus est, elle se parle a elle-méme
comme si elle parlait 2 une chienne ou a une autre femme: "la du
Néant", "la méchante Louise". Cette énonciation problématique
marque un malaise; le sujet n’arrive pas a s’identifier de fagon
univoque. Il a un ennemi en lui, la nature, qui provoque une scission
telle que I’identité narrative est troublée. Ce sujet scindé, presque mis



QUI EST LOUISE DU NEANT? 55

"en pieces", laisse apparaitre la fragilité existentielle de la narratrice
qui, parlant d’elle-méme ou s’adressant a elle-méme, se dédouble et
se dénigre en se nommant "vilaine béte".

Chez Louise du Néant, les mortifications atteignent une violence
incomparable car elle insiste sur ce qu’elle pratique régulie¢rement:
I’absorption de déchets putréfiés et du pus qu’elle léche sur les
ulcéres des jambes des malades. Ces mortifications particulierement
répugnantes sont racontées dans les moindres détails et constituent
une part centrale et essentielle de I’itinéraire ascétique de Louise. Elle
n’est pas la seule a décrire I’ingestion de matiéres dégofitantes. Dans
les autobiographies spirituelles du XVII® siécle, on trouve plusieurs
cas semblables. Marie de I’Incarnation (1599-1672) et Madame
Guyon (1648-1717) décrivent le moment ol elles ont 1éché les plaies
d’un malade ou avalé un crachat. Selon Mino Bergamo, bien que
plusieurs théologiens restent brefs ou silencieux sur le sujet, comme
Henri Bremond ou le Dictionnaire de spiritualité, 1'ingestion de
matiéres répugnantes constitue une ligne de force de 1’ascése
chrétienne. Cela dit, ce type d’abnégation prend une ampleur
saisissante chez Louise du Néant qui choque le lecteur et provoque
un questionnement sur le sens de ces actes repoussants.

Le samedi, je fis venir dans mon cachot deux de mes maitresses, qui
ont depuis trois ans des ulcéres incurables aux jambes. Il y avait plus
de quinze jours que j’'étais fortement inspirée de ‘les 1écher; je les
enfermai 'une aprés 1’autre dans mon cachot, je leur donnai 4 diner,
et de I’argent que j’avais; aprés que j'eus fait ma priere je voulus
commencer, mais la puanteur €tait si grande que le cceur m’en fit mal;
cependant, sans balancer davantage, je me jetai dessus. Comme je n’en
pouvais plus, je cessai, afin de prendre haleine; je craignais de lécher
les endroits les plus puants, mais je me disais 2 moi-méme: Léche,
léche, vilaine béte, et punis ta mauvaise langue qui a tant offensé Dieu.
(p. 221)

je suis si dégoiité que la seule odeur des viandes me fait mal au
cceur. Vous ne sauriez vous imaginer ce qui me mis en appétit; une
bonne femme que je ne connaissais pas, passait par |’endroit ou j’étais,



56 HELENE TREPANIER

je sugai le pus des ulcéres qu’elle avait aux jambes, et je vous assure
que j’y trouvai du goit. (p. 204)

Selon Mino Bergamo, 1écher les ulcéres, comme manger les restes et
les ordures, comme porter le cilice, constitue un moyen de lutter
contre la nature, contre la faiblesse de la nature humaine. Cependant,
Bergamo montre, qu’a un deuxiéme niveau de sens, une identification
se produit. Louise se définit comme n’étant bonne a rien, vile,
corrompue, indigne. Or, celle qui raconte qu’elle est rejetée, méprisée,
mange des rebuts, léche le pus des malades, ce que les autres ne
veulent pas manger, ce qu’ils poussent hors de leur table, et ce que
I’organisme rejette de son systéme. Le pus, les miettes et les déchets
deviennent des signes représentant de ce que Louise est: sa nature
corrompue et son exclusion sociale. Louise s’identifie avec ce qu’elle
ingere et crée un rapport d’équivalence entre son statut de marginale
et le fait de manger des ordures. Elle est ce qu’elle mange, la chair
puante illustre sa propre condition: un déchet, un corps putréfié,
meurtri et sale’.

En fait, ce qui frappe surtout, dans le compte rendu de sa vie que
constitue la correspondance, est I’exces, la démesure et I’effort que
doit sans cesse fournir la narratrice pour toujours excéder'®. Il n’y
a aucune mortification qui ne suffise; il faut toujours faire plus et
faire plus douloureux. Lécher les ulcéres est emblématique de cet

® Mino Bergamo, "Architettura di un romanzo epistolare. La santa abiezione", in
Louise du Néant. Il trionfo delle umiliazioni. Lettere, Venezia, Marsilio Editori, 1994,
pp. 100-120.

10 Selon Michel de Certeau, "c’est traditionnel sur la scéne monastique ancienne: toutes
les formes de I’exces y sont représentées, depuis 1’ardeur outranciére des commengants
(thermotés), ou ’exaltation qui veut "franchir les limites de la nature" et "se dresser"
contre elles (éparsis), jusqu’a la déréliction (enkataleipsis) qui est le prix de la
témérité. On y trouve donc pas mal de "détraqués”(strebloumenoi), tordus et tendus "a
Pexces". Sur cette sceéne, en effet, se théatralise ou "produit" 1’oscillation de 1’dme
entre deux "passions contraires" - ou deux "démesures”, comme dit Théodoret -, celle
du désir (epithumia) et celle de I'"irascible” (thumos), que ’esprit (nois) essaie de
contrbler ’'une par I'autre.” La fable mystique, Paris, Gallimard, 1982, pp. 53-54.



QUI EST LOUISE DU NEANT? 57

exceés. De méme, la répétition de I’expression "il faut" et "je dois"
signifie le caractére compulsif de ’ascése a laquelle se plie Louise.
A chaque fois, un peu plus peut étre fait pour vivre dans la douleur.
Par exemple, Louise ne peut pas manger normalement son pété:
"J’avais, écrit-elle, une grande tentation de manger de ce paté, j’en ai
coupé par morceaux, et je I’ai mis avec de la saleté, et puis I’ai mis
a terre, et 1’ai ramassé avec la langue comme une béte” (p. 223). Elle
crée la encore une occasion de se faire violence. De mé€me, jeliner
deux fois la semaine ne comble pas suffisamment ses exigences de
douleur: "Je ne fais guére d’autres pénitences que de jeliner deux fois
la semaine, mais pour y suppléer j’ai pratiqué d’autres mortifications
pendant la grande maladie de sceur P. Je lui raclais la langue, et
j’avalais les ordures que j’en tirais; je mangeais aussi ce qu’elle avait
maché et rejeté de la bouche, afin de me chatier de la répugnance que
j’avais eu a la servir" (p. 278).

L’extréme violence de ces mortifications met en scéne 1’effort que
doit accomplir la narratrice contre elle méme, contre sa nature, pour
accomplir son asceése. Cet effort laisse apparaitre, du coup, la volonté
du sujet, une force morale qui lui permet d’aller toujours plus loin
dans I’abnégation. C’est dire que la description et 1’accumulation
interminable de mortifications plus cruelles les unes que les autres est
loin d’effacer le personnage derriére la souffrance. Au contraire, cet
itinéraire ressemble plutdt a un parcours héroique qui souligne la
valeur et I’identité du sujet. Le trouble autour de 1’identité narrative
que provoque la lutte contre les instincts naturels fait ressortir,
paradoxalement, I’identité du sujet. Le récit de la mise en danger de
la vie biologique, de la violence contre les instincts naturels, crée un
effet qui accentue la capacité de décision du sujet.

L’exemple de I’anorexique peut éclairer cette apparente contradic-
tion. L’anorexique refuse de manger: il renie ses instincts naturels et
ses besoins physiques; des lors, il met sa vie en jeu, il risque de
mourir, de disparaitre, en méme temps, il marque sa capacité de
décision et s’affirme comme sujet autonome, indépendant des ordres
des autres (de ses parents) et de la nature (de ses besoins physiologi-
ques). L’adolescent, en décidant de se nourrir et de survivre biologi-



58 HELENE TREPANIER

quement, peut constater qu’il ne démontre pas suffisamment sa
capacité de décider et, du coup, met en jeu sa survie symbolique'’,
c’est-a-dire ce qui le constitue comme sujet: la conscience d’étre soi.
Il peut alors décider de ne pas se nourrir et d’assurer sa survie
symbolique en montrant de fagon radicale sa capacité de décision,
méme s’il met sa survie biologique en danger. La force de démonstra-
tion de la capacité de décision est alors en relation inverse avec la
satisfaction de ses besoins naturels.

Tout se passe comme si Louise, en insistant sur son néant, sur son
absence de valeur, et en corroborant son statut par les mortifications
les plus atroces qui mettent sa vie en danger, se dessine une identité,
se démarque continuellement des autres. Elle ne veut pas étre exclue;
elle veut étre I’exclue des exclus. A la Salpétridre, elle ne se confond
pas avec les autres, elle ne s’efface pas dans la foule des internés.
Elle se fait maltraiter et mépriser par les rejetés de la société: les
fous, les infirmes, les criminels, les prostituées. Elle ne veut pas étre
pauvre, elle veut €tre la servante des pauvres. Elle ne veut pas
seulement jelner, elle veut racler la langue de son amie et manger le
pus qu’elle en retire. On la maltraite, elle demande pardon et remercie
de s’étre fait battre. On se moque d’elle, on la traite de folle,
d’ignorante, de voleuse, d’extravagante, d’ingrate (p. 151). Elle utilise
I’opinion des autres et insiste. "J’ai eu méme le dessein de faire
encore la folle, afin qu’on m’enferme dans un cachot, et qu’on ne me
regarde plus que comme une folle" (p. 210). Elle ne veut pas seule-
ment étre victime des maladies, des injures, des humiliations, elle
veut, elle méme, se violenter, se mépriser.

Une de mes compagnes a commencé a venger mon Amant [Jésus],
car lui donnant a boire, elle m’a jeté plusieurs fois des ordures et des
écuelles a la téte, et je me suis aussi donné plusieurs coups au visage
et a la téte, afin de me chatier de mes fautes. Je me suis aussi enfoncé
dans la téte une couronne de pointes de fer; je me suis frotté le dos

11 . P : ; ; Frmsaondiad
Selon I’expression du sémiologue Luis Prieto dans son article: "Decisione e

soggetto", Saggi di Semiotica, 11, Milan, Pratiche Editrice, pp. 159-199.



QUI EST LOUISE DU NEANT? 59

contre la muraille, pour faire entrer bien avant ma haire dans la
charogne de ce misérable corps; j’ai marché les pieds nus dans la boue
et sur les cailloux, afin de les blesser; j’ai pris la discipline de toutes
mes forces, jusqu’a ce que mon bras ne puisse plus frapper; je me suis
fait d’autres mortifications trés humiliantes. (p. 253)

La répétition du sujet de 1’énonciation je marque sa présence
insistante. Louise travaille activement a se faire du mal, a se détruire,
toujours pour la gloire de Dieu. Cependant, le travail pour la gloire
de Dieu s’avere interminable, infini, et devient, en quelque sorte, un
travail de démarcation ou un moi s’affirme, dans le négatif: I’autodé-
négation et I’automutilation.

Selon Jacques Le Brun, les mortifications volontaires quasi
canoniques trés pratiquées au XVII° siécle ne sont pas uniquement
des occasions de lutte contre la nature corrompue. Les automutilations
révelent une expression du désir de Dieu. Les mortifications inscri-
vent clairement, sur le corps de la religieuse, le signe de Dieu. La
pratique de la discipline prend ici une autre dimension que celle de
la punition et de la purification. La multiplication des plaies, des
blessures, des effusions de sang, les marques au fer chaud ou la
couronne d’ortie deviennent des apparitions de Jésus Christ qui se
montre par sa ressemblance. La religieuse reproduit sur son corps les
souffrances et les plaies du Christ, elle crée sur ou dans son corps
une marque qui indique la présence de Dieu'®.

12 "Mme de Chantal", selon Maupas du Tour, "pour imprimer plus profondément sa
parole éternelle dans son cceur, eut bien le courage et la générosité de prendre un fer
tout rouge de feu, duquel se servant comme d’un burin, elle-méme se grava le saint et
sacré Nom de Jésus sur sa poitrine, si avant qu’elle se fiit mise en danger de sa vie,
si I’amour n’efit été plus fort que la mort, et que ces saints caractéres, comme un sacré
baume répandu, ne 1’eussent guérie en blessant par cette amoureuse et douloureuse
plaie, du sang de laquelle elle écrivit de nouveaux veeux et de nouvelles promesses,
faisant ainsi a son adorable amour un sacrifice éternel, puisque son cceur et son corps
en demeurérent & jamais les innocentes victimes, et seront a toute éternité cachetés de
ce divin sceau, qui I’a rendue le reste de ses jours redoutable 2 ses ennemis, et
indomptable a toutes les puissances d’Enfer." H. Maupas du Tour, La vie de [...]
Jeanne Frangoise Fremiot de Chantal. [...], dern. éd. revue et corr., Paris, 1672, pp.



60 HELENE TREPANIER

Nous avons pour le XVII® siecle, écrit Jacques Le Brun, un riche
corpus de biographies ol est présente cette actualisation somatique de
I’imitation de Jésus Christ. Cela a différents niveaux, mais toujours par
une modification, sanglante et douloureuse, du corps de celle qui revit
apres seize siecles les douleurs et les plaies de la passion. Quelques
exemples parmi beaucoup d’autres: la Sceur Marie-Rose Joly, visitan-
dine d’ Aurillac, morte en 1699, connue pour son rdle dans la diffusion
de la dévotion au Sacré-Coeur, avait caché toute sa vie sa téte et ses
cheveux; a sa mort, on découvrit "dix grosseurs autour de la téte en
forme de couronne, et trois au milieu comme de grosses noix. Il y a
lieu de croire qu’elle voulut imiter sainte Rose en ce point, et que les
clous de cette couronne ayant fait des plaies et des tumeurs, cette
grande religieuse les ayant négligées, le pus qui en sortait s’étant
endurci, avait formé dans la suite ces duretés qui sont un nouveau
témoignage de ses grandes vertus"".

Jacques Le Brun montre que les mortifications "flamboyantes ou
baroques" qui caractérisent plusieurs biographies spirituelles du XVII°®
siecle constituent des moyens de rejoindre Jésus Christ, de s’unir a
lui, & travers ’humiliation et la souffrance, comme dans un mimé-
tisme imparfait. La douleur physique et la souffrance psychologique
sont des moyens de se rapprocher de Jésus humilié et rejeté par les
siens.

Mais plus encore que la complaisance pour le sang et la souffrance,
ce qui nous frappe est le rapport de ces pratiques avec la foi, avec les
événements fondateurs, avec la recherche désespérée d’une certitude et
d’une rencontre avec un autre jadis mort et disparu et que rien ne peut
rendre présent sinon la souffrance, les blessures qui, comme autant de

170-171 [1** éd. 1644]. Jacques Le Brun, "A corps perdu. Les biographies féminines
du XVII® siecle", Le corps de Dieu, op. cit., p. 400.

2 Jacques Le Brun, "L’institution et le corps, lieux de la mémoire d’apres les
biographies spirituelles féminines du X VII® siecle", Corps écrits, 11, Paris, PUF, 1984,
p- 119.



QUI EST LOUISE DU NEANT? 61

bouches muettes et prolixes, l’attestent au moment ol les paroles
consacrées et les rites religieux le dissimulent'®.

De méme, I'unique désir de Louise est Dieu, elle le recherche
désespérément, elle ne veut que lui, méme s’il I’abandonne. "Tout ce
qui me reste, est que je brile du désir d’aimer Dieu de I’amour le
plus pur qui ft jamais, quoiqu’il ne veuille pas de moi" (p. 196). Or,
cette recherche qui passe par un itinéraire d’automutilations infinies
s’avere elle méme inachevée et inachevable, comme si rien ne
suffisait pour rencontrer ce Dieu qui s’absente éternellement. Des
lors, tout peut signifier la gloire de Dieu parce que rien ne la signifie
assez.

Il tomba dans mon bouillon de I’eau dont j’avais lavé les jambes de
ces pauvres femmes, la nature avait une horrible répugnance a le
prendre; mais enfin je le pris malgré elle, en protestant a Dieu que je
faisais cela pour sa gloire, et qu’il n’y avait rien au monde que je
n’entreprisse pour lui plaire. (p. 222)

A travers cet effort infini de souffrance, qui souvent parait absurde
(comment glorifier Dieu en avalant un bouillon dégoltant?), se
découvre une fragilité existentielle qui cherche avidement un secours
dans une volonté de dépassement. Louise du Néant révele de fagon
exacerbée 1’enjeu paradoxal de plusieurs mystiques du XVII® siecle.
Face a un Dieu qui s’absente — "Il faut supporter I’absence et
I’éloignement de Dieu"" écrivait Surin — I’effort immense pour le
rejoindre et le retrouver donne lieu a un vouloir souffrir qui, bien
qu’il s’inspire de I’exigence évangélique de pauvreté et d’humilité, et
bien qu’il soit le reflet du vouloir de Dieu, s’institue comme une
quéte infinie ol le moi s’affirme. La recherche de Dieu par I’autodé-
négation crée une démarcation, une distinction. Le sujet n’a jamais

4 Jacques Le Brun, ibid., p. 120.

!> Jean Joseph Surin, Correspondance (1626-1633, 1657-1665), Paris, Desclée de
Brouwer, 1966, p. 381.



62 HELENE TREPANIER

fini de vouloir rejoindre Dieu; au méme moment, il va toujours plus
loin, se dépasse, va au dela de ses possibilités, contrdle ses instincts
naturels, s’affirme. Louise du Bellere obéit a ses confesseurs en
écrivant I’histoire de sa vie, cependant elle invente ses noms. Elle
veut qu’on briile ses écrits pour disparaitre avec eux, cependant elle
décrit avec force détails et couleurs son itinéraire. Plus encore, elle
s’identifie en se nommant Louise du Néant, puis Louise des Pauvres
et, enfin, en signant Louise Servante des Pauvres. Dans sa correspon-
dance, qui est une manifestation extréme d’un phénomene d’époque
chez les mystiques modernes, la "résolution” (p. 258) d’une accepta-
tion inconditionnelle a la souffrance comme soumission a la volonté
de Dieu se révele, en méme temps, affirmation de la force de la
volonté du moi. La quéte de Dieu devient une quéte inachevée de soi,
non par |’analyse rationnelle comme chez Descartes, mais par
I’insistance infinie a rencontrer une vérité qui s’ absente.

Héléne TREPANIER
Montréal



	Qui "est" Louis du Néant? : refléxion sur la représentation du sujet dans les lettres de Louise du Néant (1679-1693)

